«CATEDRA FELIPE II»

OFELIA REY CASTELAO

EN TIERRA ASPERA

RESISTENCIAS Y LIMITES
DE LA REFORMA TRIDENTINA BAJO FELIPE II

Prologo de Inmaculada Arias de Saavedra Alias

COLECCION «SINTESISy X X1V

Universidad de Valladolid






EN TIERRA ASPERA

RESISTENCIAS Y LIMITES
DE LA REFORMA TRIDENTINA BAJO FELIPE II



COLECCION «SINTESIS»
CONSEJO DE REDACCION

Margarita Torremocha Hernandez. Directora
Carlos Belloso Martin. Secretario
Alberto Marcos Martin
Luis A. Ribot Garcia
Rosa M* Gonzalez Martinez
Antonio Cabeza Rodriguez
M* Angeles Sobaler Seco
Adolfo Carrasco Martinez
Carlos J. Hernandez Sanchez
Javier Burrieza Sanchez
Alberto Corada Alonso

Rey Castelao, Ofelia

En tierra dspera : resistencias y limites de la reforma tridentina
bajo Felipe II. Arias de Saavedra Alias, Inmaculada pr. Univer-
sidad de Valladolid. Catedra "Felipe 11", ed. Ediciones Universi-
dad de Valladolid, 2025

265 p. ; 18 cm. Coleccion “Sintesis”; (Universidad de Valladolid.
Cétedra “Felipe II) ; 24

ISBN 978-84-1320-355-3

1. Reforma — Espaiia 2. Espafia — Historia - 1556-1598 (Felipe
10). I. Valladoid: Universidad de Valladolid. II. Serie

27-9(460)"15"(091)




CATEDRA «FELIPE II»

OFELIA REY CASTELAO

EN TIERRA ASPERA

RESISTENCIAS Y LIMITES
DE LA REFORMA TRIDENTINA BAJO FELIPE II

PROLOGO DE INMACULADA ARIAS DE SAAVEDRA ALIAS




En conformidad con la politica editorial de Ediciones Universidad
de Valladolid (http:/www.publicaciones.uva.es/), este libro ha
superado una evaluacion por pares de doble ciego realizada por
revisores externos a la Universidad de Valladolid.

©0ce)

Reconocimiento-NoComercial-SinObraDerivada (CC BY-NC-ND)

OFELIA REY CASTELAO. VALLADOLID, 2025
EDICIONES UNIVERSIDAD DE VALLADOLID
ISBN 978-84-1320-355-3

Preimpresion: Ediciones Universidad de Valladolid


http://www.publicaciones.uva.es/

A la memoria de Tebéfanes Egido Lopez y
Miximo Garcia Fernandez,

catedraticos de la Universidad de Valladolid,
con quienes estaré siempre en deuda intelectual
y a quienes aprecié tanto por su amistad






Indice

Prologo 11
Introducciéon 23
1.Desde la cima de la piramide 29
1.1. Los obispos de Felipe I 29
1.2. El escalon insumiso 47
2. Las claves del fracaso 57
2.1. Un territorio mal organizado 57
2.2. Una ignorancia no corregida 69
2.3. La aldea inmdvil 82
3.El sacramento de la vida: el bautismo 95
3.1.Delacasa alapila 104
3.2. Padrinazgo y compadrazgo 110
3.3. Nombres e identidad 119
4. El sacramento olvidado: la confirmacion 127
5.El sacramento complicado: el matrimonio 143
5.1. Las contravenciones prenupciales de la moral sexual 152

5.2 La falta de libertad y sus derivaciones 160



5.3. Festejando la boda.
5.4. Las contravenciones posnupciales de la moral sexual

6. El sacramento indeleble: el orden sacerdotal
6.1. El nimero y los recursos del bajo clero
6. 2. Las limitaciones reales de la reforma
6.2.1. Parroquias y poderes
6.2.2. Los derechos de presentacion y de visita
6.3. El clero errante y forastero
6.4. Los defectos de 1a moral
6.5. Un clero no respetado

Epilogo

Bibliografia

-10-

168
173

189
190
199
199
205
214
221
230

241

245



Prologo

La Catedra Felipe II de la Universidad de Valladolid, fundada en 1969
por Luis Miguel Enciso Recio, lleva mas de medio siglo impulsando
los estudios sobre este monarca, su reinado y su época, que constituye
una etapa fundamental en la historia de Espafia. Con un formato de
titularidad anual, convoca cada afio a un destacado especialista que im-
parte conferencias y seminarios donde expone las investigaciones que
lo han consagrado como una figura sefiera en este ambito historico.
Durante los casi sesenta afios que lleva funcionando, liderada por los
sucesivos catedraticos de Historia Moderna de la Universidad de Va-
lladolid -L. M. Enciso, Luis Ribot, Alberto Marcos y Margarita Torre-
mocha en la actualidad-, la némina de colaboradores ha sido muy am-
plia, presentando una cierta alternancia entre historiadores espafioles y
extranjeros. Entre los primeros destacan, entre otros, notables figuras
del modernismo espaiiol de varias generaciones, como Ernesto Belen-
guer, Rafael Benitez Sanchez-Blanco, Fernando Bouza, Fernando
Checa, Antonio Dominguez Ortiz, Pablo Fernandez Albaladejo, Ma-
nuel Fernandez Alvarez, José L. Fortea, Ricardo Garcia Carcel, Xavier
Gil Pujol, Manuel Herrero, José Martinez Millan, Carlos Martinez
Shaw, Pere Molas, Joaquin Pérez Villanueva, Manuel Rivero, José J.
Ruiz Ibafiez, Emilia Salvador, Carmen Sanz, Enrique Soria, Felipe
Ruiz Martin, José I. Tellechea o Valentin Vazquez de Prada, que han
compartido tareas con una pléyade de destacados hispanistas de distin-
tas nacionalidades: franceses, como Bartolomé Bennassar, Henry La-
peyre, Jean Paul Le Flem, Joseph Pérez, Jean F. Schaub y Bernard
Vincent; anglosajones como John Elliott, Richard Kagan, Henry Ka-
men, Geoffrey Parker o Maria José Rodriguez Salgado; italianos como
Agostino Borromeo, Giuseppe Galasso, Giovanni Muto, Luigi de
Rosa, Gaetano Sabatini o Rosario Villari; portugueses como Pedro



Cardim y Anténio Manuel Hespanha; e incluso alemanes y belgas
como como Hermann Kellenbenz y Eddy Stols.

Desde el afio 1973, algunas de las conferencias impartidas se han
plasmado en la prestigiosa coleccion Sinfesis, cuyas monografias han
contribuido a desentrafiar aspectos muy ricos y diversos de este
reinado, en una sucesion de temas que son un fiel reflejo de las tenden-
cias historiograficas vigentes en cada momento. Hasta ahora se ha pu-
blicado poco mas de una veintena de titulos que responden en ocasio-
nes a acabadas puestas al dia de investigaciones desarrolladas durante
afios y en otras a aportaciones de trabajos en curso que se ofrecen casi
en primicia. Pero en cualquier caso, se recogen las investigaciones de
reconocidos autores que a lo largo del tiempo han venido desarrollando
un amplio abanico de temas. Asi han sido abordados aspectos politicos,
como la periodizacion del reinado (Dominguez Ortiz) o su herencia en
etapas posteriores (J. Elliott), la configuracion institucional de la Mo-
narquia Hispanica (P. Molas) y el encaje de los distintos territorios,
como Aragén (E. Belenguer), Catalufia (R. Garcia Carcel), Portugal
(F. Bouzay P. Cardim) o Italia (R. Villari); la politica exterior (H. La-
peyre) y el problema turco (M. J. Rodriguez Salgado); los asuntos mi-
litares (G. Parker y J. J. Ruiz Ibaiez), junto a aspectos econémicos y
fiscales (C. Sanz), y otros de indole social, como el problema morisco
(E. Salvador), las revueltas populares (L. M. Enciso), la limpieza de
sangre y el ascenso social (E. Soria); sin olvidar otras cuestiones pro-
pias de la historia cultural como la labor de los cronistas (R. Kagan), la
imagen del reinado y la leyenda negra (H. Kamen y J. Pérez), o el lla-
mado Renacimiento habsburgico (F. Checa). También se han incluido
algunos titulos relativos a los problemas religiosos: la confesionaliza-
cion de la Monarquia y la Inquisicion (B. Bennassar), o la tercera via
de la reforma religiosa (M. Rivero). Es en estos estudios conectados
con la religion donde se enmarca el texto que es objeto de esta edicion,
centrado en la aplicacion de las reformas del Concilio de Trento du-
rante el reinado de Felipe 11, obra de la titular de la catedra en 2024:
Ofelia Rey Castelao, una de las modernistas mas rigurosas y brillantes
de nuestro pais en la actualidad.

_12-



Aunque la figura de Ofelia Rey, catedratica de Historia Moderna
de la Universidad de Santiago de Compostela desde hace mas de veinte
afios, es bien conocida, no estd de mas recordar alguno de los hitos mas
importantes de su brillante carrera académica y referir alguna de sus
investigaciones previas que la han avalado para el desempeiio de la
Catedra Felipe II durante el pasado curso. Formada en la Universidad
de Santiago de Compostela, de la mano de su maestro Antonio Eiras
Roel, lider de una prestigiosa escuela de modernistas gallegos, inicid
la tarea de investigacion a finales de los afios setenta, militando en las
filas de la demografia historica y de una historia rural muy vigorosa en
aquellos momentos, influida por la historiografia francesa, en especial
de la Escuela de Annales, vinculacion que no ha abandonado del todo
alo largo de su trayectoria y que le ha dejado la exigencia de la historia
total, rigurosa y exigente, que explota y confronta numerosas y com-
plementarias fuentes. De sus primeros afios hay que destacar sus
inicios en la investigacion con el libro: Aproximacion a la historia ru-
ral de la Comarca de la Ulla (1981), una tematica que, en cierto modo,
continuaria aflos mas tarde con su obra Montes y politica forestal en la
Galicia del antiguo régimen (1995). Su tesis doctoral se centrd en E/
voto de Santiago en la Esparia moderna (1983), por ella obtuvo el pre-
mio extraordinario de doctorado. A esta tematica ha dedicado impor-
tantes trabajos posteriores: La historiografia del Voto de Santiago. Re-
copilacion critica de una polémica historica (1985), El voto de San-
tiago, claves de un conflicto (1993), donde realiza un modélico estudio
de conflictividad campesina, o uno de sus libros de mayor proyeccion:
Los mitos del apostol Santiago (edicion espafiola 2006, traduccion
francesa de 2011).

Sus investigaciones han transitado, siempre con rigor y solven-
cia, por diferentes tematicas, como es el caso de la demografia histo-
rica, con especial atencion a los movimientos migratorios, en este
campo destacan sus trabajos en colaboracioén con su maestro Eiras, Los
gallegos y América (1992) y Migraciones internas y médium-distance
en la Peninsula ibérica, 1500-1900 (1994); o en temas sociales como
el de la pobreza y la marginacion social, como ocurre con su libro Po-
bres, peregrinos y enfermos: la red asistencial gallega en el Antiguo
Reégimen (1998, en colaboracion con Baudilio Barreiro); el mundo de

_13-


https://es.wikipedia.org/wiki/Voto_de_Santiago

las ciudades: Identidades urbanas en la Monarquia Hispanica, siglos
XVI-XVIII (2015, con Tomas Mantecon), o en el mundo de la familia,
con Familias en el viejo y el nuevo mundo (Argentina, 2017, con Pablo
Cowen). Pero ha dedicado también atencion a la historia cultural, es-
tudiando aspectos como la alfabetizacion, el libro, la lectura y las bi-
bliotecas. Entre los multiples trabajos de esta tematica destaca su mo-
numental obra: Libros y lectura en Galicia: siglos XVI-XIX (2003),
monografia que se ha convertido en un referente insoslayable. Tam-
bién le han atraido los temas de caracter historiografico, entre cuyos
trabajos puede sefalarse la edicion critica de la Historia de los falsos
cronicones de Godoy Alcantara (1999), o mas recientemente la coor-
dinacion del libro colectivo Los vestidos de Clio. Métodos y tendencias
recientes de la historiografia modernista espaniola (1973-2013)
(2015).

Una de las tematicas a las que ha dedicado mas atencion es a la
historia de las mujeres, habiéndose ocupado de la participacion feme-
nina en el mundo del trabajo, especialmente en el servicio doméstico,
asi como de las viudas y mujeres solas o de las migraciones femeninas
procedentes del mundo rural. Entre sus muchas publicaciones en este
campo, hay que destacar dos libros: su Historia de las mujeres en Ga-
licia (siglos XVI al XIX), en colaboracion con Serrana Rial y mas re-
cientemente su excelente obra: £/ vuelo corto. Mujeres y migraciones
en la Edad Moderna (2021), por la que ha obtenido el Premio Nacional
de Historia al aflo siguiente. No me referiré de momento a sus abun-
dantes trabajos sobre historia de las mentalidades, historia de la Iglesia
y la religiosidad, que dejaré para mas adelante.

Ademas de por su ingente labor historiografica —de la que he se-
flalado exclusivamente algunos de sus libros, pues hacerlo sobre el cen-
tenar de articulos en revistas cientificas o sobre los mas de doscientos
capitulos en libros colectivos no seria adecuado-, Ofelia Rey destaca
también como lider en la investigacion a nivel nacional e internacional.
Desde 1992 y de forma ininterrumpida ha sido y sigue siendo Investi-
gadora Principal de una treintena de proyectos de investigacion com-
petitivos, del plan nacional y de &mbito autonémico, y en los tltimos
afios ha participado y coordinado varios proyectos internacionales, el

_14-



ultimo, Rebellion and Resistance in the Iberian Empires, 16th-18th
centuries, de la Union Europea. Ha dirigido veintisiete tesis doctorales,
nueve de ellas con mencidn internacional y entre 1990 y 2005 ha sido
directora de la revista Obradoiro de Historia Moderna y contintia co-
laborando como miembro del consejo asesor con mas de una decena
de revistas, de ambito nacional e internacional, de su disciplina. No
voy a detenerme aqui en destacar su actividad como asistente u orga-
nizadora de congresos y reuniones cientificas de caracter nacional e
internacional. Si me referiré brevemente a algunos de los reconoci-
mientos recibidos por su labor investigadora, como el premio Wone-
mburger, otorgado por la Xunta de Galicia en 2011, por su trayectoria
investigadora o el haber sido nombrada en 2017 miembro correspon-
diente de la Academia de Historia de Portugal.

También ha dedicado sus esfuerzos a la gestion de importantes
organismos universitarios. Desde 1990 es responsable para la Europa
Mediterranea de la International Commision of Historical Demo-
graphy; desde 2004 a 2012 fue directora de estudios de la Ecole des
Hautes Etudes en Sciences Sociales de Paris; pertenece a los comités
cientificos de la Casa de Veldzquez, de la Fundacion para la Historia
de Esparia de Argentina y del CIDEHUS de la Universidad de Evora.
Su labor en comités de evaluacion es, asi mismo, digna de encomio,
entre 2006 y 2009 fue coordinadora de Historia y Arte de la Agencia
Nacional de Evaluacion y Prospectiva; ha sido presidenta de las comi-
siones de evaluacion de los Programas Ramon y Caja y Juan de la
Cierva de 2007 a 2010; gestora de Historia en la Agencia Estatal de
Investigacion de 2016 a 2018 y vocal de humanidades de las Agencias
de evaluacion de Catalufia, Baleares, Andalucia, Aragén y Pais Vasco.
Es, sin lugar a dudas, una modernista excepcional que destaca en todos
los rubros propios de una universitaria comprometida con su profesion.

El libro que ahora ve la luz, Resistencias y limites de la reforma
tridentina bajo Felipe II, es un texto inédito, que aborda un ambicioso
objetivo: exponer las dificultades y limites que encontro la aplicacion
de las reformas emanadas del Concilio de Trento durante el reinado de
Felipe II en el &mbito norte y noroeste de nuestro pais, es decir, en un
amplia franja geografica que va desde Portugal a Francia y abarca los

-15-



territorios del Pais Vasco y Cantabria, pertenecientes entonces al ar-
zobispado de Burgos, la diocesis de Oviedo, que incluia el norte de
Ledn, y toda Galicia, jurisdiccion entonces de las cinco didcesis de
Santiago, Mondoifiedo, Lugo, Orense y Tui e incluso una pequena parte
del sur gallego perteneciente a la diocesis de Astorga. Pocas personas
mas idoneas para abordar esta tematica que Ofelia Rey, que ya a finales
de los noventa la esbozo para el ambito gallego en su estudio “La Igle-
sia en Galicia en tiempos de Felipe 11", publicado en el marco de la
celebracion del centenario de este monarca (1998), y que en las tltimas
décadas ha publicado numerosas investigaciones sobre el clero rural
gallego, sobre algunas de sus didcesis y de sus obispos, sobre los mo-
nasterios benedictinos y cistercienses, asi como interesantes trabajos
acerca de algunos de los sacramentos que vehicularon la reforma tri-
dentina, especialmente el bautismo, la confirmacion o el matrimonio,
desentrafiando aspectos tan interesantes como el apadrinamiento y pa-
tronazgo, ligados a ellos. Todos estos trabajos propios, publicados con
anterioridad, junto a una amplia y selecta bibliografia ajena, producida
en los ultimos afios e incorporada con magistral solvencia, le permiten
abordar ahora esta rica tematica, desde una perspectiva comparada y
con numerosos estudios de caso. Las comparaciones son muy frecuen-
tes con la region de la Bretafa francesa, que presenta algunas caracte-
risticas parecidas a su zona de investigacion.

A través de una introduccion, seis densos capitulos y un epilogo
se va desgranando esta excelente monografia. En los inicios se plan-
tean los objetivos de este estudio, que no son otros que mostrar como
en los territorios del norte y noroeste de Espafia los procesos de confe-
sionalizacion y disciplinamiento social que suponian la aplicacion de
los principios del Concilio de Trento no fueron tan efectivos ni calaron
tan hondo como cabria esperar del analisis de la documentacion gene-
rada por las dos instancias de poder que asumieron su implantacion: el
monarca a través de su actuacion y los obispos a través de los sinodos.
Si, como hace este estudio, se amplia la perspectiva y se analiza el pro-
ceso desde abajo, se descubren numerosas resistencias, especialmente
en el plano moral, en todas aquellas cuestiones que se oponian a la
conveniencia del pueblo, que se resistia a cambiar aquellos aspectos
que mas afectaban a su vida, y se descubre ademas como esta

- 16 -



resistencia a las directrices del poder se hacia con la connivencia de las
comunidades e incluso a veces con la connivencia del clero parroquial.

En una primera parte, que comprende los dos primeros capitulos,
se analizan los encargados de la aplicacion de las reformas, los obispos
y el alto clero, y las claves del relativo fracaso, mientras que en la se-
gunda, que comprende los cuatro capitulos restantes, se concreta la
aplicacion de los mandatos tridentinos a través de los sacramentos, par-
ticularmente en los del bautismo, confirmacién, matrimonio y orden
sacerdotal.

“Desde la cima de la piramide” (capitulo 1), parte de los primeros
agentes de la aplicacion de las reformas, los obispos nombrados para
regir a los fieles durante el reinado de Felipe II en la zona de estudio.
Su perfil coincide con el perfil general de los prelados de la etapa. Con-
trolan buena parte del relato de la reforma que se ha transmitido hasta
ahora, pues de ellos emanaron los textos normativos: sinodos y consti-
tuciones, visitas ad limina, episcopologios e incluso algunos textos ha-
giograficos. Pero, tras la vision demasiado optimista de los resultados
de su mision, la autora pone el acento en otras realidades que dificul-
taban su labor: el absentismo; las dificultades geograficas y las limita-
ciones personales para llevar a cabo las visitas a las didcesis segin lo
prescrito; los sinodos no siempre realizados con la frecuencia obligada;
la labor formativa del clero a veces preterida u olvidada..., sin pasar
por alto los problemas de indole jurisdiccional entonces tan frecuentes.
En torno a los obispos se sitta “el escalon insumiso”, los cabildos ca-
tedralicios, protagonistas en periodos de sede vacante y elemento de
tension constante frente a los prelados. Aunque después de Trento el
poder de estos ultimos se reforzo, los choques siguieron siendo fre-
cuentes. De todos modos, en la zona que nos ocupa los cabildos solian
ser pequeiios y medianos, excepto en el caso de los arzobispados de
Burgos y Santiago.

En el capitulo segundo se analizan “Las claves del fracaso” en la
aplicacion de las normas del concilio. En primer lugar, la configuracion
territorial de las diocesis, por tratarse de un territorio falto de vias de
comunicacion, con pocos y pequeiios nucleos urbanos que acogian a
una pequeiia parte de la poblacion total del territorio mayoritariamente

-17 -



rural, con problemas jurisdiccionales que dificultaban la accion de los
obispos, especialmente en los territorios nullius y pertenecientes a
grandes monasterios benedictinos y cistercienses no controlados por
ellos, sobre todo en el nombramiento de los titulares de las numerosas
parroquias. También la Inquisicion, otro de los pilares de la reforma,
perdia efectividad a causa del enorme ambito geografico que abarca-
ban sus tribunales. Un segundo factor de oposicion a los cambios era
el analfabetismo general del pueblo, que obligaba a la comunicacion
basada en la transmision oral, en un ambito con idiomas distintos al
latin y al castellano. Con respecto a esto tltimo se sefiala el esfuerzo
del obispado de Calahorra para que los parrocos aprendieran vasco y
se tradujeran los catecismos mas basicos a esta lengua, frente a las dé-
biles y poco duraderas iniciativas a favor del gallego. Por ultimo, otra
importante clave de dificultad era la creciente movilidad de la pobla-
cion de la zona, muy afectada por la emigracion durante esta etapa —de
gallegos al sur para la segunda repoblacion del Reino de Granada, o de
vascos a América, entre otras-.

En la segunda parte del estudio, como ya se ha sefialado, se ana-
liza la aplicacion de los acuerdos conciliares en lo relativo a los sacra-
mentos. Especial trascendencia tiene el bautismo (capitulo 3), en cuya
aplicacion, a pesar de disfrutar de una normativa muy consolidada, si-
guieron produciéndose irregularidades: tardanza en su administracion
y en los registros bautismales, ocultacion de parentescos en los padri-
nazgos para evitar dispensas, escasas noticias de bautismos de socorro
o de factores como la ilegitimidad. La autora presta atencion a aspectos
como el padrinazgo y compadrazgo, e incluso a la imposicion de los
nombres, que, a su juicio, mas que hacer referencia a motivos devocio-
nales, lo hace a factores familiares y de herencias, sefialando el proceso
de castellanizacion de los nombres en regiones con otras lenguas ver-
naculas.

La confirmacion es “el sacramento olvidado” (cap. 4), tanto por
su ausencia de obligatoriedad, como por la escasa atencion historiogra-
fica que se le ha prestado. Aunque los obispos estaban obligados a su
aplicacion y solian hacerlo aprovechando las visitas pastorales, la au-
sencia de libros de confirmados impide comprobar hasta qué punto

_18-



esto se cumplia. Mas importante es el sacramento del matrimonio
(cap. 5) que dio lugar a un despliegue normativo muy notable. Para ver
su grado de cumplimiento mas alld de la normativa, se analiza docu-
mentacion procedente de archivos inquisitoriales, de los tribunales
eclesiasticos y de la justicia ordinaria. Asuntos como la progresiva
erradicacion de los matrimonios clandestinos, la bigamia (que podia
estar facilitada por los fendémenos migratorios) o las dimensiones ludi-
cas de las bodas, aparecen tratados, junto a los frecuentes amanceba-
mientos de solteros, ilegitimidad, concepciones prenupciales o aban-
dono y exposicion de nifios, todo ello vivido dentro de unos amplios
margenes de tolerancia social. Otros temas menos conocidos, como la
falta de libertad para contraer matrimonio en los casos de edades muy
tempranas, llaman también la atencion. Asi mismo, la consanguinidad
aparece como una practica muy potente en este mundo, fundamental-
mente rural.

El ultimo capitulo se dedica al “sacramento indeleble”, el orden
sacerdotal. Aunque el modelo ideal de clérigo, especialmente de pa-
rroco, estaba bien definido incluso antes de Trento, la reiteracion de los
preceptos que regulan su indumentaria, modo de vida y costumbres,
indica la frecuencia de los incumplimientos. Tras exponer las cifras del
clero de la zona, basadas en el recuento de 1591, sefalando sus fallos
y limitaciones, establece la relacion numérica entre clérigos y feligre-
ses en los distintos obispados de la zona, deteniéndose en algunos pro-
blemas, como el absentismo, muy frecuente entre los “ordenados a ti-
tulo de patrimonio”, pero no ausente en otros colectivos, incluso en el
de los parrocos. La autora no esta de acuerdo en que la pobreza fuera
la causa de los problemas del bajo clero, cuyos ingresos, procedentes
de los diezmos y de los derechos de estola y pie de altar, siempre esta-
ban por encima de los de la mayoria de sus feligreses. Tampoco asiente
ante la optimista vision de una mejora progresiva en las costumbres y
modo de vida del clero a partir de Trento. A su juicio, la capacidad de
los obispos para controlar el comportamiento de los clérigos era limi-
tada. Muy importantes en este sentido eran las restricciones al derecho
de presentacion de los prelados con respecto a los curatos en territorios
de sefiorio, controlados por la nobleza y los monasterios, o de territo-
rios nullius, que quedaban fuera del control episcopal. La insercion en

-19-



el sistema de una importante red de relaciones clientelares era muy ne-
gativa para la eleccion de las personas adecuadas, mas negativa ain
que el posible déficit de formacion de los candidatos. Todo esto en un
clero que, en la zona de estudio, era en la mayoria de los casos de ori-
gen foraneo. El estudio esboza un cuadro muy vivido de las deficien-
cias en la moral de este colectivo, ofreciendo unas “pinceladas separa-
das en el tiempo”, que exponen casos concretos de incontinencia, em-
briaguez, juego, amancebamientos, negocios no apropiados..., saca-
dos sobre todo de los procesos judiciales. A partir de ellos es posible
intuir una especie de “anticlericalismo popular”, que le lleva a pregun-
tarse acerca de la respetabilidad de este colectivo, ofreciendo asi una
vision que queda bastante distante de la imagen de un clero que actia
como mediador natural en las comunidades rurales, sefialada por cierta
historiografia.

Todo esto la lleva a concluir, en su epilogo final, la falta de efec-
tividad real de la normativa eclesiastica y de la accion de la monarquia
para actuar influyendo en la dimension mas privada de las comunida-
des rurales del norte de Espafia, territorios periféricos y alejados de los
nucleos de poder, para adecuar las conductas a la reforma que habia
preconizado el Concilio de Trento. Aunque en este sentido se produje-
ran ciertos avances en las ciudades, no se dieron estos en la poblacion
mayoritaria del mundo rural. La vida de un campesinado sin formacion
letrada y aferrado a habitos y practicas ancestrales cambi6 poco, su re-
sistencia fue grande en la vida privada, en los comportamientos vitales,
personales y familiares, especialmente en lo que se refiere a la moral
sexual, que respondia a un consenso social sobre lo correcto e inco-
rrecto, dentro de un clima de permisividad general. La accion de los
obispos se centr6 mas en los cambios que atafiian a los aspectos littr-
gicos. Termina Ofelia Rey haciendo un llamamiento a indagar mas so-
bre los comportamientos vitales de personas y familias, para detectar
con mayor precision atn todo lo que queda fuera del discurso oficial,
a explotar el “gran numero de procesos penales que iluminan compor-
tamientos transgresores de las normas morales de la Iglesia y la com-
plicidad colectiva que los rodeaba”.

-20-



En definitiva, se trata de un denso e inteligente libro, que explora,
mas alld de normativas y de textos prescriptivos, la realidad de un tema
importante, la aplicacion practica de la reforma tridentina en un amplio
territorio como el del norte y noroeste de Espafia, basandose en la ex-
plotacion critica de una amplia bibliografia que abarca todo lo hasta
ahora investigado sobre esta tematica, y sobre todo en una abundante
y rigurosa investigacion primaria llevada a cabo por la autora en mul-
tiples archivos —Real Chancilleria de Valladolid, General de Galicia,
de las diversas diocesis gallegas, etc.-, para responder a preguntas y
reflexiones certeras que son capaces de exponer como, mas alla de los
grandes movimientos de reforma patrocinados por la Iglesia y el Es-
tado, la aplicacion real de los mismos podia quedar a gran distancia de

los grandes objetivos planteados.

INMACULADA ARIAS DE SAAVEDRA ALIAS
Granada, junio de 2025

221 -






Introduccion

La Cétedra Felipe II de la Universidad de Valladolid y su directora,
Margarita Torremocha, me han dado la oportunidad de detenerme a
reunir datos que he ido recopilando y, a veces, publicando, a lo largo
de muchos afios, sobre algo que siempre me ha interesado: la dificultad
de los poderes para entrar en el foro privado y mas si se trataba de so-
ciedades rurales y periféricas de la Edad Moderna. Asi pues, este libro
no propone un tema nuevo, sino reverdecer el interés por las personas
que durante el reinado de Felipe II vivian en ambitos rurales y alejados
de los centros y sobre las que, desde arriba y sin apenas conocerlas, se
tomaban decisiones que afectaban a su existencia privada'.

No voy a entrar en el debate sobre confesionalizacion y discipli-
namiento porque tiene especialistas que lo han planteado con mejores
armas conceptuales que las mias. No eludo mi opinion, algo escéptica
porque me he criado en una aldea y creo entender como se ven las co-
sas desde lejos de las ciudades y de las autoridades; porque me formé
en demografia —el mejor modo de entrar en la verdadera intimidad hu-
mana del pasado— y en historia rural —idénea para conocer las relacio-
nes comunitarias y la organizacion territorial- y porque soy autora de
una tesis en la que, no sin sorpresa —y de mi director, el profesor Eiras
Roel-, me revel6 a un campesinado resistente a las presiones de los

! Ofelia Rey Castelao, “La Iglesia en Galicia en tiempos de Felipe II: la aplicacion
del Concilio de Trento”, en Felipe II (1527-1598), 111, dir. De José Martinez Mi-
llan, (Madrid: Parteluz, 1998) 341-364. Investigacion financiada con el Proyecto
Ciudades y villas del Noroeste Ibérico: gobernanza y resistencias en la Edad Mo-
derna, PID2021-124823NB-C21, Agencia Estatal de Investigacion y Ministerio
de Ciencia en Innovacion.



poderosos y generador de una conflictividad inusitada y diversa de ca-
racter anti-clerical. No esta de mas afadir que mi experiencia investi-
gadora ha transcurrido entre los anaqueles de los archivos eclesidsticos,
en una Universidad fundada por un arzobispo y en una ciudad levitica
hasta hace bien poco.

En esencia, lo que me he planteado es exponer de modo razonado
los flancos débiles de la aplicacion del Concilio de Trento en tiempos
de Felipe II en la franja que va de la frontera con Francia a la de Portu-
gal, es decir desde los territorios vascos y cantabros pertenecientes a la
diécesis de Burgos, hasta Tui, Ourense y Astorga (esta por tener parte
en Galicia), pasando por la diocesis de Oviedo (que incluia buena parte
de Leon) y los otros obispados gallegos: Mondofiedo, Lugo y, sobre
todo, Santiago, el que, seguido por Burgos, ocupaba el nivel mas alto
en el ranking del poder eclesiastico en ese extensisimo espacio penin-
sular.

Los obispos de ese periodo y el clero recorren todo el libro, pero
me he centrado en otros dos planos. No hablaré de los logros de los
obispos, que han sido suficientemente tratados, sino de aquellas defi-
ciencias de su personalidad y de su gobierno que limitaron su capaci-
dad de actuacion y, sobre todo, de los fallos que hicieron inviables al-
gunas de las reformas a las que estaban obligados porque asi se lo mar-
caba el guion dictado por la monarquia y el papado, sin que estos les
diesen el instrumental suficiente: el de la informacion. Asi pues, en una
primera parte se analiza el problema de la organizacion territorial de
las diocesis; el desconocimiento de sus caracteristicas naturales —la
condicion rural general, el habitat disperso, la carencia de una red ur-
bana—, y en especial de las especificidades de las comunidades de la
costa y de la montafia, incluidas las enormes dificultades de comuni-
cacion con la corte; la movilidad y los movimientos migratorios que
ya formaban parte del comportamiento demografico nortefio, y el do-
minio de una cultura oral y plurilingiiistica, con un nivel de analfabe-
tismo que anulaba todo lo que en la implantacion de las reformas de-
pendiera de lo escrito.

La segunda parte aborda la aplicacion de los mandatos tridenti-
nos a través de los sacramentos que afectaban a las personas en su

_24 -



dimension individual: el bautismo, la confirmacién, el matrimonio y el
orden sacerdotal. En los afios ochenta del siglo XX, el éxito de las ac-
titudes ante la muerte tuvo el efecto de poner al primero y al tercero a
la sombra —el segundo fue siempre ignorado—y de cederlos a la historia
de la familia de nuevo cuflo, dado que constituian dos pilares de la for-
macion del nucleo familiar. No se cedio a terceros el cuarto de esos
sacramentos, bien asistido por una historiografia que ha sabido vincu-
lar la faceta religiosa e institucional con la social e intelectual, con es-
pecial atencion a los obispos y a los cabildos, y, aunque menos de la
que mereceria, al bajo clero. La transgresion de las normas transcurrié
en paralelo gracias a la fortuna historiografica de la Inquisicion, entre
cuyos resultados qued6 claro que el Norte peninsular —de cristianos
viejos— era dificilmente controlable, incluso para una institucién tan
temida.

Sin embargo, mirando hacia atras, lo que se perdi6 en el camino
ha sido la explicacion de una vision casi antagonica de la dimension
religiosa, si se contrasta la idea de una sociedad movida por el miedo
a la muerte y el deseo de salvacion, con las formas de entender la vida
y de atender a los mandatos de la Iglesia y de la monarquia en aquello
que consideraba propio, resistiendo calladamente a la imposicion de lo
que no se adaptaba a su conveniencia o a sus necesidades, quebrandolo
de mil maneras posibles, o rechazandolo activamente. Ni que decir
tiene, los modos sutiles de resistencia no eran desconocidos para la
monarquia ni para los obispos, pero poco podian hacer, por ejemplo, si
alguien descontento o temeroso se fuese de su comunidad y pusiese
tierra por medio, porque ni se podia prohibir por ley, ni habia medios
para coartar la movilidad. Tampoco se podia hacer mucho mas que
advertir y amonestar cuando trascendian al publico comportamientos
morales fuera de los mandatos doctrinales, salvo si eran escandalosos
o delictivos. Ni se podia contrarrestar la connivencia de las comunida-
des y sus clérigos, incluso la de familiares de la Inquisicion y de los
jueces locales, tanto porque unos y otros tenian que convivir con los
feligreses y vasallos, como porque sus habitos y costumbres no diferian
de las de estos. Las tltimas paginas estan dedicadas a las faltas de res-
peto hacia el clero parroquial, no a los conflictos con las instituciones
rentistas ni con las autoridades del ambito civil, sino con ese sector

-25-



clerical mas préximo y que por la tonsura estaba obligado a impartir la
doctrina, administrar los sacramentos y dar ejemplo.

En definitiva, no es mi pretension rebatir lo que se ha escrito hasta
ahora, sino invertir el planteamiento, atendiendo especialmente a la
base de la pirdmide social en un espacio eminentemente rural y lejano
al epicentro de la monarquia, observar cada sacramento desde puntos
de vista diferentes del religioso y llamar la atencion hacia el hecho de
que el proceso de confesionalizacion y de disciplinamiento —prolonga-
cion o reinterpretacion del concepto de hegemonia cultural- se basa en
la documentacion generada por las dos instancias de poder que asu-
mieron la implantacion del Concilio de Trento. No esta de mas recor-
dar a Peter Burke y su prudente, pero incisiva, critica sobre dar por
bueno lo que vendria siendo algo asi como una profecia autocum-
plida®, y advertencias mas recientes sobre las expectativas generadas
por el Concilio.

La observacion desde abajo y a partir de fuentes diferentes y de
uso mas general y cotidiano y desde métodos menos narrativos y con
mas cifras, revela que el éxito tridentino fue mucho menor del espera-
ble y que los logros solo lo fueron por goteo lento hasta casi 1750. Es
decir, dos siglos después de finalizado el Concilio a lo largo de los cua-
les se fueron haciendo pruebas con los consiguientes fallos o, lo que
era de mayor impacto, cambiando de criterio. A este respecto, baste
sefialar que desde comienzos del siglo XVII la Inquisicion fue reorien-
tada hacia la persecucion de judeo-conversos, dando la impresion de
que los delitos relacionados con la moral se habian superado, y lo
mismo sucediod con las visitas pastorales, de modo que un problema no
desaparecia, sino que se abandonaba o se daba prioridad a otro. La
cuestion esta en si hubo mas fallos que soluciones acertadas. Por otra
parte, si llevamos el proceso hasta mediados del siglo X VIII, lo pone-
mos a las puertas de otro, el de secularizacion, ya que no de descristia-
nizacion. Falta por decir que el discurso del éxito se basa mas en la

2 Peter Burke, Cultura popular en la Edad Moderna, (Madrid: Alianza, 2010), 1,
1978.

_26-



comparacion con lo que habia antes de Trento que con lo que se pro-
dujo después, que seria lo mas adecuado.

Asi pues, es conveniente introducir el concepto de resistencia,
como ya hemos sugerido, un concepto fluido, cuya aplicabilidad al pe-
riodo de Felipe II —como a otros— se enfrenta a una documentacién
limitada y sesgada desde la cultura hegemonica, que solo se puede su-
perar a partir de una indagacion diversificada y de una severa critica de
fuentes. Bastaria con adaptar algunos de los elementos tedricos de Ja-
mes Scott*, o con recordar los presupuestos de Muchembled sobre que
los habitantes del rural tenian una vision del mundo moralizada, pero
bajo sus propios codigos, verdadera barrera frente a los modos de im-
posicion que venian “de fuera” de la propia comunidad’. A eso podria
atribuirse que lo que no entraba en los parametros urbanos o en lo ca-
nodnico se hayan considerado como habitos y comportamientos propios
de la “cultura popular”, cuando afectaban a todo el espectro social, de
modo especial cuando lo normativo interferia en lo privado. No se
puede olvidar la pasmosa facilidad con la que esos habitantes del rural
iban a la justicia, como veremos a lo largo de estas paginas, para las
que hemos acudido a archivos judiciales y notariales que nos han faci-
litado la casuistica con la que ilustramos problemas y temas concretos.

Esta otra perspectiva desde abajo no es ajena a la generalizacion,
cuando la bibliografia deja patente la fuerza de las diferencias territo-
riales, incluso en el espacio que nos interesa, homogéneo solo en sus
caracteres naturales. La escasa valoracion de esa diversidad rezuma to-
das las medidas de Felipe II o el contenido de los sinodos de los obis-
pos, ajenos en gran medida a que sus mandatos chocarian con una

3 Como pionero, es de destacar a Tomas Mantecon, Contrarreforma y religiosi-
dad popular en Cantabria, (Santander: Universidad de Cantabria,1990), 35.
Véase del mismo, “Acciones comunitarias y cultura plebeya en la Espaiia rural
del Antiguo Régimen”, Millars 51-2 (2021): 47-80.

4 James C. Scott, Los dominados y el arte de la resistencia (Txalaparta: Era,
2003).

5 Robert Muchembled, Insoumises: une autre histoire des Francaises, XVIe-XXle
siecle (Paris: Autrement, 2022), 45.

-27 -



realidad que apenas conocian y que cambiaba cuando se iban a otras
diocesis. El contraste entre los obispados que componen el territorio
elegido se acompafia de una dosis comparativa, para lo que hemos op-
tado por referirnos a la Bretafia francesa, no solo por las evidentes si-
militudes en todo, sino porque dispone de una extensa y rica bibliogra-
fia del tipo que nos interesa®.

En la actualidad, la comparacion rige muchos de los estudios so-
bre el periodo de Felipe 117. Por falta de espacio y, dado que en gran
parte nos basamos en esa bibliografia, solo haremos mencion a las pu-
blicaciones mas generales, en especial las de Fernandez Terricabras y
de Maximiliano Barrio Gozalo®, asi como a todos y cada uno de los
autores y autoras de la gigantesca Historia de las Diocesis Espariolas,
que reune sintesis territoriales de una enorme utilidad.

¢ Una obra clave es Histoire religieuse de la Bretagne, ed. de Guy Devailly
(Chambray: C.L.D., 1980), en la que participaron autores de reconocido re-
nombre. De no menos importancia, la tesis de Georges Minois, Un échec de la
Réforme catholique en Basse-Bretagne: le Trégor du XVIe au XVIlle siecles
(Rennes: 1984), publicada en forma de articulos y en la monografia Histoire re-
ligieuse de la Bretagne (Quintin: Gisserot, 1991).

7 Ignasi Fernandez Terricabras, “Exitos y fracasos de la Reforma catdlica. Francia
y Espana (siglos XVI-XVIIL)”, Manuscrits 25 (2007): 129-156.

8 Ignasi Fernandez Terricabras, Felipe Il y el clero secular: la aplicacion del con-
cilio de Trento (Madrid: SECCC, 2000). Maximiliano Barrio Gozalo, El clero en
la Esparia Moderna (Madrid: CSIC, 2010).

_28-



1. Desde la cima de la piramide

1.1. Los obispos de Felipe II

El episcopado de la franja norte y noroccidental de tiempos de
Felipe II se conoce bastante bien por estudios referidos a cada didcesis
o por trabajos de conjunto, cuyo contraste con el panorama general es-
tudiado por Fernandez Terricabras permite ver que encaja con ese mo-
delo. Ademas, en esa obra se analizan las actuaciones de aquellos obis-
pos de nuestras didcesis que participaron en el Concilio de Trento y
que fueron premiados con alguna de las sedes que nos interesan, lo que
nos exime de definirlos en su totalidad. Es decir, los que estuvieron en
el Norte fueron parte de los 194 que Felipe II nombré para Castilla,
Aragén y Navarra® y no desmienten el perfil general: la mayoria tenia
su origen en las dos Castillas y habia pasado por alguna de las tres
grandes universidades —Salamanca, Alcala y Valladolid—a las que acu-
dian las clases dirigentes, o a centros eclesidsticos como los jerénimos
de Sigiienza y de El Escorial, y tenian experiencia en cargos institucio-
nales, incluso si eran miembros de 6rdenes religiosas.

Lo que queremos subrayar es que los obispos tuvieron en todo
momento el control sobre el relato que presentaban a la corona y al
papado y que dejaron para la posteridad. No en vano de ellos emanaron
textos normativos (sinodos, constituciones), orientativos (advertencias
a curas, catecismos) e informativos, de modo que las principales fuen-
tes de informacion sobre sus trayectorias son esos textos programati-
cos, las visitas ad limina elaboradas por los propios obispos, y episco-
pologios de sus didcesis que ellos mismos promocionaron para que,

° Fernandez Terricabras, Felipe I y el clero..., 284.



luego, se incluyeran sus vidas. Su memoria fue recordada en muchos
casos en oraciones finebres y en textos hagiograficos, escritos o encar-
gados en su momento o tiempo después por sus familiares y afines que
querian redondear la imagen de los prelados, a veces para afrontar al-
guna duda sobre sus trayectorias. En ninguno hallaremos referencias a
lo que no era rigor en el cumplimiento de los mandatos de Trento, ab-
negacion en la labor pastoral y asistencial, correccion en los compor-
tamientos y magnanimidad, esta ultima para con quienes escribieron
esos textos'°,

Asi pues, sobre todos esta dicho todo, en apariencia, pero todos
responden a una especie de plantilla y a un modelo intercambiable so-
bre el que solo tenemos que rellenar alguna diferencia'l, lo que se re-
fleja en biografias recientes, en especial las de quienes participaron en
Trento o de los que pertenecieron a dérdenes regulares, que dan por
bueno el contenido de esas fuentes, sin ir a otras donde observar otras
facetas. En nuestra opinion, el discurso global estd muy bien construido
y es tan acorde con lo que se esperaba de ellos, que es ahi precisamente
donde esta el fallo. Si atendemos a los obispos franceses, portugueses
e italianos o a los espafioles en América, leeremos practicamente lo
mismo: visitaron sus didcesis con gran sacrificio; hicieron sinodos y

10 Planteamos esta cuestion en Ofelia Rey Castelao, “;Biografia o hagiografia?
Memorias breves del arzobispo Don Francisco Blanco de Salcedo”, en Cuatro
Textos. Cuatro Contextos ed. de Ofelia Rey Castelao (Santiago de Compostela:
Universidad, 2004), 13-102. Nos remitimos al trabajo modélico de Fernando Sua-
rez Golan, ; Principes o pastores? La imagen de los arzobispos de Santiago entre
la realidad y su espejo, (Santiago de Compostela: Universidad, 2021).

' Por ejemplo, en Portugal, José Pedro Paiva, “La reforma catolica en Portugal
en el periodo de la integracion del reino en la Monarquia Hispanica (1580-1640)”,
Tiempos modernos (2010) 20, http:/www.tiemposmodernos.org/tm3/in-
dex.php/tny/article/view/220. Del mismo, “O Estado na Igreja e a Igreja no Es-
tado. Contaminagdes, dependéncias e dissidéncia entre o Estado e a Igreja em
Portugal (1495-1640)”, Revista Portuguesa de Historia, 40 (2008-2009): 383-
397.Véase también, Domingo L. Gonzalez Lopo, “El alto clero gallego en tiem-
pos de Felipe I1”, en El Reino de Galicia en la monarquia de Felipe I, ed. de
Antonio Eiras (Santiago de Compostela: Xunta, 1998), 313-343.

-30-


http://www.tiemposmodernos.org/tm3/index.php/tm/article/view/220
http://www.tiemposmodernos.org/tm3/index.php/tm/article/view/220

dictaron constituciones; crearon catedras de latinidad y seminarios para
mejorar la calidad del clero; establecieron los examenes de entrada en
los beneficios; fomentaron las misiones; apoyaron fundaciones asis-
tenciales, y daban ejemplo con su propio comportamiento virtuoso. La
coherencia del discurso es facil de explicar: todos buscaban hacer ca-
rrera y seguian un modelo narrativo ya anterior al Concilio de Trento
y que seguira vigente durante toda la Edad Moderna, sobre todo des-
pués de la publicacion de la vida de Carlos Borromeo.

Todo ello es cierto, pero una parte de lo que decian haber hecho
es dudoso: el caso mas claro es el de las visitas, al ser poco creible que
hubieran visitado sus didcesis mas que de forma marginal, dado el
enorme numero de parroquias que las componian o las circunstancias
de los propios obispos, de modo que no pasaban de haber ido a unas
cuantas localidades. Otras cosas, la mayor parte, son incomprobables
y no es facil ir mas all4 a falta de verdaderos archivos de los prelados,
por cuanto al ser una institucion unipersonal y transitoria, se llevaban
consigo los documentos que considerasen suyos o los heredaban sus
familias o sus 6rdenes religiosas. La administracion diocesana era muy
reducida y sin apenas personal fijo, o estaba confundida con la admi-
nistracion catedralicia, de modo que las ausencias documentales son
muy considerables. Por otra parte, seguramente habia actuaciones que
se hacian de forma verbal y de las que no hay apenas huella: por ejem-
plo, de los examenes para acceso a los beneficios curados, teorico
punto fuerte de la reforma del clero, en muchos casos no se conservan
datos hasta el siglo XVIII.

No entraremos en hacer el diagnostico general, porque esta he-
cho, sino en los flancos débiles que obligan a reflexionar por cuanto
afectaban al conjunto del clero diocesano y, por capilaridad, llegaban
alos fieles. Queremos llamar la atencion sobre la paradoja de que antes
de Trento, la preparacion de las reformas se hizo en tiempos de unos
obispos —mas hombres de leyes que tedlogos— que residieron poco o
nada en sus didcesis y que no se implicaron en sus problemas, tanto
porque sus pontificados fueron breves como porque su interés estaba
en actualizar el estado de las rentas y de los patrimonios de sus mitras
y en conseguir rapidos ascensos a destinos mas de su agrado y mejor

_31-



remunerados. Sus reformas, por lo tanto, habian sido mas tedricas que
reales —volvemos a la eficacia del relato— e implementadas por el go-
bierno estable, es decir, por los provisores y aquellos componentes de
los cabildos catedralicios que les eran favorables.

Los designados por Felipe II, en especial después de terminado
el Concilio, supusieron una notable mejora, al menos sobre el papel,
de modo que el proceso de cambio se vio reforzado y acelerado por
una generacion, la primera postridentina —en muchos casos, padres
conciliares premiados por del rey—y la segunda, que quiza fue la que
intenté con mayor vigor poner en marcha las decisiones conciliares.
En teoria se hicieron mas sinodos, en las catedrales carentes de ellas se
crearon las canonjias de oficio —esenciales para la formacion del clero—
, se practicaron las visitas diocesanas, se crearian los seminarios con-
ciliares y se habria generado una dindmica y una actividad destinadas
a responder a los mandatos del Concilio. Y cuando no era asi, se res-
ponsabilizaba a los cabildos catedralicios o a otros poderes —los locales
en especial—, empefiados en enmendar la plana a unos obispos que de
forma casi general no eran nativos de las didcesis donde ejercian y que
llegaban rodeados de sus propios equipos y familias.

Empezando por lo mas simple, el absentismo —un problema es-
tructural—, se agravé durante el propio Concilio porque varios obispos
del norte fueron enviados a sus sesiones, por mas 0 menos tiempo,
pero, en cualquier caso, interrumpiendo su labor en las didcesis, como
sucedio con la larga ausencia de don Francisco Manrique de Lara,
obispo de Ourense; la de Rojas Sandoval, obispo de Oviedo, o los su-
cesivos arzobispos de Santiago. Después, parece haberse mitigado, en-
tre otras cosas porque el propio rey los convocé menos para cumplir
funciones politicas o de representacion como las que en tiempos de
Carlos V se encomendaron a muchos. No obstante, de ese estilo fueron
las largas ausencias de Manrique de Lara, quien quiza nunca residié en
Ourense de donde fue obispo de 1542 a 1556, y las de don Francisco
Pacheco de Toledo en Napoles y en Roma y su constante ir y venir
mientras era obispo de Burgos —estuvo fuera de 1567 a 1574—, aunque
quiza por eso alcanzo el cardenalato y logré que en 1574 la didcesis
pasase a archidiocesis y sede metropolitana.

_32-



Ni que decir tiene, eran problemas similares a los de Bretaa, terri-
torio comparable con el nuestro, cuyos obispos estaban ausentes las mas
de las veces, delegando las visitas en sus vicarios y, si residian en la di6-
cesis, solian hacerlo en ciudades que no eran sus sedes'?. El decreto de
residencia obligaba a los obispos a vivir en la capital diocesana —esencial
para controlar a los cabildos catedralicios— pero los encontronazos con
esas y otras instituciones y poderes motivaron que pasasen temporadas
en ciudades y villas de sus territorios; por ejemplo, los obispos de Oviedo
con frecuencia residian en Gijon, los de Mondoiiedo en Viveiro, los de
Santiago en A Coruila o Pontevedra, etc. Los prelados acumulaban ex-
periencias de que cualquier ausencia equivalia a dejar a los canonigos en
libertad de accién, aunque no se dijese abiertamente, de modo que las
estancias en otros lugares las justificaban en la atencion espiritual, la
practica de la visita o las campafias de confirmacion.

Asi parecia que estaban cumpliendo su deber de visitar la diocesis
con asiduidad, cuando la mayoria de los obispos lo incumplié. Por razo-
nes de agenda y de condiciones climaticas, en el norte se reducian a unos
meses al ailo y las parroquias mas alejadas, en especial las areas de mon-
tafia o de costa, ni eran siquiera visitadas por ellos. Realmente, las visitas
en persona de las que hablan en sus informes a Roma o al rey eran mu-
chas, en apariencia, pero eran parciales —solo a determinadas zonas— y
las mas completas fueron delegadas en visitadores de confianza.

Ademas de ese déficit, que afectaba a la imparticion de la confir-
macion, como veremos, cada prelado o uno mismo, pero en diferentes
momentos, establecia objetivos y criterios diferentes para cada visita, por
lo que no es facil hacer un seguimiento de lo que se habia hecho o del
estado de cosas. Entre esos criterios no siempre estaban los religiosos
sino los estadisticos: una famosa visita a la enorme archidiocesis de San-
tiago, iniciada a fines del XVIy practicada durante afios por el canénigo

12 Francis Brumont, “Le clergé diocésain dans la France modeme”, Obradoiro
de Historia Moderna 22 (2013): 231-248. Bruno Restif, La révolution des pa-
roisses. Culture paroissiale et Réforme catholique en Haute-Bretagne aux XVIe
et XVlIle siecles (Rennes : Presses Universitaires, 2006).

_33-



andaluz Jeronimo del Hoyo'?, es ante todo un recopilatorio de datos so-
bre reparto del diezmo, derechos de presentacion, valor de los curatos,
etc., con pinceladas sobre cofradias y ermitas, sin mencion alguna al
comportamiento del clero o de los fieles. Con seguridad los prelados die-
ron por cubierto el requisito con las campaiias de recogida de datos eco-
nomicos que Felipe II les solicito en 1573, 1587 y 1591 para implantar
cambios fiscales. En mas de una ocasion la bibliografia ha confundido
esos recopilatorios con visitas, cuando no tenian contenido candnico.

En parecido sentido, debemos preguntarnos por la tedrica dupli-
cidad con las visitas que realizaban los inquisidores. Mas alla de los
conflictos de competencias o la diferente orientacion de unas y de
otras, sus objetivos de control moral y doctrinal coincidian, por lo que
no tendria mucho sentido que un obispo visitase un territorio al poco
de pasar un inquisidor, lo que valdria como pretexto para no hacerlo.
Del contraste de unas y otras deberia salir una linea de conducta y no
es asi, lo que nos lleva a cuestionar los resultados positivos de los que
alardeaban unos y otros. Por ejemplo, en 1586 el obispo don Juan del
Yermo visitd su diocesis, Mondoiiedo, y en 1587 lo hizo el inquisidor
Montoya, sin que este viese nada de particular, pero en 1613 el obispo
Mejia de Tovar detectd importantes fallos de comportamiento de los
feligreses, en especial los referidos a la falta de respeto a los templos y
a los defectos de moral, de modo que desmentia a ambos 4.

Las visitas planteaban a los inquisidores los mismos problemas
que a los obispos, y todos las consideraban una tarea engorrosa y des-
agradable, que los alejaba de la capital, dando tiempo a sus enemigos
para hacerse fuertes. A la monarquia le interesaban sobre todo los

13 Jeronimo del Hoyo, Memorias del Arzobispado de Santiago, (Santiago de
Compostela: Consorcio, 2016). Garcia Hourcade, José¢ Jests y Irigoyen, An-
tonio, “Las visitas pastora-les, una fuente fundamental para la historia de
la Iglesia en la Edad Moderna”, Anuario de Historia de la Iglesia 15
(2006): 293-301.

14 Jaime Contreras Contreras, EI Santo Oficio de la Inquisicién de Galicia Ma-
drid: Akal, 1982), 506. Pegerto Saavedra, La vida cotidiana en la Galicia del An-
tiguo Régimen, (Barcelona: Critica, 1994), 284 y 303.

_34 -



nucleos portuarios de mayor actividad y las fronteras, pero unos y otros
pretextaron la dificultad de los caminos, el clima y los peligros, los
contagios en los puertos, etc. Asi pues, los inquisidores no visitaban
todo el territorio, sino que iban de villa en villa desde donde se envia-
ban los edictos a los pueblos. En el tribunal de Calahorra no se hicieron
entre 1550 y 1559 y hubo tres en 1561, 1569 y 1571; en 1574 y 1576
a sendos fragmentos; en 1588 a los puertos de Santander y tras la de
1595 no hubo otra hasta 1610. En Galicia no constan antes de 1560 y
solo hubo 16 entre 1562 y 1599 (1569, 1571, 1579 y 1581), entre 1585
y 1592 y luego decayeron; tampoco eran completas, sino que se cen-
traron en los obispados de Santiago y Tui; en Ourense no las hubo hasta
1579, en Lugo —en el rural de forma especial, pero en las zonas mas
pobladas—y Astorga hasta 1580 y en Mondofiedo en 158615

Cada vez se hicieron menos y mas breves y siempre fueron mal
acogidas, incluso por los clérigos, que alertaban a sus feligreses de los
peligros de delatarse entre si, y de los sefiores de vasallos, que reco-
mendaban u ordenaban que no se denunciara a los vecinos. Unos y
otros veian a la Inquisicion como una institucion terrenal y no divina
y, sobre todo, como un cuerpo extrafio. Fugas y ocultaciones, ademas
de expresiones de resistencia, fueron frecuentes en los tres tribunales
del norte, mas intensas en los nicleos portuarios donde las redes co-
merciales protestaron o se organizaron para no colaborar'®. La falta de
efectividad fue una de las causas de su ralentizacion y desde 1600, el
cambio de orientacion de la Suprema dejo de lado el interés por el rural
y por los temas de moral que afectaban al foro privado, no porque los
delitos disminuyeran, sino porque eran marginales a otros que la co-
ronay el Consejo consideraron prioritarios, como la persecucion de los
judeoconversos.

15 Tfiaki Reguera, La Inquisicion espafiola en el Pais Vasco: El tribunal de Ca-
lahorra, 1513- 1570, (San Sebastian: Txertoa, 1984), 159. Antonio Bombin Pé-
rez, La inquisicion en el Pais Vasco: el Tribunal de Logrofo, (Bilbao:
UPV,1997), 36. Contreras, El santo Oficio..., 476y 484.

16 Contreras, El santo Oficio..., 482 y 491. Reguera, La Inquisicion espaiiola. . .,
175.

-35-



Si la residencia de los obispos fue cumpliéndose mas o menos,
también se redujeron los periodos de sede vacante con respecto a la
primera mitad del siglo X VI, pero la fugacidad o duracion breve de mu-
chos mandatos corrigen a la baja esa apreciacion. En conjunto, mas de la
mitad de los obispos nombrados por Felipe II goberno6 una sola didcesis,
lo que parece positivo, pero un 28,3% paso por dos, casi el 14% por tres
y el resto por cuatro o mas'”, lo que, si se afiade a que no empezaban sus
carreras con menos de cuarenta afios, cabe pensar que cuanto mas avan-
zaban en sus ascensos, menos agiles estarian. Por otra parte, en las dio-
cesis pequefias, seguramente en donde era mas necesaria la presencia de
los obispos, la duracion fue muy breve y el gobierno fue ocupado cada
poco por un prelado nuevo y, entre medias, se producia un vacio: por
ejemplo, en Mondofiedo los gobiernos duraron apenas cinco afios y la
suma de las vacantes revela que el 16% del tiempo estuvo sin titular o
este no tomo posesion. Astorga, una didcesis complicada, fue otro caso
asi: entre 1548 y 1615 fue objeto de diez nombramientos: uno muri6 an-
tes de ir alli; tres fallecieron cuando llevaban dos o tres afios en el go-
bierno, y los demas ascendieron pronto y el unico que durd, don Diego
Sarmiento de Sotomayor (1555-1571) fue seguido por una vacante hasta
junio de 15743, Para una sede tan importante como Santiago que, ade-
mas, era metropolitana, fueron designados siete, de los que uno solo
tomo posesion y dos no llegaron a estar cuatro afios, y aunque todos re-
sidieron en Santiago, don Juan de San Clemente estuvo por un tiempo
en Valladolid para resolver pleitos ante la Chancilleria y acudio a visitar
la lejana vicaria de Alba y Aliste en 1592y 15941,

Felipe II estaba convencido de la docilidad del episcopado de su
reino y en realidad sus prerrogativas sobre la iglesia eran vistas

17 Fernéandez Terricabras, Felipe Il y el clero..., 278.

18 Isidro Garcfa Tato, “La didcesis de Astorga en la Edad Moderma”, Iglesias de
Zamora y Astorga. Historia de las Diocesis Espaiiolas coord. por José Sanchez
Herrero (Madrid: BAC, 2018), 133-356.

19 Baudilio Barreiro Mallon, “La didcesis de Santiago en la época moderna”, en
Santiago de Compostela y Tuy-Vigo. Historia de las Didcesis Espaiiolas, coord.
de José Garcia Oro (Madrid: BAC, 2002), 215.

-36-



positivamente por los prelados. El acto simbdlico por el cual cada vez
que un obispo era presentado a Roma, el elegido tenia que agradecérselo
al rey, no era contestado, pero hubo alguna excepcion significativa como
el arzobispo Blanco, de Santiago, obligado a presentarse en la corte para
cumplir tras intentar eludirlo. Las pruebas de fidelidad menudearon,
como el alineamiento con el rey en 1556-1557 en su derecho de tomar
las armas contra el papa; el obispo de Lugo, Suarez de Carbajal le pro-
puso apropiarse de rentas eclesisticas con esa finalidad?. Una ocasion
singular fue la guerra de anexion de la corona de Portugal, en la que tam-
bién se posicionaron de su lado, pero hubo comportamientos discolos.
El mas llamativo fue el de don Diego de Torquemada, obispo de Tui. Su
gobierno, en teoria durd cerca de veinte aflos —con largas ausencias en
1572-74 y 1576-78 por motivos personales—, pero estuvo empaiiado por
haber recibido al fugitivo Prior de Crato y a los obispos de Porto y Braga.
Quiza Felipe II estuviera mal informado, ya que estuvo a punto de de-
signarlo para Sevilla, nombramiento frustrado por un sector de la corte;
el rey ordeno al regente de la Audiencia de Galicia que hiciese averigua-
ciones, como resultado de lo cual, Torquemada no fue promocionado,
pero generd una vacante larga al vivir en Madrid. La mala suerte quiso
que su sucesor, don Fernando Gaitan, muriese en 1582 antes de tomar
posesion.

Las visitas ad limina eran el instrumento de control de los obispos
por parte del papado —para la monarquia no eran de interés y no vigilaba
su cumplimiento— y son una documentacion de gran valor, siempre que
los datos que los prelados aportaron se contrasten con otros?!'. Mas alla
de esto, para los obispos era una incomoda imposicion, que a mediados
del siglo XVI habia derivado en una préctica rutinaria que se cubria
desde las propias sedes enviando a un procurador que, con frecuencia,
carecia de relacion con la didcesis en turno de revista, hasta el punto de
que en 1540 los obispos de Tui y de Lugo delegaron en el mismo. Ir a
Roma era dificil y costoso, mas desde lugares tan mal comunicados

20 Fernandez Terricabras, Felipe I y el clero..., 262.

21 La bibliografia a este respecto es inabarcable. Nos remitimos a las obras de
Maximiliano Barrio, Fernandez Terricabras y otras ya citadas.

-37 -



como los del norte. Gregorio XIV renovo la orden de ir, sin prohibir la
via interpuesta, y en 1593 Clemente VIII la consintid, sin que esas faci-
lidades lograran que los obispos atendiesen su obligacion. Por ejemplo,
ninguno de los de Astorga hizo visitas ad limina en tiempos de Felipe
1122, El arzobispo de Santiago, don Juan de San Clemente en 1594 adujo
su mala salud, su edad provecta y la necesidad de estar en Compostela
para prevenir los ataques ingleses a Galicia, por lo que envi6 a su fami-
liar, don Cristobal de Salinas, pero la Congregacion romana considerd
que sus informes eran insuficientes y el arzobispo tuvo que enviar en
1595 a otro representante a Roma, el candnigo Andrés de Morales,
miembro de su parentela, quien llevaria la documentacion que se le re-
quirio?.

En 1596 Felipe II recibi6 una carta del papa en la que lamentaba
que los obispos parecian sefiores temporales mas que pastores y que es-
taban pendientes de su ascenso social y econémico y de los cargos cor-
tesanos, sin preocuparse de la administracion de las 6rdenes clericales o
del sacramento de la confirmacion; no celebraban misas en las festivida-
des solemnes e incluso no asistian a los oficios divinos; y no visitaban
las diocesis o delegaban esa obligacion en terceras personas, o se limita-
ban a ir a las ciudades importantes, aparentando que cumplian. E1 26 de
julio y el 10 de agosto de aquel afio, Clemente VIII remiti6 breves a cada
obispo —que la Camara de Castilla se resistio a enviarles— enumerando
quejas concretas, como las que afectaban al compostelano San Cle-
mente?*. En 1597 y 1598 los prelados respondieron y entre ellos ese mi-
trado, alabando la actuacion pastoral de sus obispos sufraganeos —la
provincia eclesiastica de Santiago llegaba hasta Badajoz— y asegu-
rando que, si alguno no residia, era por estar ocupado en asuntos para
la paz del reino, la defensa de la fe o el servicio de la Iglesia; sobre si
mismo afirmaba que habia residido siempre y que visitaba cada afio un
centenar del millar de sus parroquias, lo que distaba de ser verdad.

22 Garcia Tato, “La di6cesis de Astorga”, 323.

23 Manuel R. Pazos, El episcopado gallego a la luz de documentos romanos (Ma-
drid: CSIC, 1946), 1, 62-63.
24 Fernandez Terricabras, Felipe Il y el clero. .. 278,281.

_38-



La parte fundamental de la accion episcopal, sin duda, era la
doctrinal y la ensefianza del clero. No era facil transmitir el caracter
dogmatico o juridico y moral de lo que imponia la Iglesia, para lo que
los sinodos fueron un instrumento, pero de ahi hacia abajo todo
dependia de la transmision oral y jerarquizada dentro del esquema
eclesiastico en un medio humano analfabeto. Los clérigos y en especial
los parrocos debian regirse por las sinodales y por catecismos y textos
morales, que no abundaron entre los prelados de las didcesis del Norte,
con salvedades como los escritos y publicados por el don Francisco
Blanco de Salcedo, arzobispo de Santiago, uno de los mas se distinguié
en este aspecto?.

Las sinodales han sido privilegiadas por la historiografia, sin gran
atencion a las condiciones en las que se reunieron los sinodos, si bien
se reconoce que muchas veces se hicieron en situaciones de tension de
las que se culpabilizaba siempre a los cabildos que, con frecuencia,
impidieron incluso que se celebrasen. Por ejemplo, en Oviedo no hubo
sinodos desde 1553 hasta 1590 y los posteriores (1596, 1597, etc.) se
hicieron durante conflictos con los candnigos?®. Por otra parte, las si-
nodales responden a un modelo con pocas variantes, lo que nada tiene
de extraiar, y a una retorica de ensalzamiento de la accion de los pro-
pios obispos. Empiezan siempre afirmando haber visitado la diocesis
y conocer su realidad y muchas veces denunciando el deplorable es-
tado del clero, como hizo fray Pedro de Rojas, obispo de Astorga, en
el sinodo de 1592, escandalizado de la situacién de su obispado?’.

En segundo lugar, la capacidad de convocatoria de los obispos, di-
ciendo que estaba presente todo el clero de la didcesis, es poco verosimil

25 Francisco Blanco de Salcedo, Suma de la doctrina cristiana, Zaragoza, 1577,
Adbvertencias para que los curas ejerzan mejor sus oficios, Medina del Campo,
1587.

26 Juan José Tufion, “Reforma tridentina en la didcesis de Oviedo”, en Iglesias de
Oviedo y Leon. Historia de las Didcesis Espariolas, coord. Por Javier Fernandez
Conde (Madrid: BAC, 2016), 221.

27 Pedro de Rojas, Constituciones sinodales del obispado de Astorga (Salamanca:
Juan Fernandez, 1595).

-39-



en todas las diocesis del norte por el enorme niimero de sus parroquias:
cuando el arzobispo de Santiago lo afirmaba, tendriamos que aceptar que
mas de mil clérigos acudirian en tropel a Compostela, ciudad que no al-
canzaba los siete mil habitantes; menos creible es que el clero cantabro
o el vasco pasase a Burgos o que el de los enclaves alejados se acercase
a las sedes diocesanas. También hay que matizar afirmaciones, de los
obispos o de sus biodgrafos, sobre la frecuencia anual de los sinodos, por
la misma razon y porque, cuando era asi, no se produjeron nuevos textos,
sino simples afiadidos de un parrafo o dos para renovar alguna cosa o
incidir en otras. Por ultimo, cuando un obispo pasé por varias didcesis,
seria interesante ver qué hizo en cada una y si los textos sinodales se
adecuaban a realidades diferentes o repetian lo mismo.

No menos importante es comparar las sinodales hechas por obis-
pos diferentes en los mismos afios, dado que los parecidos llevan en
algunos casos a cuestionar la autoria de algunas. Asi sucede con las de
Oviedo de 1553, obra del obispo don Cristobal de Rojas y Sandoval a
su vuelta de Trento, un texto importante cuya impresion encargd a
Agustin de Paz en 1556. Ahora bien, recoge parte de los de Burgos de
1501, de Cérdoba de 1520 o de Cuenca de 1531 y es muy similar al de
don Pedro de Acuiia, obispo de Astorga, publicado en Valladolid en
1553, de forma que no se sabe quién copi6 a quién?®. En fin, parece
como si toda la actividad sinodal estuviera pensada por los prelados en
si mismos, porque habia que cumplir una normativa y no de cara a una
reforma real.

Concretando este aspecto en lo referente al Norte, hay que desta-
car que se hicieron mas sinodos antes del Concilio y en paralelo que
después, como es 16gico, ya que antes era preciso inculcar reformas
que no tenian el marchamo de Trento. Los posteriores son mucho mas
planos y menos ricos, la mayoria se limitd a recoger los principios del
Concilio y de los concilios provinciales ulteriores, o a introducir algu-
nos componentes nuevos o diferentes en cada uno, resultado de lo cual
es una diversidad aparente. La falta de anclaje en la realidad explica la

28 Tufion, “Reforma tridentina”, 232. Garcia Tato, “La di6cesis de Astorga”, 133-
135.

_40 -



ausencia de referencias a las condiciones territoriales de cada didcesis;
a los problemas de organizacion parroquial; a especificidades como el
comportamiento de las gentes de la costa, o a los problemas derivados
de la intensa movilidad del Norte, de modo que se dirigen a una socie-
dad homogénea y estable.

Es significativo el hecho de que una gran parte de esos sinodos
quedaran manuscritos o que se publicasen en el siglo XVII: el sinodo
compostelano de 1575 de don Francisco Blanco no se imprimi6 hasta
1601 y los interesantes capitulos del obispo de Mondoiiedo Isidro Caja
de la Jara fueron refundidos por Pedro Fernandez Zorrilla con su pro-
pio sinodo de 1617, en una publicacién de 1618%°. No es una cuestion
menor por cuanto las sinodales tenian que ser la referencia del clero
parroquial: en 1546, una visita a la archidiocesis de Santiago constato
que no las habia en muchas parroquias, aunque si habia misales y ma-
nuales, por lo que se ordend su compra, que seria asumida por los feli-
greses™,

Por lo que respecta a la difusion de los libros basicos entre el
clero, responsabilidad también de los obispos, los indicios son parcial-
mente positivos. En 1548, Diego de Soto hizo ir a Mondofiedo al im-
presor Agustin de Paz para que hiciese quinientos misales y cuatro-
cientos breviarios: en este caso, se comprobo que los libros existentes
en las parroquias eran los mismos que tenian a fines del siglo XV, es
decir, cubrian el expediente. Cristobal de Rojas en 1553 encargo a ese
impresor sendas ediciones del breviario y del misal ovetenses para que
los tuvieran todos los clérigos.

Que tuviesen esos libros y las sinodales no significaba que se le-
yeran, de modo que mucho después, los obispos insistian en su lectura.
Por ejemplo, en sus Capitulos de 1575, el obispo de Mondoiiedo recor-
daba a los curas que mientras no llegase el “Misal de Su Sanctidad
guarden inviolablemente lo que el mismo obispo por su persona a cada

29 Pedro Fernandez Zorrilla, Constituciones synodales del Obispado de Mondo-
fiedo... van al principio las que se hallaron de Don Isidro Caja de la Jara (Ma-
drid: Juan Sanchez, 1618).

30 Barreiro, “La di6cesis de Santiago”, 184.

_41 -



uno de ellos ensefio, en su presencia (porque mejor se les acordase)”.
Ese comentario revela la inutilidad de las sinodales si no se leian, por
lo que, tras asegurarse de que en “todas las dichas iglesias del ay cons-
tituciones”, mandaba a los curas que “las lean para que sepan lo que
han de hacer y de lo que deben avisar a sus feligreses">!. En general,
los obispos ordenaban que hubiera esos textos y en mas de un caso
impusieron su adquisicion inmediata, pero se entiende que debian
comprarlos los feligreses, lo que no era la via mas eficaz.

En el relato construido por los obispos, pero mas por sus bidgra-
fos, es importante el registro de las acciones referentes a fundaciones.
A este respecto también conviene hacer matices, el mas importante de
los cuales es que en las didcesis que nos ocupan o no se fundaron los
seminarios que el Concilio mandaba, o tardaron en funcionar y los que
si, eran mas bien para formar al clero capitular o se denomind como
tales a algunos estudios que no cumplian las condiciones para serlo. El
seminario de Burgos se fundod sobre el papel por Francisco Pacheco en
1565 pero no se inaugurd hasta 1584 y el de Ledn se abrid en 1605
después de la larga oposicion del cabildo catedralicio. En Oviedo, en
1590 el obispo Diego de Aponte inici6 la fundacion, procediendo in-
cluso a seleccionar a 56 estudiantes, se les impusieron habitos y becas
y se redactaron las constituciones, pero la oposicion del cabildo y el
traslado del obispo a Mélaga lo frustraron’2. En Santiago, donde habia
la Universidad fundada por el arzobispo Fonseca, ni siquiera se intento;
en Mondofiedo, el obispo Maldonado comprobé su falta de viabilidad
a causa de la pobreza de los beneficios diocesanos; en 1575, Yermo
insistio en su necesidad y en buscar rentas, pero hubo que esperar a
1587, con Caja de la Jara, aunque se cre6 mas bien un colegio de gra-
matica con solo doce nifios, en linea con muchos otros. En efecto, los

31 Pérez Lopez, Segundo. “Las visitas pastorales como fuente historica. Apor-
tacion a su estudio en la Diocesis de Mondoiiedo-Ferrol". Estudios Mindonien-
ses 3 (1987): 133.

32 Josué Fonseca Montes, £l clero en Cantabria en la edad moderna: un estudio
sobre la implantacion de la contrarreforma en el norte de Esparia, (Santander:
Universidad de Cantabria, 1996), 147.

_42 -



que llegaron a abrirse tenian pocas plazas, de doce a quince por lo ge-
neral, o empezaban con niimeros optimistas —50 el de Burgos— y se
reducian al poco tiempo, y en su mayoria estaban pensados para la for-
macion del clero de las catedrales y de los nifios de coro.

Las dificultades materiales y, sin duda, el interés de los cabildos en
no asumir las iniciativas de los obispos, hallaron una solucion parcial en
la cesion de la funcion formativa a la Compaiiia de Jesus, aunque antes
de la muerte de Felipe II los pocos colegios que se fundaron estaban en
fase de negociacion y de construccion: a fin de siglo existian ya los de
Monterrey, Santiago y Monforte en Galicia. El obispo de Oviedo Rojas
y Sandoval contacté con Ignacio de Loyola en 1555 para abrir uno, pero
los recursos ofrecidos eran insuficientes, si bien acabaria llegando a ser el
de San Matias en la capital. Los jesuitas llegaron a Santander en 1595
pero el colegio tardaria mucho en fundarse, al igual en Bilbao y otras ciu-
dades que acabarian teniéndolo en el siglo XVII o mas tarde.

Suele afirmarse que las universidades suplieron la falta de semi-
narios merced a los estudios de teologia y de canones, pero, no solo
eran pocas, sino que eran muy pequeflas: la mayor era la de Santiago,
que en época de Felipe II oscilo entre 160 y 200 estudiantes, la de
Oviedo arrastraba una procelosa fase fundacional que impidid su crea-
cion real hasta 1608, y aunque Burgos intent6 crear una, no se logro33.

El ensalzamiento de las fundaciones tanto educativas como asis-
tenciales o religiosas por parte de los obispos se basa en datos reales,
pero también es preciso matizar: una buena parte no se establecieron
donde ejercian, aun conociendo las necesidades de sus obispados, un
hecho facil de comprobar si se cartografian, ya que para las mas im-
portantes eligieron sus lugares de origen o las universidades e institu-
ciones por donde habian pasado. Es decir, emplearon las rentas obte-
nidas de los fieles para dar lustre a sus casas y apellidos o a sus

33 Ofelia Rey Castelao, “Las Universidades en el Renacimiento: origenes y tipo-
logia”, en El Estudio General de Palencia. Historia de ocho siglos de la Univer-
sidad Espariola, ed. de Margarita Torremocha Hernandez (Valladolid: Universi-
dad, 2012), 91-112.

_43 -



institutos situados alli donde querian lucirse. Muchas de esas fundacio-
nes, ademas, sirvieron para colocar a sus allegados y afines y algunas
para ornato de sus propias sepulturas, como la que el arzobispo de Bur-
gos, don Francisco Pacheco, hizo construir en su lugar natal, Ciudad
Rodrigo. El conquense don Gonzalo Soldrzano, obispo de Oviedo,
fundod en su pueblo, Torralba, una capilla para sus restos, con seis ca-
pellanes, una de cuyas funciones era ensefiar a los naturales a leer, es-
cribir y contar, para lo que también dot6 a un maestro, gesto llamativo
dada la precariedad educativa de Asturias. Don Fernando Vellosillo,
obispo de Lugo (1568-1587), otro de los que pretendié fundar un se-
minario, derivo sus rentas episcopales a fundaciones educativas en Ay-
116n, su lugar de nacimiento, y a la Universidad de Alcala. Resulta evi-
dente que todos supeditaron los ingresos de sus mitras a su relacion
con el lugar de nacimiento y con el prestigio de sus familias.

Esa fidelidad al linaje propio tenia su faceta mas opaca en las
practicas nepotistas, faciles de ocultar tanto por los propios obispos
como por sus bidgrafos, en especial si incluian circunstancias de bas-
tardia. La falta de coincidencia de apellidos dificulta seguir la pista en
la documentacion romana, de las catedrales y de otras instituciones
controladas por los obispos, incluso en las actas notariales. Pondremos
solo dos ejemplos: don Francisco Blanco de Salcedo, uno de los mas
biografiados y alabados, dejo un reguero de familiares de sangre en el
cabildo de Santiago y sobre todo en el tribunal de la Inquisiciéon —en
cuya creacion puso gran empefio— colocando alli a parientes muy pro-
ximos que se cuentan entre los mas problematicos y corruptos de este
periodo; ese era el caso del inquisidor Alonso Blanco de Salcedo,
quien, apoyado en criados que “no saben casi leer escribir o contar”,
cometié diversos abusos cuya pésima fama llegd a la corte**. Lo
mismo puede decirse de su sucesor don Juan de San Clemente, familiar
cercano del cronista Ambrosio de Morales, a quien favoreci6 con pin-
giies cantidades de dinero, ademas de dar importantes encomiendas a
varios Morales, facilmente localizables en la documentacion catedrali-
cia y notarial compostelana, no asi en sus biografias.

34 Contreras, El Santo Oficio..., 253.

_44 -



Esas redes de nepotismo fueron muy negativas para el buen fun-
cionamiento del ejercicio de los deberes de los obispos. Como ha dicho
muy bien Fernandez Terricabras “quien aspiraba a un obispado no podia
hacerlo por si mismo, sino que tenia que mover a numerosos intermedia-
rios lo cual creaba redes de influencia en la corte y clientelas y facciones”
y vinculos clientelares transversales entre los miembros de los consejos
de la monarquia, de modo que esto iba en detrimento de las virtudes de
los candidatos o, en sentido contrario, seguramente en contra de muchos
que si las reunian. La centralizacion de las candidaturas en la Camara de
Castilla desde 1588, que pretendia reducir la confusion y mitigar esos
problemas, pudo haber servido para agilizar los procedimientos, pero no
aseguraba nada con respecto a lo anterior>.

Finalmente, aunque se conocieran las irregularidades de compor-
tamiento, los obispos tenian en su mano la jurisdiccion eclesidstica y
su curia era el 6rgano juridico basico, cuyo ejercicio tocaba al vicario
o provisor. El provisor era de libre eleccion del prelado y de €l no se
apelaba al obispo sino a la sede metropolitana y para ciertos asuntos el
obispo nombraba jueces comisionados; también nombraba a los jueces
de visita para instruir y solucionar los contenciosos que lo requiriesen
y en el nivel de deliberacion actuaban el fiscal y el teniente fiscal®.
Claro esta, los cabildos lucharon en todo momento por imponer limi-
taciones, como, por ejemplo, que los provisores no fuesen los canoni-
gos de oficio; la pérdida de la justicia en primera instancia por parte de
los arcedianos se hizo frente a una fuerte resistencia, como se prueba
en el pleito que durante sesenta afios sostuvieron los arcedianos de
Oviedo con los obispos hasta 163837, mientras en Burgos, el arzobispo
Pacheco calificaba de osadia que atendieran pleitos civiles de cuantia
superior a sesenta maravedies, imponiendo que solo trataran causas

35 Fernandez Terricabras, Felipe Il y el clero..., 202

36 José M. Pérez Prendes, “El tribunal eclesiastico (sobre el aforamiento y la es-
tructura de la curia diocesana de justicia”, en Las Jurisdicciones, coord. de Enri-
que Martinez Ruiz y Magdalena P. Pi (Madrid, Actas, 1996), 143-170.

37 Barrio Gozalo, El clero en la Espaiia..., 204.

- 45 -



entre clérigos o sobre los bienes de las fabricas y de aquello que con-
cernia a la Iglesia’®.

A este respecto, recordemos que la jurisdiccion eclesiastica fue
un punto clave del Concilio y de la relacion del rey con el papado, al
reforzar la autoridad del monarca y de los obispos reduciendo las ape-
laciones a Roma. A la justicia del rey tocaban todas las competencias
sobre laicos que eran solo de jurisdiccion secular y a los tribunales dio-
cesanos, las causas en primera instancia y las apelaciones a los jueces
metropolitanos, no al nuncio. La prohibicion a los jueces seglares de
impedir las excomuniones incluia la competencia del rey y de sus tri-
bunales para fallar los recursos de fuerza. En teoria, al menos, los cam-
bios eran favorables a los prelados; en la practica, cada paso dado con-
llevo una complicacién y un conflicto con quienes habia salido peor
parados.

1.2 El escalon insumiso

Los cabildos catedralicios, a los que ya hemos aludido como
fuerza limitadora, nos interesan ante todo porque en periodos de sede
vacante ejercieron funciones cuasi episcopales y porque en varios ca-
sos compartian el sefiorio sobre las sedes diocesanas y en muchos mas
tenian ese poder temporal sobre amplios territorios, ademas de tener
derechos de presentacion por si mismos o por las fabricas catedralicias
que ellos gestionaban. Por otra parte, jugaban un papel esencial en la
organizacion territorial de las didcesis alli donde los arciprestazgos es-
taban vinculados a los deanes o a dignidades capitulares, que actuaban
como pequefios obispos. Més importante todavia es que todos tenian
un gran patrimonio rural, cobraban diezmos y otras rentas y canonigos
y racioneros se desplazaban para su cobro. Asi pues, no eran ajenos al
ambito que nos ocupa y sus comportamientos, para bien o para mal,
eran conocidos por el resto del clero y por los habitantes de los pueblos.
Obviamente, eran mas visibles en las ciudades, pero estas eran

38 Francisco Pacheco, Constituciones synodales del Arcobispado de Burgos (Bur-
gos: Phelippe de Iunta, 1577), 70, 125, 129.

_46 -



visitadas por las gentes del campo, como lo eran, con seguridad, las
catedrales™.

Es decir, el ejemplo que diesen desde la cuspide la piramide ecle-
sidstica en la que estaban, se transmitia por capilaridad a toda la socie-
dad y por eso mismo, antes ya de Trento, estaba afianzada la convic-
cion de que el control de los cabildos era un elemento clave para la
reforma del clero en general. Sin embargo, los capitulares tenian los
mismos fallos que el resto: incontinencia, ignorancia —relativa—, rudeza
de costumbres, nepotismo, avaricia y absentismo. Después de Trento
cambiaron algunas cosas, pero los prelados no vieron incrementada su
capacidad de corregirlos y castigarlos, al disponer aquellos de un
enorme poder y de vias judiciales privativas. Tampoco parece que los
obispos pusieran un gran empefio en ello, toda vez que nada mas llegar
al gobierno de una diocesis introducian en los cabildos a sus allegados,
personas de confianza y parientes en canonjias y cargos vacantes y les
repartian rentas y privilegios, generando graves conflictos por la pro-
vision de beneficios. El interés de los obispos en poner a los suyos es-
taba también en contar con colaboradores fieles en la gestion, cada vez
mas compleja, y en conservar su autonomia, al tiempo que les servian
como correa de transmision con una institucion plenamente consciente
de ser permanente frente a la eventualidad de los prelados. Cuando los
obispos se iban o fallecian, esos afines se quedaban y perpetuaban los
linajes de los prelados, incorporandose a la espiral de privilegio y poder
que a su llegada los habia rechazado.

39 Sobre este sector, Antonio Cabeza Rodriguez, La vida de una catedral del An-
tiguo Régimen (S.L.: Junta de Castilla y Ledn,1997). M? José Pérez Alvarez, El
Cabildo Catedralicio de la ciudad de Leon (1650—1800): sociologia capitular y
asistencia institucional (Leon: Universidad, 2021). Arturo Iglesias Ortega, La
Catedral de Santiago de Compostela y sus capitulares: funcionamiento y socio-
logia de un cabildo en el siglo XVI, (A Coruiia: Diputacion, 2012). Ofelia Rey
Castelao, “Las catedrales como escenarios de poder”, en Piedra a piedra: la cons-
truccion de la Historia moderna a la sombra de las catedrales, ed. de Cristina
Borreguero Beltran y otros (Burgos: Universidad, 2022), 317-347.

- 47 -



Los problemas clave se referian a la potestad del obispo para regu-
lar los comportamientos mediante los estatutos, a cuya redaccion siem-
pre hubo resistencia, para vigilar a los cabildos mediante las visitas y
castigar a los infractores, y a cuestiones de precedencia y de jurisdiccion
que propiciaban disensiones, liquidadas mediante excomuniones, multas
o prisiones*’. Nada més lejos de la paz que predicaban, en medio de una
impunidad que era una verdadera hidra sin control. Este dependia de la
jurisdiccion, reforzada a favor de los obispos por el decreto de 1574 que,
en realidad, los autorizaba solo a castigar a los capitulares siempre que a
su conocimiento hubiera llegado la comision de algin delito o que, de
haberlo, el cabildo no hubiera procedido a castigar a los infractores. Ni
que decir tiene que el dominio jurisdiccional y la inmunidad fueron a su
vez un foco permanente y general de conflictos.

El derecho de visita era una cuestion delicada en la que intervino
Felipe I1 pidiendo a Roma que los cabildos quedasen sujetos a los obis-
pos, pero unos consiguieron mantener su exencion, como fue el caso
de Burgos, y otros acudieron a las instancias papales, donde fueron es-
cuchados més de una vez. Algunos prelados optaron por evitar conflic-
tos, sobre todo cuando ya se habian fajado en otras didcesis y en las
nuevas preferian involucrarse menos, como al parecer hizo don Gaspar
de Ztiiga al llegar a Santiago procedente de Segovia, donde habia te-
nido serios problemas con el cabildo. Otros como Diego Sarmiento de
Sotomayor (1555-1571) y Pedro de Rojas en Astorga se vieron enzar-
zados en complejas situaciones; el primero manifestd publicamente
que los cabildos en el concilio de Trento se aplicaron para si mismos
muchas preeminencias, y el otro, en 1593, elevo su queja al rey y al
papa por no haber podido hacer nada en dos afios para corregir al suyo,
que llegd a ponerlo bajo amenaza. Lo malo, cuanto més pequefias eran
las dibcesis, es que esas tensiones trascendian las paredes de las cate-
drales y se nutrian de la crispacion local y de las luchas entre familias,
mas todavia si se trataba de colegiatas.

Los intentos del Concilio por reforzar los derechos y el poder de
los prelados chocaron con la oposicion de los cabildos. Entre los que

40 Cabeza, La vida de una catedral..., 58-59.

_48 -



protestaron en 1564 por esas novedades estuvieron varios de nuestra
area de estudio —Burgos, Leon, Zamora, Oviedo, Calahorra, etc.— pero
los canénigos no fueron castigados. Ahora bien, obispos y cabildos de
la provincia eclesiastica de Santiago aparecen en alianza entre quienes
remitieron quejas al rey contra la concesion de las dignidades y de la
mitad de las canonjias a graduados universitarios, en teoria porque per-
judicaba a los clérigos pobres que no se podian pagar los grados, y en
la realidad porque el papa perdia su derecho de libre provision que
tanto les convenia®!.

En la practica, los candnigos protestaban por todo lo que reducia
sus prerrogativas, que eran muchas, o modificaba lo que era un modo
de vida ocioso y bien remunerado. En especial en los mas cabildos pe-
quefios del norte, las oligarquias urbanas y la hidalguia encontraron en
sus coros los asientos para colocar a sus retofios y para beneficiarse de
los recursos del cabildo y de la fabrica catedralicia. Una vez dentro, las
practicas nepotistas prolongaban sus estirpes a través del acceso a las
prebendas, sin excluir a la descendencia bastarda; por ejemplo, el 47%
de los hijos de los candnigos hicieron carrera en el cabildo de San-
tiago*?. Abundan los datos de la supeditacion de los capitulares a sus
familias —fundacion o refuerzo de vinculos y mayorazgos— y sobre las
facilidades que les daban para intermediar especulativamente en la ges-
tion del patrimonio y de las rentas o de préstamos preferenciales. De
todo salia un escaso o nulo sentido de la funcién clerical de los capitu-
lares, aunque a lo largo del siglo fue cambiando entre algunos hacia la
caridad y el servicio a la iglesia.

En el Noroeste realmente habia pocos cabildos y la mayoria era de
entidad mediana o pequefia, salvo Burgos y, sobre todo, Santiago, que
estaba entre los primeros de la monarquia. Los cinco de Galicia y el de
Astorga estaban en ciudades de sefiorio de sus prelados y, como estos,
en especial en sede vacante, unian el poder eclesiastico con el civil. En

41 Fernandez Terricabras, Felipe Il y el clero..., 311.

42 Arturo Iglesias Ortega, “La perpetuacion de la sangre: la descendencia ilegi-
tima del alto clero compostelano en el siglo XVI”, Manuscrits 29 (2011): 137-
156.

_49 -



su Viaje Santo de 1572 esta situacion escandalizé a Ambrosio de Mora-
les, de modo que denunci6 a Felipe II que los candnigos compostelanos,
como los arzobispos, se autodenominaban “sefiores de las iglesias”, una
insoportable anomalia, como lo era la desidia de aquellos en mantener
un templo tan simbolico como el compostelano, lo que incluia las reli-
quias del Apdstol**; pocos afios después, como ya dijimos, habia capitu-
lares de su propia familia disfrutando de esas prerrogativas.

Incluso siendo cabildos pequefios, la riqueza y acomodo de los
canoénigos, compartidos con sus familias y redes, se contraponian con
la pobreza de las gentes del comun que los mantenian a través no solo
de rentas y diezmos, sino del crédito y de la especulacion con la pro-
duccién agraria que detraian cada afio. Mientras que aquellos hombres
distaban de ser ejemplares. Cuando no estaban ausentes, solo cantaban
en el coro e intervenian en ceremonias y ritos; daban muestras de poco
rigor religioso y de abusos a terceros; eran publicas sus querellas inter-
nas, a veces entre clanes irreconciliables; y se prevalian de la antigiie-
dad y poder de sus cabildos*. Eran fallos que la sociedad podia ver
diariamente sin dificultad porque no se ocultaban y que trascendian
mas cuando, sin discrecion y sin sentido caritativo, pleitearon contra
campesinos y comunidades, lo que se proyectaba en la plaza publica 'y
en la visita asidua a notarios y jueces. Por eso mismo eran el sector
clerical mas fAcil de criticar, como en Francia®’. Sostener un modo de
vida que se distinguia por la disponibilidad de tiempo y de medios ha-
cia de esas comunidades verdaderos epicentros de conflictividad y de
ellas emano una inusitada casuistica de pleitos con civiles y eclesiasti-
cos que deterioraba su imagen.

El absentismo era un problema en la medida en que las funciones
religiosas no se cumplian con la asiduidad que correspondia, de modo

4 Viage de Ambrosio de Morales por orden del rey D. Phelipe Il a los reynos de
Leon, y Galicia, y Principado de Asturias, para reconocer las reliquias de Santos
(Madrid: Antonio Marin, 1765), 116.

4 Cabeza, La vida de una catedral..., 13-15.

4 Philippe Loupés, Chapitres et chanoines de Guyenne aux XVIle et XVIIle
siécles (Paris: EHESS, 1985).

-50 -



que el Concilio impuso la presencia constante de los candnigos en las
catedrales, lo que fue confirmado por real cédula de Felipe II de 1574
para la Corona de Castilla, pero no se logr6 porque los obispos no co-
rrigieron el suyo totalmente y porque habia situaciones irresolubles.
Por ejemplo, no todos los que tenian silla en el coro eran eclesiasticos
y no tenian obligaciones de ese tipo: en Leon el marqués de Astorga
tenia sitio en el coro del dean, pero era solo un derecho simbélico*®; en
el de Oviedo, el titular de la abadia de San Adriano de Tufién era dig-
nidad de la catedral, pero no tenia el deber residir y no ejercia tareas
pastorales, que eran cubiertas por terceros; en 1592 su provision fue
transferida por Felipe II, en confrontacion con el papa, pasando a ser
de patronato real*’. Habfa situaciones similares en los demas cabildos.

Las ausencias de los deanes eran las mas problematicas al ser
sustituidos por vicarios. En Santiago esa situacion fue casi permanente
por lo que el arzobispo Alonso Velazquez determiné que cuatro de los
canodnigos serian considerados dignidades y que el vicario seria elegido
entre estos y si no ejercia por si mismo, lo haria el mas antiguo presente
en la ciudad. Nada se arregld, sobre todo porque los deanes eran de
elevada alcurnia.

El pretexto de ir a realizar estudios era clasico entre los capitula-
res para ausentarse. La concesion de dispensas en 1564 para no residir
por ese motivo hizo que se disparasen, de modo que muchos las pedian
para ganar tiempo y resignar sus beneficios reservandose una pension
sobre sus rentas y evitar asi la vacante automatica prevista en Trento*®.
Algunas situaciones rondaron lo esperpéntico, como la protagonizada
por el racionero de Ourense, Febos Rodriguez, hijo de un rico regidor
de la ciudad, que se gasto en el juego los cien ducados que su padre le
dio para ir a Roma para hacer estudios; se trataba de un personaje de
vida ajetreada —prestamista, colector del subsidio, tenenciero...— e

46 Barrio Gozalo, EI clero en la Espaiia. .., 209. Pérez Alvarez, EIl Cabildo Cate-
dralicio..., 67.

47 Tufién, “Reforma tridentina”, 227.
48 Fernandez Terricabras, Felipe I y el clero..., 100.

-51-



inmerso en procesos por injurias, al que en 1579 hallamos como cand-
nigo y disfrutando de sus negocios*’.

Ademas, los prebendados tenian dos meses de recreo y dispensas
por ser inquisidores o familiares del obispo, por atender asuntos en
Roma o en la Corte; por comisiones del cabildo ante los tribunales; por
enfermedades o tratamientos o por ir a romerias y peregrinaciones, etc.,
y podian compatibilizar las prebendas con otros oficios, empezando
por los de la Inquisicion. Las ausencias se tefiian de significado social
cuando se trataba de huir de problemas como las epidemias, algo ge-
neralizado, como la sospechosa huida de los capitulares compostelanos
en 1596 con el pretexto de los ataques ingleses a Galicia. No menor
trascendencia tenia el trasiego o la residencia mas o menos permanente
de los canonigos fuera de sus sedes administrando rentas y patrimonios
en territorios a veces muy alejados, como sucedia también con los
compostelanos, que hasta 1590 y aun después, residian en ciudades
castellanas para cobrar los votos de Santiago. En esas situaciones no
podian ocultar que no tenian otra funcion que cobrar rentas a los cam-
pesinos y lo hacian a su vista y presiondndolos por la via judicial®®.

Por otra parte, siendo los capitulares quienes debian respetar y
hacer respetar las catedrales, lo quebraron con asiduidad. Alli habia
espacios que no eran sagrados y en los que se producian situaciones
semejantes a todos aquellos donde se concentraban nifios de coro, ado-
lescentes y hombres jovenes —la mayoria de los capitulares lo era—, y
mujeres que cumplian tareas en el edificio o acudian al culto. Asi pues,
no solo habia brotes frecuentes de violencia verbal y fisica, sino alte-
raciones del orden moral, como los casos de solicitacion —facilitados
por las confesiones—, y otras conductas sexuales desarregladas’’.

4 Olga Gallego Dominguez, Historia da muller: mulleres ourensdns dos séculos
XIV-XVIII (Santiago de Compostela: Xunta, 2008), 53-58.

30 Ofelia Rey Castelao, "La renta del Voto de Santiago y las instituciones jaco-
beas", Compostellanum XXX- 3-4 (1985): 323-357.

31 Cabeza, La vida de una catedral..., 39-40.

-52 -



Sin embargo, fueron pocos los casos atendidos por la Inquisicién
y esta no actud con la contundencia esperable. Obviamente, era impo-
sible que no se conocieran, pero no se procedia porque los inquisidores
eran canénigos y porque los ingresos de los tribunales derivaban en
gran medida de los canonicatos de las catedrales que les habia asignado
la corona, ademas de que se tenia en cuenta que eran hombres de igle-
sia. Baste como muestra de esa connivencia la situacion andémala del
casamiento en 1587 entre Domingo Loriga y la viuda de Martinez de
Mallea, secretario de la Inquisicion de Santiago, cuando ella acababa
de dar a luz nada menos que al hijo de un canénigo2.

También es cierto que ese no era el unico tribunal competente y
los que si lo eran estaban controlados por los capitulares. Cuando se
producian conflictos en los espacios catedralicios o entre las institucio-
nes que los compartian, la instancia superior era el juez metropolitano;
de modo que, por ejemplo, en el de Santiago hemos constatado nume-
rosas causas de ese estilo, especialmente procedentes de las didcesis
extremefias®®. Mas alla, los capitulares jugaron sus propias opciones,
acudiendo al rey o al papa segun conviniera, lo que a su vez era un
manantial de complicaciones que se eternizaban.

Por ejemplo, en 1571, en Santiago de Compostela hubo un grave
enfrentamiento en la colacion en la fiesta del Corpus, entre un canonigo
y un cantor; el dean procedid a expulsar a este, que se resistio a salir, y
el cabildo mult6 al dedn con doscientos reales y al canonigo con la
privacion de voto, pérdida del cargo de procurador, multa de trescien-
tos reales y cércel, ante lo cual el dedn apeld al arzobispo y al papa. En
1572 se localiza otra situacion llamativa: el canénigo Diego Maldo-
nado acabd en prision, ordenada por el provisor, porque en un pleito
con el fiscal de la audiencia arzobispal, habia osado acudir a la Audien-
cia de Galicia para librarse de su encarcelamiento. En 1591, el cabildo
sancion6 con multas y reclusion domiciliaria al racionero Cordero y al

32 Contreras, EI Santo Oficio..., 253.

33 Ofelia Rey Castelao, "La actividad del Juez Metropolitano de Salamanca, si-
glos XVI-XVIII", en Construyendo Historia, ed. Julian Lozano y otros (Granada:
Universidad, 2013), 655-666.

-53-



organista Jusepe de Isasi, lo que el provisor licenciado Landeras con-
sider6 contra su autoridad, ordenando prision para el dean y otros pre-
bendados; una comision capitular pidié al arzobispo don Juan de San
Clemente que los mantuviera en su derecho, por cuanto no mermaban
la autoridad del provisor, y aunque el prelado presidio un cabildo para
que se liberase al deén, esto no mitigé el problema, de modo que en
1596, el canonigo don Antonio de Cisneros estaba preso “en el cuarto
nuevo” por haber hecho unas diligencias ante el arzobispo y su provi-
sor en favor “desta santa iglesia y cabildo della, sus libertades y exen-
ciones y que por ello trataban su sefioria y provisor de molestarle”34.

Habria que hacer una encuesta a fondo en los protocolos notaria-
les para localizar muchas otras situaciones que se ocultaron mediante
un arreglo. En una de esas prospecciones encontramos en un acta no-
tarial de Santiago un gravisimo asunto que se zanjo el 9 de marzo de
1589 mediante una obligacion firmada ante notario por los can6nigos
Gaspar de Villadiego y Pedro Periafiez, comprometiéndose a pagar a
Maria Fernandez y a su hijo, 144 ducados, concertados para recom-
pensar la muerte de Bartolomé Garcia, marido de ella, y liberar de la
carcel al racionero Alonso Preto, preso bajo acusacion de asesinato™.

Hemos hallado otros arreglos, mas numerosos, referidos a rela-
ciones de canodnigos de las que habian nacido hijos cuyo manteni-
miento pagaban. Y casos mas complejos, también en ese orden de co-
sas, como la peticion que en 20 de julio de 1598 registr6 el doctor don
Baltasar de Sandoval, canonigo en Santiago, “preso hace muchos dias
en la céarcel publica de los prebendados” protestando “delante de vos 'y
de las personas buenas honradas y principales” sobre la causa de su
prision. Aseguraba que el provisor, para perjudicarlo, habia dado auto
de oficio contra ¢l “diciendo que yo por fuerza habia estuprado a una
moza que estd en casa y servicio de Navarro cantor llamada Juana y
para ello tomd declaracion de la dicha moza y de su ama y segun lo
que ellas quisieron decir falsamente siendo las mismas partes me ha

34 Salustiano Portela Pazos, Decanologio de la S.A.M. Iglesia Catedral de San-
tiago de Compostela, (Santiago de Compostela: Seminario, 1944), 228-242.

35 Archivo Catedral de Santiago (en adelante ACS), Protocolos, 102, £5. 590-591.

-54 -



mandado a prender”. El provisor no habia querido ponerle cargo “ni
darme vista ni traslado de la culpa ni a mi letrado puesto que muchas
y diversas veces se le ha pedido diciendo que no lo ha de hacer sino le
diese gusto y que primero le tengo que contestar”. Parece que el arzo-
bispo le habia respondido “por personas religiosas que no tengo de ser
suelto hasta que dote y contente a la dicha moza” y solo asi mandaria
soltarlo y “que no tengo necesidad de ver la culpa que hay contra mi y
que si no hago esto me ha de mandar echar multas prisiones y muchas
carcelerias”. Aseguraba también haber recibido muchas amenazas y
negarsele la justicia no queriendo oirlo ni admitir sus defensas “a vista
de esta gran calumnia que se me ha puesto falsamente y contra toda
verdad”, por lo que en un acta notarial solicitaba que se le permitiese
actuar por via judicial >,

En fin, nada edificante y nada que pudiera ocultarse cuando de
por medio habia encarcelamientos y otros castigos. Dada su intensidad,
los lugares donde se producian y quienes los protagonizaban, es impo-
sible que estas situaciones, escandalosas muchas veces, no trascendie-
ran y que no repercutieran en la imagen de los capitulares, toda vez
que, en su transcurso, los deanes siguieron presidiendo los cabildos y
los canénigos y racioneros, ejerciendo el culto, lo que iba en contra de
la conducta ejemplar y ejemplarizante a la que se debian.

36 ACS, Protocolos, 119-3, fs. 105-106.

-55-






2. Las claves del fracaso

Tres son los elementos clave que dificultaron la aplicacion de las nor-
mas del Concilio por parte de quienes eran sus responsables: la confi-
guracion territorial de las didcesis del Norte, el desconocimiento que
al respecto tenia Felipe Il y la consiguiente falta de una reestructura-
cion necesaria para su gobierno; el analfabetismo general del pueblo —
calificado de ignorancia— y su comunicacion basada en la transmision
oral, a lo que se acompafaba el dominio de otros idiomas que no eran
ni el latin del clero, ni el castellano de la monarquia; la creciente mo-
vilidad de la poblaciéon motivada por la emigracion, no tanto hacia
América como dentro de la propia peninsula, un factor que se ignord
en todo momento en lo que se refiere a la dificultad obvia de controlar
la préctica religiosa de migrantes y transetntes y sobre todo, la capaci-
dad que estos tenian de transmitir habitos y costumbres, practicas e
ideas, y de trasegarlas.

2.1. Un territorio mal organizado

La idea de que para Felipe II los reinos no eran invisibles es pre-
ciso matizarla en lo que se refiere a los territorios del norte, que él visitd
poco y solo de paso. El escaso conocimiento es sorprendente por
cuanto nuestro espacio tenia dos fronteras, una con Francia y otra con
Portugal y, entre una y otra, cientos de leguas de una complicada costa.
Esa deficiencia informativa incluia las rutas y caminos que lo vincula-
ban con la corte, ya estuviese en Valladolid o en Madrid, como lo prue-
ban los errores de bulto de los rudimentarios repertorios de Juan de
Villuga (1541) y de Alonso de Meneses (1576), cuya utilidad a dia de
hoy radica en ser una prueba de la carencia de caminos carreteros entre



la Meseta y el territorio que nos ocupa, lo que no cambiara hasta el
siglo X VIIIL.

La mala informacion que el rey tenia al respecto fue objeto de la
fina ironia del arzobispo de Santiago don Francisco Blanco en su res-
puesta de abril de 1579 a una carta del Consejo de Guerra en que se le
pedia vigilar a los transetntes que, procedentes de Francia, entraban
como peregrinos, cuando podian ser hugonotes cuyo destino era Por-
tugal. El prelado aclar¢ el error al Consejo —que se limit6 a darle las
gracias— por cuanto

“ni este es camino para poder pasar a Portugal secretamente por-
que desde Orense hasta Bayona no hay puente en el rio Mifio y se pasa
por barcas y por estas no pueden pasar escondidos y sin que se eche mu-
cho de ver, y ni tampoco que se entienda que se hayan embarcado por el
mar; ni se pudiera dejar de saber por estar los puertos no muy lejos de
esta ciudad y porque alli no han podido ir a la de deshilada porque fueran
menester muchos navios y si muchos si hubiesen embarcado en uno
echariase mucho de ver y hubiese publicado y no entiendo que haya por
donde pasar a Portugal ocultamente viajando por tierra, si no es dejando
en Astorga el camino francés y tomando el de Orense con ocasion de
visitar un Santo crucifijo que alli hay, porque desde Puebla de Sanabria
hasta Monterrey va el camino tan cerca de Portugal que de algunos luga-
res del podrian pasar a aquel reino en una madrugada sin que ninguno
les viese; los mas de los que llegan aqui vienen por Oviedo y vuelven por

Astorga”¥’.

La situacion se hizo mas grave en el final del reinado de Felipe 11
por los desastres climaticos que se llevaron por delante numerosos
puentes sobre rios importantes, en especial los que desembocan en el
Atlantico. Ni se reconstruyeron esos, ni se hicieron otros nuevos en los
cursos mas interiores de esos mismos rios, de modo que rios potentes
de Galicia como el Ulla y el Tambre, ademas del Mifio, como se ve en
esa carta, fueron servidos por barcazas hasta el siglo XIX. Tampoco se
arreglaron ni abrieron caminos, lo que afectaba al paso de personas —y

37 Manuel R. Pazos, El episcopado gallego..., 1, 62-63.

-58 -



de fuerzas militares—, o al trafico comercial, pero también a la circula-
cion de informacion.

La monarquia no contaba con datos fiables sobre la poblacion
que alli vivia y como se organizaba el habitat. El vecindario de 1591,
referencia general sobre el periodo de Felipe II, tiene deficiencias muy
notables: muchos topénimos son erréneos, faltan pueblos enteros,
otros figuran en jurisdicciones que no les correspondian, etc. Fuera de
este recuento no hay otros similares para saber cuantos vecinos habia
en nuestro territorio y, cuando se encuentran datos parciales o locales
en otras fuentes, rebajan o aumentan las cifras de 1591, sin que se
pueda dar por validas unas u otras. Por otra parte, al tener una finalidad
fiscal, el censo aparece dividido en partidos y estos reunidos en pro-
vincias civiles, mezclando algiin obispado.

La clave de esas deficiencias esta en la debilidad de las estructu-
ras administrativas de la monarquia en estos territorios, donde habia
pocos “hombres del rey” que pudieran contar y medir para la corona 'y
carecian de medios para reunir informacion o ejercer su misién en un
espacio demasiado grande que, ademas, en gran medida no era de
realengo. El excelente libro de esta misma serie, firmado por Alicia
Camara, refleja que bajo Felipe I1 “se contaron hombres, armas, millas,
barcos, territorios, fortalezas, caminos, de tal manera que el rey pudiera
decidir sobre ellos”>’, lo que es cierto si se compara con reinados an-
teriores y si se atiende a la larguisima costa que va de la frontera con
Francia a la de Portugal, que fue objeto del interés cartografico del rey,
centrado en las areas portuarias. Pero incluso para la costa, siendo elo-
giables los logros, los mapas fueron tardios —posteriores a los ataques
ingleses de 1589—, contienen errores como los del dibujo de la villa de
Pontevedra atribuido al alférez Pedro Rodriguez Muiiiz y, al no haber
una serie temporal, no se percibe la colmatacion de las desembocadu-
ras de los rios que se estaba generando al disminuir el calado de los

38 Annie Molinié-Bertrand, Censo de Castilla de 1591: estudio analitico (Ma-
drid: INE, 1986).

39 Alicia Cdmara Mufioz, Grandeza de poder y saber: Felipe Il y sus ingenieros
(Valladolid: Universidad de Valladolid, 2023), 37.

-59 -



puertos con inusitada rapidez debido al comportamiento climatico de
este periodo. La corona fue informada de ese problema en los afios
ochenta y siguientes por parte de las villas. Poco se podia hacer para
resolver un proceso natural, pero tampoco se hizo nada después de la
destruccion de los puertos provocada por los asaltos de Drake®.

La mejor informacion estaba en poder de los obispos y de los
cabildos catedralicios que colaboraron con el rey cuando este pidi6 da-
tos de caracter econdmico, en especial en 1587, los que mas interesa-
ban para implantar cambios fiscales. Pero la organizacion territorial de
las diocesis era muy diferente a la civil. Las sedes episcopales estaban
todas situadas en el interior, desde donde se administraba toda la vida
religiosa, de modo que los problemas mencionados sobre el territorio
eran igual de importantes para los prelados. En la franja costera habia
villas y ciudades importantes y mas dindmicas que las episcopales, que
era preciso controlar aun estando distantes. Pero en general los nucleos
urbanos eran pocos y pequefios —apenas reunian al 5% de los habitan-
tes—, y dominaban la poblacion rural y un habitat disperso —habia algu-
nas zonas con aldeas o pueblos concentrados—, de modo que la preca-
riedad de las vias de comunicacion lo dificultaba todo.

El problema de la dispersion territorial lo expresé muy bien el
obispo de Tui en 1587 cuando escribi6 a Felipe II “hase de advertir que
estos feligreses con ser tan pocos en cada una de las feligresias no viven
junto a la iglesia por la mayor parte ni circunvecinos, sino un cuarto de
legua y media y una de la iglesia, y apartados unos de otros...”, pidién-
dole “fuese servido de reducirlos a poblaciones como se hizo en la pro-
vincia de Guiptizcoa”, lo que “seria el mayor servicio de Dios que se
podria hacer y atin de S.M. para que esta gente barbara fuese politica y
doméstica y ensefiada en la doctrina cristiana, que viviendo como vi-
ven es imposible”®!. Era una opinién compartida para todo €l norte por

60 Baudilio Barreiro Mallon, Las Ciudades y villas costeras del norte de Galicia
en el contexto internacional del siglo XVI (A Coruiia: Universidad, 1999).

61 Pazos, El episcopado gallego..., 11, 56.

- 60 -



los inquisidores y por los predicadores de la Compaiiia de Jesus, siem-
pre perspicaces.

De una frontera a otra el territorio era dificil de conocer y articu-
lar. Para los obispos la clave era la parroquia, un sistema completo de
relaciones sociales que la monarquia reconocia como comunidad fiscal
desde la Edad Media. Era la esencia misma de las comunidades rurales,
una unidad social y religiosa cuyo espacio de referencia era el templo
parroquial y que en la misa dominical y en los actos litirgicos tenia su
calendario, mas o menos respetado; ambos eran la esencia del contacto
interno de las comunidades y de la recepcion de informacion por parte
de los poderes eclesiastico y civil, mediante la palabra de los curas.

Para gestionar un territorio tan dificil, el mapa diocesano era poco
operativo. Obviamente, este tema nos interesa por su repercusion sobre
la gobernabilidad del territorio desde el punto de vista eclesiastico, en
especial en didcesis enormes en tamano (Burgos) o en el nimero de
parroquias (casi todas) y porque mientras el rey fue promotor de cam-
bios en el mapa de los obispados en la Corona de Aragdn para hacerlos
mas controlables y viables, nada se hizo en el norte, probablemente
porque las nuevas didcesis creadas en la otra corona obedecieron al
temor a los contagios protestantes que procedian de Francia.

Fernandez Terricabras insiste en la importancia que el rey dio a
la racionalizacion del territorio para hacer mas viable la administracion
eclesiastica®?, cuya clave estaria en que las fronteras eclesidsticas coin-
cidieran con las civiles, dado que la division en provincias civiles poco
tenia que ver con la division en diocesis. Lo primero no nos atafie, pero
si lo otro, por cuanto Felipe Il promovié cambios en la organizacion
territorial eclesidstica con el objetivo de que los obispados fuesen mas
pequeilos para asegurar su control; pero sobre todo queria que los obis-
pos pudiesen visitar las parroquias con regularidad y conocer bien el
territorio y a su clero y a los fieles, y desde el punto de vista de estos,
acortar las distancias para resolver asuntos, en especial los de caracter
judicial que requerian acudir al prelado o a sus oficiales. No era solo

62 Fernandez Terricabras, Felipe Il y el clero..., 231.

-6l -



distancia fisica, sino el entrecruzamiento de cartografias diferentes y
poderes locales muy fuertes y mas cercanos a los pueblos.

A este respecto, el Concilio tuvo incidencia en el esquema de la
jurisdiccion eclesiastica, a la que ya nos hemos referido, con cambios
en las competencias que afectaban al conjunto de la poblacion, en es-
pecial en cuestiones como las dispensas por consanguinidad, los ma-
trimonios clandestinos y amancebamientos, y muchas otras facetas que
tocaban al foro privado, asi como a las relaciones entre el clero y los
fieles y al propio clero en su relacion con la justicia. Esta situacion mo-
dific6 el mapa jurisdiccional de modo indirecto al redirigir a los fieles
hacia los tribunales del rey.

Para responder a eso, la didcesis de Burgos fue elevada a archi-
diocesis y a sede metropolitana en 1574 gracias a los buenos oficios
del obispo don Francisco Pacheco en Roma, de modo que las didcesis
de Calahorra y Pamplona serian sus sufraganeas, afiadiéndose la de Pa-
lencia en 1595%. Sin embargo, €l enorme territorio burgalés no se re-
estructuro, frustrandose el intento de crear la didcesis de Cantabria para
resolver el problema de su lejania de la capital. Las primeras gestiones
eran ya antiguas, reanudandose en tiempos de Felipe II. Dada la previsi-
ble oposicion de los obispos a que se les cercenase su poder, se quiso
aprovechar que la sede estaba vacante y que lo estuvieran las abadias de
Santander y de Santillana, ambas de patronato real. Elevada de rango a
archidiocesis, el rey se dirigi6 a Pacheco en 1577, pero el fallecimiento
de este frustrd ese intento, retomado con el acuerdo del arzobispo Cris-
tobal Vela, convencido de que Cantabria era la zona de gobierno mas
complicado. Para dirigirse al papa en 1584, el prelado tuvo que reunir los
datos sobre rentas, derechos y limites, de modo que el plan estuvo muy
avanzado, pero se opusieron las abadias y el arcedianato de la archidio-
cesis que se verian afectados, asi como el ayuntamiento y el cabildo ca-
tedralicio de Burgos. Todavia en 1599 el ayuntamiento de Santander,

63 Alberto Pacho Polvorinos, “Geografia diocesana de Burgos™, en Iglesias de
Burgos, Osma-Soria y Santander. Historia de las diocesis..., coord. por Bernabé
Bartolomé, 20 (Madrid: BAC, 2002), 125.

_62 -



futura sede de la nueva didcesis, se pronuncié a favor, pero nada se con-
sigui6 hasta mediados del siglo XVIII®,

Ladiversidad y complejidad de esta archidiocesis fue abordada por
don Francisco Pacheco en los capitulos sinodales de 1575, que son de
los mas prolijos al respecto, ya que especifican las obligaciones de los
arcedianos, abades y arciprestes, quienes deberian visitar las parroquias
comprobando personalmente el orden de los libros y las cuentas de la
fabrica, asi como las costumbres de los eclesiasticos y de los vecinos.
Denunciaba el prelado que unos y otros eludian su deber y que, cuando
iban a verificar el comportamiento de los clérigos, “procuraban aparejar
grandes cenas y comidas y andar a cazar con halcones y galgos y gavi-
lanes. .. sin cumplir lo que se les habia mandado”. En definitiva, fija una
normativa muy precisa para controlar el territorio en la que, no obstante,
se deduce que el prelado delegaba sus propios deberes en terceros®.

No se hizo nada con la gigantesca provincia eclesiastica de San-
tiago que abarcaba desde la diocesis de Mondofiedo hasta Badajoz, a
mas de seiscientos kilometros, de modo que eran muy dificiles tanto la
reunion y gestion de los concilios provinciales —el de 1565 se hizo en
Salamanca como punto intermedio—, como sobre todo la resolucion de
los pleitos y conflictos, que debian ir en apelacion a Compostela, ac-
tuando como juez intermedio el de Salamanca, siempre muy problema-
tico®®.

A esa inaccion hay que afadir la creacion de una nueva didcesis,
la de Valladolid, a contrapelo de la logica, toda vez que se construyo a
partir de fragmentos de otras didcesis, en paralelo a la creacion de la pro-
vincia de igual nombre, pero con un territorio diferente. En este caso,
la clave fue la tension entre el abad de la colegiata vallisoletana con el
obispo de Palencia y con la abadia de Medina del Campo. Detras de

64 José Luis Casado Soto, La provincia de Cantabria. Notas sobre su construc-
cion, (Santander, Centro de Estudios Montafieses, 1979), 161-162. Jestis Cuesta
Bedoya, “Proceso de creacion de una nueva diocesis”, en Iglesias de Bur-
gos...,497-514.

65 Pacheco, Constituciones sinodales. . ., 70, 125, 129.
66 Rey Castelao, "La actividad del Juez”, 655-666.

_63-



esa operacion estaba el reforzamiento del patronato regio, para lo que
el rey contd con don Martin de Cordoba, prior de la colegiata ouren-
sana de Xunqueira de Ambia —integrada luego a la nueva didcesis— a
quien en 1594 le encargo, entre otras cosas, indagar qué derechos de la
corona estaban ocultos. A nuestros efectos, la creacion de la nueva dié-
cesis es relevante porque en 1596 se tomaron territorios de la parte
oriental de Galicia situados muy lejos de la nueva sede, lo que generd
conflictos e incomodidades®’, si bien las bulas no llegaron a expedirse
en vida de Felipe IL.

Por otra parte, si era importante la ubicacion de las sedes episco-
pales con respecto a sus territorios, no lo era menos la de esas sedes
con la del gobierno de la monarquia, de modo que el traslado de la
corte de Valladolid a Madrid alejé mas a los obispos del rey. No obs-
tante, Valladolid seguiria siendo una referencia por estar alli la Real
Chancilleria y una universidad imperial, ademas de las dos grandes
congregaciones monasticas benedictina y cisterciense, cuya importan-
cia seflorial y econdmica radicaba precisamente en el Norte y cuyas
decisiones de gobierno religioso y econdmico afectaban a amplios te-
rritorios.

Entre las trabas de mayor impacto y mas negativo para los inten-
tos de reforma encomendados a los obispos, estaba la existencia de
otras muchas jurisdicciones eclesisticas y civiles, una herencia medie-
val que solo se retoco. En efecto, las didcesis tenian en su interior te-
rritorios con situaciones especiales que no se arreglaron ni cambiaron,
lo cual derivé después del Concilio en larguisimas luchas, entre otras
cosas, por los derechos de visita. Si no se visitaban esos espacios por-
que los obispos no podian hacerlo legalmente, las preguntas subsi-
guientes son quién y como se controld la aplicacion de los mandatos
conciliares o quién impartia el sacramento de la confirmacion, como

67 Ese conflicto se estudia en Ofelia Rey Castealo, “Catedrales de segundo orden:
las colegiatas de Galicia en la Edad Moderma”, Sémata. Ciencias Sociales e Hu-
manidades 15 (2004): 281-316. Garcia Fernandez, Maximo, “El territorio dioce-
sano y la estructura parroquial”, en Historia de la diocesis de Valladolid, José
Delicado (ed.). (Valladolid: Diputacion, 1996) 151-190.

_64 -



se gestionaban las dispensas matrimoniales o como se evaluaba la for-
macion y la calidad del clero.

En las diocesis del norte, aunque no estaban especialmente afec-
tadas por este problema, habia espacios nullius de 6rdenes militares,
no eran solo las peninsulares, controladas por la corona y con las que
se negocid la aplicacion del Concilio, sino la de San Juan, cuyas enco-
miendas estaban en manos de familias de poderosos locales que habian
procedido a la usurpacion de bienes y que tenian la presentacion de
curatos, de modo que los clérigos estaban sometidos a su control. En
estos casos, la confusion entre religion, sefiorio y patrimonio era total,
y en tiempos de Felipe I se intensificaron los pleitos por esos motivos
y en especial por una defensa tenaz de la jurisdiccion eclesiastica, que
impedia —salvo excepciones— las visitas de los obispos y fiscalizar los
ingresos de los clérigos y su fidelidad.

Situaciones similares y de mayor alcance, pero sin tener todas la
condicion nullius, eran las generadas por la existencia en el Norte de
grandes y antiguos monasterios cistercienses y benedictinos, muy pa-
tente en amplios espacios rurales en donde estaban situados. Alli tenian
derechos de presentacion o de percepcion de diezmos, que procuraban
confundir, adrede, con el sefiorio e incluso con la propiedad de la tierra.
En tiempos de Carlos V se intentd vender sus sefiorios —como otros
casos en Castilla—, pero entonces arguyeron que la jurisdiccion les era
util para percibir las rentas y se salieron con la suya; de los monasterios
benedictinos el rey obtuvo licencia del papa para enajenar bienes e,
ignorando las protestas, se vendi6 parte de los vasallos en 1551. En las
ventas de Felipe II en 1574, la mayor parte de las jurisdicciones se
salvo de nuevo, bien porque se adujo que eran solariegas o porque fue-
ron recompradas por los monasterios y, a pesar de los recortes, siguie-
ron siendo muy poderosos y discutiendo a los obispos el derecho de
visita mucho después de Trento®.

68 Angeles Faya Diaz, La venta de jurisdicciones eclesidsticas en la Asturias del
siglo XVI, (Oviedo: Universidad, 1991). Camilo Fernandez Cortizo, “Los monas-
terios cistercienses gallegos en tiempos de Felipe I, Monasticum (1999): 11-43.

-65 -



Un problema enorme para la gestion eclesidstica y espiritual era
la existencia de enclaves, es decir territorios de unas didcesis incrusta-
dos en otras, a veces muy alejados en la capital diocesana, y en general
de tamafio pequefio pero cuya existencia generaba incomodidades,
tanto a los obispos responsables como a los que las tenian en sus dio-
cesis. Por ejemplo, la de Mondofiedo tenia varios en la de Santiago,
entre los que destacaba la villa de Camarifias, en la Costa da Morte,
cuya visita exigiria al obispo hacer un recorrido de mas de doscientos
kilémetros pasando por territorio ajeno.

En sentido inverso, la archidiocesis de Santiago tenia uno de los
casos mas problematicos, la vicaria de Alba y Aliste, enclave situado
en Zamora, a mas de 350 kiloémetros, en cuyo camino habia otras di6-
cesis. En aquel espacio, que los prelados solian visitar cuando iban por
primera vez a Santiago o si iban a la corte, desviandose del camino, las
tensiones eran constantes con el clero y con la marquesa de Alcaiiices
y el concejo, motivados por sucesivos intentos de autonomia y de po-
ner coto a los derechos y cargas arzobispales. En 1566 los clérigos hi-
cieron un extenso informe para oponerse a ese control argumentando
que era vicariato nullius y en 1586, la celebracion de un sinodo en Za-
mora provoco una cadena de reclamaciones por parte de la marquesa
y de los parrocos contra el vicario a proposito de los gastos de tal cele-
bracion, hasta llegar a pleito ante la Chancilleria de Valladolid en 1590,
donde la noble y el concejo recurrieron contra la visita que estaba lle-
vando a cabo el doctor Gutiérrez de Alcalde. Como consecuencia de
las desamortizaciones de Felipe II, en 1574, 1579 y 1580, varios pue-
blos pasaron de ser de jurisdiccion civil y criminal del arzobispo de
Santiago a ser de realengo. De todos modos, en ese territorio de tan
dificil control, se hicieron visitas en 1587 y 1588, 1592 y 1594 para
mantenerlo bajo la cuerda compostelana®.

Mucho mas grave y general en las didcesis del Norte era el pro-
blema del enorme numero de parroquias que las componian, lo que se
acompafiaba de su pequeflo tamaiio, la dispersion del habitat y la

% Baudilio Barreiro Mallon, “Alba y Aliste”, en Santigo de Compostela y Tuy-
Vigo...,327-408.

- 66 -



existencia de enormes espacios separados por accidentes naturales. No
hubo proyectos para hacerlas mas pequefias y viables, ni los obispos
reunieron parroquias en unidades mayores, salvo como consecuencia
de la desaparicion de algunas tras las crisis pestiferas de finales del
reinado de Felipe II. Internamente, las didcesis estaban organizadas en
arcedianatos o arciprestazgos, desiguales en tamafio y feligresias, lo
que repercutia en el grado de coordinacion entre el clero parroquial,
mas donde eran nombrados por los candnigos dignidades de las cate-
drales, pero tampoco se hizo nada al respecto. No era solo eso: es muy
llamativa la ausencia de referencias relevantes por parte del episcopado
a los problemas especificos de la costa o de la montafia, que afectaban
atodos, en especial por la lejania de los arciprestazgos alli situados. No
obstante, en su descargo es necesario tener en cuenta los derechos de
presentacion de los curatos que dificultaban o impedian hacer cambios
parroquiales a conveniencia del gobierno episcopal, como también in-
fluyd, y mucho, si eran parroquias de sefiorio y la personalidad de los
titulares de este. Lo veremos mas adelante.

No podemos terminar sin hacer referencia a la Inquisicion, el otro
pilar de las reformas y mas aun después del Concilio. Su problema,
como el de los obispos, era el enorme espacio del que se ocupaban sus
tribunales. Pensemos que el de Valladolid tenia la jurisdiccion sobre
todo el cuadrante noroccidental y, mas al oriente, el enorme obispado
de Burgos, salvo el territorio de Logrofio. Este problema se agravaba
porque habia que controlar dos fronteras, la de Francia y la de Portugal,
y una larguisima costa con puertos pequefios y de sefiorio en un gran
numero, cuya lejania invalidaba todo intento de controlar el paso de
ideas o personas. Ese era el caso del tribunal de Calahorra, que com-
prendia las provincias vascas y Cantabria, de diferentes didcesis; el
cambi6 a que se sometié en tiempos de Felipe II fue llevar la capital a
Logrofio en 1571, lo que al parecer no respondio a la racionalizacion
territorial, sino a romper el circulo de corrupcion del inquisidor. La mi-
tad del territorio estaba bajo el sistema foral, lo que hacia la vida im-
posible, en especial en las capitales’’.

70 Bombin, La inquisicién en el Pais Vasco..., 151.

-67 -



El caso mas extremo y complicado, Galicia, dependio del tribu-
nal de Valladolid hasta la instauracién de un tribunal propio en Com-
postela en 1574, al que se le afiadio la parte gallega de la didcesis de
Astorga, que quedo asi dividida entre dos tribunales, pero no Astu-
rias”!. El intento de crear un tribunal especifico se frustré en 1561 por
las resistencias y oposicion de las justicias ordinarias locales, que, si-
guiendo al pie de la letra la concordia de 1553 consideraban que era
una injerencia intolerable. En 1564 el Consejo reconocia que “en esta
tierra la Inquisicion es cosa odiosa y para su obediencia es menester o
amor o temor y pues amor ya se entiende que no lo tienen conviene
que tengan temor”, hasta el punto de que en 1567 hubo que suspender
la visita hecha desde Valladolid y en 1570 una real cédula de Felipe I
tuvo que recordar a la Audiencia de Galicia su obligacion de colaborar;
el tribunal real no atendia las peticiones de remision de reos al Santo
Oficio, a pesar de las recomendaciones de la corona de que no se hos-
tigase a los inquisidores 2. La frontera portuguesa y el paso de los con-
versos era un problema para la corona pero, ademas, Galicia era un
espacio idoneo para aplicar los objetivos del Consejo: campesinado
analfabeto e ignorante del dogma, supersticion generalizada, clero es-
caso y corrompido, y poderosos sefiores locales. Los visitadores sefia-
laban que la configuracion de los pueblos era diferente de Castilla, lo
que entorpecia su accion dado que los reos solian llegar de cuatro o
cinco leguas y habia que esperar a que se ratificasen los testigos ante
el inquisidor y ante los comisarios, a lo que se oponian porque no que-
rian dejar su labranza. No eran problemas diferentes de los que limita-
ban la accion de los obispos.

La principal dificultad era controlar el territorio del Norte desde
tres tribunales estaba en formar una red de comisarios y de familiares
y hacer las visitas. Eran insuficientes para el territorio y la poblacion a
controlar. En el de Calahorra en 1549 habia unos cien familiares en
cincuenta pueblos, villas y ciudades y una vez que se traslado en

71 Garcfa Tato, “La didcesis de Astorga”, 353. Roberto J. Lopez Lopez, “Asturias
y la Inquisicion: Algunas notas”, Studium Ovetense 19 (1991): 145-164.

72 Contreras, El Santo Oficio. .., 318y 458.

_68 -



Logrofio parece que habria unos 125 familiares, estando la red de re-
forzada en la costa’. En Galicia hubo unos doscientos. Mas grave es
que unos y otros no se recataron en sus conductas irregulares, que
desde el punto de vista funcional se traducian en restar efectividad o en
pervertir lo que se esperaba de ellos: roces cotidianos, choques de in-
tereses, negligencias, fraudes, absentismo, venalidad de los cargos. Los
obispos eran reacios a que los comisarios, que todos eran clérigos ex-
hibiesen de su autoridad. En cuanto a los familiares —vecinos proxi-
mos, al fin y al cabo— eran odiados por tener exencion fiscal, de cargos
concejiles o de alojamientos, de modo que el aumento de su niimero
genero protestas. Y sin duda lo eran por sus excesos: en el tribunal de
Logrofio en 1574 se llevo a proceso a veinte familiares sobre todo por
violencia lo cual incluia algun caso de muerte. No es extrafio que las
justicias locales considerasen que era suya la competencia sobre los
delitos criminales de ese grupo’*. Tampoco lo es que buena parte de
los casos de proposiciones —el 12,8% de las causas en Galicia y el
9,28% en Logrofio—, se debieran a comentarios contra el Santo Oficio.

2.2. Una ignorancia no corregida

Si atendemos a lo mas visible, no se puede negar que antes ya de
iniciado el concilio de Trento y del reinado de Felipe II, habia un sus-
trato formativo en los territorios que nos ocupan, obra de obispos, clé-
rigos ricos, algunos nobles o de municipios, y en la segunda mitad del
siglo se vio enriquecido con escuelas y catedras de gramatica, colegios-
universidad y colegios de la Compaiiia de Jesus. Los nucleos urbanos
y semi-urbanos se beneficiaron de un proceso comun a toda la Corona
de Castilla, concentrado, bien es verdad, en las capitales diocesanas’.
Si ponemos por delante el grado de urbanizacion, la diversificacion

73 Reguera, La Inquisicion espafiola. .., 173. Bombin, La inquisicion en el Pais
Vasco..., 67.
74 Bombin, La inquisicion en el Pais Vasco..., 161-168.

75 Agustin Redondo (dir.), La formation de lenfant en Espagne aux XVIe et XVile
siecle (Paris : Sorbonne, 1996).

- 69 -



profesional o la intervencion de los poderes eclesiasticos y municipa-
les, y reflexionamos sobre la relacion entre alfabetizacion y escolariza-
cion o alfabetizacion e imprenta, los territorios del norte llevaron un
ritmo diferente debido a la falta de nticleos urbanos importantes.

Asi pues, es preciso valorar si ese proceso tuvo algun efecto sobre
la poblacion rural y sobre el clero que la asistia y que, seglin las normas
pre y postridentinas, tenia que ocuparse de la formacion de sus feligre-
ses. Empezando por la base de la piramide, es decir, por el comun, los
datos son tozudos en evidenciar una situacion general de carencia que
es especialmente llamativa después de un siglo a lo largo del cual se
habia construido un discurso por parte de la Iglesia favorable a que los
fieles adquiriesen al menos la destreza de leer para poder acceder a los
rudimentos de la doctrina’. La transmision de esta se hacia en textos
impresos, cuyos destinatarios eran los clérigos, con la salvedad de las
cartillas y, en menor medida y mas tarde, del catecismo. Pero el anal-
fabetismo impediria a la mayor parte de la poblacion del norte acceder
por si misma a la lectura. Asi lo han demostrado diversos estudios ba-
sados en el control de las firmas en documentos de amplio espectro —
fiscales y notariales—, aunque dejan fuera a los sectores mas pobres y a
la mayoria de las mujeres; pero es suficiente para comprobar la modes-
tia de las cifras de “alfabetizados™: J.P. Le Flem calculo para el norte
de Castilla la Vieja entre 1560 y 1590 un 2,1% de hombres con esa
destreza —escribanos, maestros— y afiadiendo a clérigos, juristas, ofi-
ciales publicos, e incluso a mercaderes y determinados artesanos, no
llegaban al 3%7". No es extrafio, por cuanto a comienzos del XVII en
Madrid firmaba menos de un tercio de los hombres.

76 José Sanchez Herrero, “La actividad educadora directa e institucional”, Histo-
ria de la accion educadora de la Iglesia en Espaiia (Madrid: BAC, 1995), 614.
77 Jean-Paul Leflem, “Instruction, lecture et écriture en Vieille Castille et Extre-
madure aux XVIe-XVlle siécle”, en De [ 'alphabétisation aux circuits du livre en
Espagne, XVIe.-XIXe. Siecles (Paris: CNRS, 1987), 29. Antonio Vifiao Frago,
“Alfabetizacion y primeras letras (ss. XVI-XVII)”, Escribir y leer en el siglo de
Cervantes, ed. de Antonio Castillo (Barcelona: Gedisa, 1999), 39.

-70 -



En Compostela en 1635 firm6 su declaracion fiscal una quinta
parte de los cabezas de familia y habia villas en la costa con solo un
5,5% (Baiona y Noia), aunque algunas rondaban el 15% (Pobra do
Dean, Caldas), mientras en el rural firmé un 7,8%, en mas de la mitad
de las parroquias menos del 6% y solo una minoria muy escueta alcan-
zaba las cifras urbanas, como en Asturias’®. Otras fuentes menos ge-
nerales rebajan esos calculos: por ejemplo, en las valoraciones de cu-
ratos de la didcesis de Santiago en 1594, sdlo firmoé un 15% de los
testigos, a pesar de ser individuos con cierta relevancia social en sus
comunidades o relacionados con las autoridades civiles y eclesiasticas;
en privilegiadas zonas de interior firmaba entre un 2,7% y un 6,2% de
los varones adultos. En procesos judiciales de la Audiencia de Galicia,
a comienzos del XVII solo supo firmar el 7,9% de los testigos, y en
escrituras ante notario, como compraventas de tierras del rico valle vi-
ticola del Ulla, proximo a Santiago, entre el 6,7% y el 13,3%.

Las zonas con mejor nivel eran las econémicamente mas favore-
cidas, de costa o de valle, bien comunicadas, proximas a villas o ciu-
dades; en zonas de montafia, alejadas de vias de comunicacién y con
una economia de subsistencia, el nivel era peor. Las bajas tasas de fir-
mantes y su congelacion entre fines del XVIy 1635 se explican por la
practica inexistencia de una red escolar, ya que la aparicion de maes-
tros y escuelas rurales fue muy lenta, y el aprendizaje se hacia gracias
a la transmision intra-familiar o a la precaria y ocasional ensefianza
impartida por escribanos, notarios, estudiantes o eclesiasticos. Muchos
sinodos del norte encomendaban la ensefianza de la lectura a los sacris-
tanes: es casi irénico dado que en la mayoria de las parroquias rurales
era una figura eventual, pero ademas serian tan analfabetos como lo
eran los mayordomos, de modo que el vacio formativo del rural no

78 Juan Eloy Gelabert, “Niveaux d’alphabétisation en Galice (1635-1900)”, De
lalphabétisation..., 45-71. Ofelia Rey Castelao, “Niveles de alfabetizacion en la
Galicia de fines del Antiguo Régimen”, Bulletin Hispanique 100 (1998): 271-
311. Baudilio Barreiro Mallon, “Alfabetizacion y lectura en Asturias durante la
Edad Moderma”, Espacio, Tiempo y Forma, Historia Moderna 4 (1989): 115-
134.

-71 -



recibio aliento alguno. No obstante, no era mejor el panorama en Bre-
tafia, donde todavia a fines del XVII no se alcanzaba el diez por ciento
de firmantes y donde, contra lo que solia afirmarse, las areas rurales
modestas del 4mbito protestante tenian el mismo déficit”.

Los comentarios de quienes llegaron al Norte de visita o para
ejercer su mision, fueron unanimes en aplicar de forma general al pue-
blo el concepto de ignorancia, a veces sefialando a las mujeres, como
el flamenco Lambert Wyts, quien en 1570 escribi6é que las de Canta-
bria “son gentes muy barbaras y misticas, mal vestidas y muy seme-
jantes a las jovenes turcas de Bulgaria, siempre descalzas, sin zapa-
tos”®. Es cierto que muchos de ellos, por su condicion clerical, pensa-
ban en la ignorancia de la doctrina, pero a nuestros efectos importa
menos que saber qué se hizo para mejorar la situacion. En todo caso,
aquel concepto habria que matizarlo porque se confunde muchas veces
con la ignorancia voluntaria o la apariencia de rusticidad, utiles para
aparentar lo que no se era o al menos no del todo.

Muy explicitos fueron los testimonios de los jesuitas llegados al
Norte poco antes de 1550 en sus viajes para atender las peticiones de
los obispos para predicar y, sobre todo, para negociar las fundaciones
de colegios. Todos relataron lo que encontraban y, como otros ecle-
siasticos, compararon aquellas tierras con las Indias, empezando por
Asturias, de la que decia Andrés de Prada al solicitar que fuesen alli
los jesuitas, “‘que son las Indias que tenemos dentro de Espafia”, si bien
los que fueron a indagar la opcion de crear un colegio en Oviedo, de-
cian en 1568 que la gente “tiene muy buen metal de entendimientos y
es docil”®!. En 1561 el padre Nadal, en su visita a Galicia afirmé6 que
los jesuitas “tienen aqui otra India” y al hacerlo Francisco de Borja a
Monterrey en 1560 escribi6 al padre Lainez la importancia de ayudar
“a estas almas de Galicia que son las mas necesitadas de doctrina”. En

7 Harvey J. Graff, Storia dell’alphabetizacione occidentale, II, L’Eté Moderna
(Bolonia, 1987), div.pp.

80 José Luis Casado Soto, Cantabria vista por los viajeros de los siglos XVI y
XVII (Santander: Diputacion, 1980), 84.

81 Tufion, “Reforma tridentina”, 229 y 242,

-72 -



1566, Borja, a su vez, recibid una carta de Telmo Ruiz sobre la necesi-
dad de un colegio en Santiago “por ser montaiia toda la tierra y tan
indias como las del Japoén”. En 1569 el padre Davila también estuvo
en Monterrey e informaba en igual sentido

“por ser el Reino de Galicia de gente tan inculta y barbara con tan
poca ensefnanza de la ley de Dios ha sido muy grande el servicio que se
ha hecho a nuestro sefior después que este colegio comenzd principal-
mente en la instruccion de la Juventud, sefialando después que el mayor
servicio ha sido conseguir clérigos debido en este recogido y que tuvie-
ran alguna noticia de las cosas de Dios”%?

Otro jesuita, el padre Valdivia, decia que “la gente que habita en
esta tierra es de suyo rustica y corta de entendimiento que parece que
se asemejan a lo material de la tierra que es aspera montuosa e in-
culta”®3. Sin embargo, al cargar las tintas sobre tan mal estado de cosas,
los jesuitas estaban construyendo el relato de su éxito, de modo que en
su Historia de las provincias de Esparia el padre Ribadeneira decia que
Galicia “era antes que entrase la Compafiia muy inculta y como tierra
yerma y por labrar en todo lo que toca la piedad y doctrina”. Lo malo
es que, después, seguia siéndolo: es decir la atribuciéon de méritos a la
Compaiiia deriva mas bien de su propia historiografia. ;De verdad ha-
bian hecho algo por remediarlo?

Los jesuitas fueron llamados al Norte por obispos interesados en
la formacion del pueblo. Don Diego de Soto, obispo de Mondofiedo
(1545-1549) hizo ir a su didcesis a dos para que predicasen y enseflasen
aleer y escribir, y al parecer lo hicieron, al menos en las villas. Si bien
en ese gesto —comun a otros prelados— se ha visto el inicio de un

82 Evaristo Rivera Vazquez, La Compaiiia de Jesus en Galicia, en la edad mo-
derna: su historia, sus colegios, (Santiago de Compostela: CSIC, 1989) 68, 120,
176.

83 Camilo Fernandez Cortizo, “Las Indias de estas partes: la reforma del clero y
del pueblo en el obispado de Orense 1500 16507, en XII Jornadas de Historia de
Galicia, ed. de Jesus de Juana y Xavier Castro (Ourense: Diputacion, 2003), 53-
86.

-73 -



proceso de larga duracion consistente en completar la visita pastoral
con la presencia mas permanente de religiosos preparados para la en-
sefianza, no parece verosimil que en estancias de unos cuantos dias pu-
dieran hacer mucho. Salvo los colegios de Monterrey y Monforte, si-
tuados en pequeiias villas del interior, los demas se abrieron en ciuda-
des.

El problema es que las gentes del rural quedaron al margen de
esa posibilidad formativa, lo que el obispo de Ourense, en su respuesta
a una carta indagatoria de Felipe II de 1590, sintetizaba que sus fieles
“viven sin policia y gobierno humano sin trato de gente politica por
vivir en lugares de a dos cuatro, ocho o veinte casas y apartadas unas
de otras y en montes”®4. En 1606 el cronista cisterciense fray Atanasio
de Lobera, leonés de origen, escribio sobre la falta de letras en Galicia

“Que el ser pocos los que se sefialan en ellas proviene de ser solos
los que las tratan. Que como la gente vive por los campos, retirado un
vezino de otro, las casas son malas, el ejercicio andar con el ganado por
montes, el nifio mama lo que vee y abarca aquello en que se cria. Que si
vivieran en comunidades donde ay escuelas, ay urbanidad en el vestir, en
el hablar, en comer y beber y en todas las acciones naturales y artificiales,
donde comunican los hombres y se comunican las cosas, ay quien alabe
y vitupere, castigo y premio, honra y menosprecio, y visto uno y otro,
tiene ocasion la naturaleza de hechar mano de aquello a que se inclina,
corrieran los ingenios por diverso camino”®’.

En el fondo, teniendo en cuenta lo que muchos clérigos manifes-
taron en otros lugares y en los siglos siguientes, se temia lo que los
sectores populares pudieran aprender. Por ejemplo, en 1611, Jerénimo
del Hoyo, tras inspeccionar la escuela de nifios de Pontedeume se es-
candalizo al oir que “todos leen en procesos” y mand6 al maestro que

8 Fernandez Cortizo, “Las Indias de estas partes”, 55.

85 Luis Rodriguez Montederramo, “Gondomar y la Historia del Reino de Galicia:
Estudio y ediciéon del borrador de la Coronica Grande del Reino de Galicia de
Atanasio de Lobera”, en De libros, librerias, imprentas y lectores, ed. de Pedro
M. Catedra y M. Luisa Lopez-Vidriero (Salamanca: Universidad, 2002), 335.

-74 -



les ensefiase la doctrina cristiana e hiciese que los padres les comprasen
. " Vitar du . 10

los libros adecuados para evitar que leyesen pleitos “sino que lean en

obligaciones y testamentos para que no se inclinasen desde nifios a ser

pleitistas”®®. El miedo a abrir pistas de insumision era una constante

que contrapeso el interés, aparente o real, de los obispos en generalizar

la lectura y la escritura entre los sectores populares, como en Francia®’.

En fin, quiz4 no tenga sentido aplicar el concepto de alfabetiza-
cidn a este periodo toda vez que para medirla empleamos fuentes poco
comparables en las que estd sobre-representada la poblacion mascu-
lina, urbana y rica, difuminando la desigualdad social y la zonal. Y se
ignora todo de los “escribientes delegados”, intermediarios entre la
oralidad y la escritura, que no solian ser clérigos ni escribanos —aunque
estos eran mediadores esenciales—, sino campesinos fuertes, jueces de
sefiorio, etc. que no siempre sabian escribir pero que tenian destrezas
que les daban un cierto prestigio y los convertian en transmisores ora-
les de esquemas, conocimientos y contenidos de la cultura escrita. Los
veremos en accion en bastantes paginas de este libro.

Y, sobre todo, no se ha sopesado lo suficiente el factor lingiiis-
tico, tan importante en los territorios del norte: euskera, gallego, bable
y todas las hablas locales, que por entonces tenian un contacto mucho
menos regular con el castellano del que tendrian después. Filologos y
medievalistas han atribuido la castellanizacién a una imposicioén poli-
tica y centralizadora castellana desde tiempos de los Reyes Catolicos,
pero lo cierto es que la monarquia nunca dicté leyes al respecto, dife-
renciandose claramente de Francia. Recordemos que la ordenanza de
Villers-Cotteréts de 1539 impuso el empleo del francés en la documen-
tacion escrita para sustituir al latin y para superponerse a los idiomas
territoriales en favor de una unificacion utilitaria, de modo que un do-
cumento fuese comprendido por una mayoria lo mas amplia posible y
en cualquier espacio del pais, lo que implicaba seguridad juridica.

86 Saavedra, La vida cotidiana..., 382.

87 Ofelia Rey Castelao, “Entre la caridad y la conveniencia: clero y educacion en
espacios rurales franceses”, Tiempos Modernos 36 (2018). http:/www.tiempos-
modernos.org/tm3/index.php/tm/article/view/4203

=75 -


http://www.tiemposmodernos.org/tm3/index.php/tm/article/view/4203
http://www.tiemposmodernos.org/tm3/index.php/tm/article/view/4203

Todavia por entonces las actas parroquiales se redactaban en latin —no
asi en la corona de Castilla— y en amplias zonas de Francia el clero
parroquial siguié empledndolo incluso después del recordatorio insis-
tente por parte de los obispos®.

La cuestion mas llamativa es que el episcopado de tiempos de
Felipe II, como el precedente, apenas tuviese presente ese factor, ha-
bida cuenta del interés en difundir la doctrina e imponer las reformas
entre el pueblo, de lo que podemos deducir que se fiaba todo al clero
parroquial y a los predicadores de las 6rdenes religiosas y a los jesuitas,
que tendrian un interés prioritario en hacerse entender. Precisamente
por esto, los obispos de Bretafia tomaron algunas medidas inspiradas
en la importancia comunicativa de las lenguas de uso comun, ani-
mando a los curas a ensefiar la doctrina en “patois”®. De igual modo,
fue fundamental que después del Concilio de los obispos promoviesen
la impresion en esas lenguas de catecismos, cartillas y textos instru-
mentales o piadosos, para instruir al clero parroquial y a los feligreses,
de modo que el breton era mas una lengua pastoral que de cultura®, si
bien en ese caso sirvid para afrontar contagios protestantes.

Por razones obvias, en los territorios vasco-hablantes esta cues-
tion tenia gran relevancia, dadas las diferencias entre el euskera y el
castellano. Alli era imprescindible que el clero con cura de almas lo
hablase para que los feligreses entendiesen las précticas rituales y los
principios de la doctrina, de modo que en las constituciones sinodales

88 Croix, La Bretagne..., 45.

89 Guy Astoul, Les chemins du savoir en Quercy et Rourge a I’Epoque Moderne,
(Presses universitaires du Midi: Toulouse, 1999), 66.

9 Michel Lagrée (ed.), Les parlers de la foi. Religion et langues regionales
(Rennes: Presses Universitaires, 1995) 85-94. Faiich Roudaut, “La littérature re-
ligieuse en breton”, en Histoire littéraire et culturelle de la Bretagne, ed. de
Jean Balcou e Yves Le Gallo (Paris-Genéve: Champion-Slatkine, 1987), 1, 231-
244, Eva Guillorel, “Du bon usage des langues dans la Bretagne d’Ancien Ré-
gime” en Les formes de l'échange. Communiquer, diffuser, informer, de I'Anti-
quité au XVIIF siecle, dir. De Frangois Brizay (Rennes: Presses Universitaire,
2019), 55-68.

-76 -


https://books-openedition-org.janus.bis-sorbonne.fr/pur/15933

dictadas por el obispo don Pedro Manso para la diocesis de Calahorra
e impresas en Logrofio en 1601, se plante6 la necesidad de conocer ese
idioma para predicar, indicandose incluso las diferencias entre el vasco
del sefiorio de Vizcaya y el de Guiptzcoa. El prelado decia de sus dio-
cesanos que “la mayor parte de ellos habla vascuence, los predicadores
por autoridad predican en romance y no en vascuence de lo que se si-
gue gran dafio y que la gente que viene de las caserias a oirlos como
no saben romance se salen ayunos del sermén’®!. Ademas, dejo orde-
nado a sus sucesores que cada afio se imprimiesen cartillas de la doc-
trina “‘en romance, y en vasquence, segiin el uso de las dichas provin-
cias, para que los curas tengan cartillas en la lengua propia de cada
Provincia: Porque nos assi lo avemos comencado a hacer en nuestro
tiempo”, al parecer, refiriéndose a la traduccion hecha por Juan Pérez
de Betolaza del catecismo del padre Astete, impresa en Bilbao en 1596.
En 1609 se tradujo también el catecismo del padre Ripalda al guipuz-
coano®?. Lo cierto es que, a diferencia del gallego, hubo un esfuerzo
por facilitar los textos basicos en euskera, sin duda para la formacion
del clero, habida cuenta del analfabetismo general de este territorio.

No se trataba solo de la comprension de lo que se oia, sino de lo
que se decia, ya que no se puede soslayar que podia ser un problema a
la hora de confesarse. Segun los tedlogos postridentinos, de haber un
intérprete —a lo que no habia modo de obligar— estaria abocado a ocul-
tar los pecados que oyere: quienes han estudiado el tema opinan que
en las provincias vascas y en Navarra, especialmente en zonas aisladas
donde el euskera era dominante y en ese idioma se confesaban —asi
consta en algunos documentos judiciales—, ocasionalmente debieron

91 Santiago Ibafiez Rodriguez, “La didcesis de Calahorra a mediados del siglo
XVI segun el libro de visita del licenciado Martin Gil”, Brocar 21 (1997): 148-
149.

92 Patricio Urquizu Sarastia y otros, Historia de la literatura vasca, (Madrid:
UNED, 2000), 129.

=77 -



realizarse confesiones con intérprete, pero los testimonios son poste-
riores al periodo que nos atafie®>.

Nada se imprimi6 en gallego o en asturiano. Cuando bajo Felipe
II las cartillas escolares se unificaron, pronto se diversificaron, pero
Galicia, Asturias y Cantabria siempre compraron las de Valladolid,
ciudad clave para el suministro de impresos®*. Ambas lenguas no im-
plicarian mayores dificultades de aprendizaje que en otras zonas donde
la lengua materna no coincidiese con la ensefiada, ya que, de lo contra-
rio se habrian hecho cartillas y catecismos en las dos. Los obispos pos-
tridentinos mostraron alguna voluntad de promover el gallego entre el
clero, o al menos asi lo hicieron los arzobispos de Santiago, el caste-
llano Francisco Blanco y el andaluz Juan de San Clemente, recomen-
dando que los clérigos hablasen el idioma de sus fieles®, pero esas
iniciativas fueron débiles y poco duraderas y no se tradujeron en pro-
ducciodn escrita: el lector tenia que serlo de castellano y quien pudiera
asistir a una lectura en voz alta, oiria castellano. Solian los sinodos re-
comendar la lectura en alta voz, pero se puede suponer que, de haberse
atendido esa sugerencia, su comprension no seria facil ni siquiera para
los castellano-hablantes por sus limitaciones de vocabulario®. Por
cierto, en sus misiones, los jesuitas vendian novenas, vidas de santos y
libritos de piedad en castellano®’.

93 Marcos Sarmiento Pérez, “El intérprete en la confesion sacramental en la Igle-
sia catdlica, con especial atencion a la Espafia de los siglos XVIy XVII”, Culture
& History Digital Journal 7-1 (2018), https://doi.org/10.3989/chd;.2018.012

94 Agustin Redondo, “Les livrets de lecture (cartillas para ensefiar a leer) du XVIe
siécle”, La formation de I’enfant..., 96.

93 Rey Castelao, *“; Biografia o hagiografia?”, 13.

% Baudilio Barreiro Mallon, “Los problemas de transmision cultural en las co-
munidades bilingiies a partir del Concilio de Trento”, en Tradicion versus inno-
vacion en la Espaiia Moderna, ed. de Juan J. Bravo y Siro Villas (Malaga: Uni-
versidad, 2009), 21-62.

97 Camilo Fernandez Cortizo, “Les missions populaires dans le Royaume de Ga-
lice (1550-1700)”, en Missions religeuses modernes. "Notre lieu est le monde",

-78 -



Es preciso plantear el factor lingiiistico desde otro punto de vista:
si ser analfabeto y hablar un idioma diferente al de la administracion
civil y eclesiastica generaba una “potencial indefension” es decir, si-
tuaciones en las que, si los receptores de mensajes no entendian lo que
se les decia, podian sufrir consecuencias negativas, tratos desiguales o
injusticias. Algunos contemporaneos hicieron alguna observacion al
respecto, como fray Atanasio de Lobera en 1606, quien defendi6 la
calidad comunicativa del gallego —quiza por inspiracion politica de su
mentor, el conde de Gondomar— porque era una lengua que se conser-
vaba pura y porque expresaba “‘mejor que otra la esencia de lo que va
tratando”, y que, a pesar de su falta de formacion letrada, los gallegos
eran “la gente espafiola ninguna es mas acta y capaz para el ejercicio
de las letras™; pero en el mismo texto descartaba su indefension, tildan-
dolos de pleiteantes®®.

Ahora bien, quienes en Galicia o en Asturias y otros territorios
hicieron una defensa de los idiomas propios eran miembros del clero o
de la hidalguia que, denunciando los abusos de los poderosos foraneos,
lo que en realidad les ofendia era que los cargos politicos, administra-
tivos o clericales no se diesen a sus propios grupos; por otra parte, ellos
mismos eran agentes de la castellanizacion, de forma que su defensa
de las lenguas zonales era interesada e impostada®. Conviene decir
que la desaparicion del uso escrito de esas lenguas se habia producido
ya antes de 1500 y que obedecio, es cierto, a las acciones de los dife-
rentes poderes en beneficio del castellano, pero fue mas determinante
la modernizacion de la administracion y la rapidez en la difusion de
leyes y érdenes.

ed. de Jean-Pierre Fabre y Bernard Vincent (Roma: Ecole Frangaise, 2007), 315-
339.

98 Rodriguez Montederramo, “Gondomar y la Historia”, 335.

9 Xulio Vigjo, “El asturiano en el trénsito de la Edad Media a la Edad Moderna
(siglos XIV-XVII). Entre el retroceso y la toma de conciencia lingiistica”, en 4
lingua galega no solpor, ed. Ramon Marifio y Francisco X. Varela (Santiago de
Compostela: Consello da Cultura, 2016), 69-94.

-79 -



(Qué papel jugo la imprenta? En el Norte, la llegada de impreso-
res genero a fines del XV las mismas expectativas que en otras zonas
y los obispos procuraron expandir los libros como instrumental basico
y asequible de la liturgia, obligando a las parroquias a comprarlos, pero
amediados del XVI, ya solo quedaban imprentas donde habia una sede
episcopal, una universidad o alguna institucion que asegurase una de-
manda constante, aunque solo fuesen actas sinodales, cédulas, consti-
tuciones, novenas, etc. La reduccion drastica —en Galicia solo quedd
un impresor en Santiago— se debid a que se hicieron menos sinodos,
los libros del nuevo rezado se unificaron por mandato de Felipe 1y las
cartillas —que eran un buen negocio— se dieron en monopolio a la cate-
dral de Valladolid. Asi lo demuestra el desolador resultado de la en-
cuesta ordenada en 1572 por la corona, reveladora de la falta de clien-
tes, de la incapacidad de los impresores para competir y de los elevados
costos de produccion. Lo mismo cabria decir de los libreros, pocos y
poco arriesgados'®. Habia excepciones todavia, como la imprenta de
los Tunta en Burgos.

En esta época, la presencia de libros en instituciones y casas par-
ticulares era sin duda mayor que en la primera mitad del siglo, pero los
datos sitian al Norte en un nivel bajo. Este aspecto solo nos interesa de
dos puntos de vista: si el clero parroquial rural estaba dotado de los
libros basicos que podian orientar su labor y si el alto clero secular sir-
vio6 de ejemplo a los demas sectores. En lo primero, en la Asturias rural
no se han localizado libros en los inventarios del siglo XVI y solo en
el 16% de las casas de la zona urbana occidental y un 20,6% en Oviedo.
En Santiago, los eclesiasticos no excedian las tres decenas de volime-
nes y lo normal eran unos seis, litirgicos casi en exclusiva, y todavia
en el XVII solo aparecen en uno de cada cien inventarios rurales, en
poder de clérigos, hidalgos y algin labrador rico, de modo que el

100 Jaime Moll, “Valoracion de la industria editorial espafiola del siglo XVI”, en
Livres et lectures en Espagne et en France (Madrid: Casa de Velazquez, 1981),
79.

- 80 -



campesinado permanecio en su inmensa mayoria al margen de la cul-
tura impresa'°!.

El clero era el sector en el que la posesion de libros estaba mas
generalizada, pero no debe olvidarse que antes y después de Trento,
los sinodos diocesanos insistian en la importancia de que los tuvieran
e incluso se imponia un cupo de lecturas formativas: se les mandaba
leer durante tres o cuatro horas diarias, y a los visitadores, el control de
su adquisicion, el nimero y calidad de los libros recomendados, pero
no estaban al alcance material ni intelectual del clero, por lo que estos
mandatos sirvieron solo para establecer un horizonte que no se alcanzd
hasta el siglo XVIII'?2. Por ejemplo, siendo obispo de Ourense, don
Juan de San Clemente en sus sinodos de 1582 y 1586 recomend¢ a los
curas tener dos libros de confesores, Summa Silvestrina del dominico
Silvestro Mazzolini, editada en 1516, y Breue instruction de como se
ha de administrar el Sacramento de la Penitencia... de otro dominico,
fray Bartolomé de Medina, publicada en 1579, pero es poco verosimil
que se hubieran hecho con la primera obra, y si la segunda parece mas
viable es porque se imprimi6 en Salamanca, uno de los centros impre-
sores que suministraba al norte!%,

Los obispos tendrian que haber dado ejemplo con sus propias bi-
bliotecas, que serian una necesidad para apuntalar el papel cultural de
las sedes episcopales, el estudio y el afianzamiento teoldgico y doctri-
nal. Lo mismo cabria esperar de los canonigos de las catedrales, pero
estos no solo no tuvieron bibliotecas colectivas para su propio uso, sino
que en la segunda mitad del siglo XVI habia cundido la pereza de
modo que fueron reticentes a las iniciativas de llenar ese vacio

101 Ofelia Rey Castelao, Libros y lectura en Galicia, siglos XVI-XIX, (Santiago
de Compostela: Xunta, 2003), 251. Barreiro, “Alfabetizacion y lectura en Astu-
rias”, 115.

192 Tgual que en Francia: Livres et culture du clergé I’Epoque Moderne, mono-
grafico de Revue d'histoire de I'Eglise de France 210 (1997).

103 Jaime Justo Carnicero y Miguel Angel Gonzalez, “Los sinodos de don Juan
de San Clemente, obispo de Ourense (1578-1587). Estudio y edicién”, Intus-Le-
gere Historia 16-2 (2021): 160-211.

_81 -



instrumental y cultural, hasta el punto de vender las donaciones que
recibieron. Asi lo hizo el cabildo de Santiago con los libros que en 1562
le dejo el obispo Bernardino Carmona y en 1567 con los del candnigo
Pedro Medina; el de Mondofiedo en 1579 vendio a su obispo los del cro-
nista Sagrario Molina y en 1580 al obispo de Oviedo la libreria del
obispo Gonzalo de Soterrano'*. No nos escandalicemos: ricos cabildos
franceses hicieron lo mismo en ese periodo'®. El hecho de que la Uni-
versidad de Santiago fuese la adquirente en 1573 de los del obispo Car-
mona —546 titulos en 649 volimenes— no desmiente el descuido y po-
breza de su biblioteca, como sucedia en las deméas universidades por en-
tonces.

En cuanto a los monasterios y conventos del norte, donde se for-
maban los religiosos que predicaban en ciudades y aldeas, estaban en
una fase de recomposicion, pendientes de donaciones y herencias, por lo
que sus librerias eran pequefias y de contenido pobre. Asi lo denuncio
Ambrosio de Morales en 1572 tras su famoso viaje por aquellas institu-
ciones en Galicia, Asturias y Ledn, de las que dio una imagen muy ne-
gativa, aunque seguramente las observase con la prevencion que le daba
su superioridad intelectual. La novedad estuvo en los colegios de la
Compaiiia de Jesus, que recibieron donaciones como la que hizo al co-
legio compostelano su fundador, el arzobispo Francisco Blanco en 1577,
que le dond los suyos, y en 1582 lo hizo don Juan del Yermo.

2.3. La aldea inmovil

La lectura de la normativa eclesiastica pre y pos-tridentina, como
ya se dijo, revela una falta de arraigo en la realidad, perceptible en todo.
Uno de los fallos mas llamativos esta en que siempre se refiere a una
poblacion estable. De hecho, la estabilidad subyacia a los discursos y
practicas del clero. Cuando el obispo de Tui proponia concentrar la po-
blacion en pueblos asi lo permite ver y lo mismo puede decirse de los
recuentos que los monasterios llevaban de sus vasallos. Sin embargo, de

104 Rey Castelao, Libros y lectura en Galicia..., 251.
105 Livres et culture du clergé..., citado ya.

-82-



estos mismos, al anotar a quienes se habian ido y a quienes habian lle-
gado, se deduce una intensa movilidad en diferentes grados y es la propia
documentacion eclesiastica la que muchas veces nos da los datos.

Asi pues, las normas y acciones de los obispos del Norte apenas
tienen en cuenta que el siglo XVI estaba afectado desde su inicio por
una creciente movilidad intra-rural debida a la demanda de mano de
obra en las grandes superficies cerealeras castellanas; al crecimiento de
villas y ciudades, nutridas de mujeres y hombres procedentes del
campo, y sin duda al paso a América que, si bien no tuvo un impacto
relevante en cifras en el Norte —salvo en el Pais Vasco—, era un motor
para los otros tipos de desplazamiento. Esos tipos nos interesan no solo
porque tenian efectos desarticuladores para las familias —ausencias
temporales o definitivas de padres de hijos e hijas, bigamia, abandono
de ancianos, etc.— e incluso para las comunidades —incumplimiento de
responsabilidades colectivas, laborales o religiosas—, sino porque el
transito de hombres y mujeres —jévenes en su inmensa mayoria—, im-
plicaba sin duda un trasiego de practicas y habitos sociales y culturales;
esto era especialmente eficaz en la movilidad con retorno, mas todavia
si se habia dirigido a las ciudades, por donde entraban o en donde se
generaban todas las novedades.

Cuando se pronunciaron los obispos del Norte a ese respecto, se
referian a las capitales episcopales, en especial si ostentaban su sefiorio
y gobierno civil, tratando de controlar o regular la entrada de migrantes
para evitar la mendicidad, la delincuencia y la marginalidad; o bien
cuando habia sospechas de contagios pestiferos, previéndolos e impo-
niendo trabas al movimiento. Otra movilidad que los preocupaba era
la de los transetintes y es en esta cuestion en la que hallamos algunas
excepciones como, por ejemplo, en sus sinodos de 1579 a 1586, el
obispo de Ourense Juan de San Clemente recordaba a los parrocos que
ellos, no sus capellanes, estaban obligados a confesar y dar de comul-
gar a los forasteros, vagos, pobres o enfermos en hospitales y a gentes
de paso desde el domingo de Ramos al de Quasimodo, periodo en el
que se considerarian feligreses de la parroquia donde se hallasen'%. En

106 Carnicero y Gonzalez, “Los sinodos de don Juan de San Clemente”, 160-211.

-83-



otros casos, como el arzobispo Pacheco de Burgos en 1575, los comen-
tarios, se centraron en el comportamiento de las personas vagantes que
ocultaban su condicion de amancebadas y cuyos desplazamientos les
servian para mantener ese “pecado”, de modo que habia que impedir-
les la atencion religiosa si no demostraban lo contrario, como veremos.

El temor a los transetintes se intensifico durante el reinado de Fe-
lipe 11, en especial desde fines de los afios setenta, poniendo la mirada
en quienes entraban por la costa, pero sobre todo en quienes recorrian
el Camino de Santiago. Debe recordarse que este tenia dos variantes
fundamentales desde Francia, la cantabrica, siguiendo la linea del mar,
y la mas clasica o Camino francés. Esta tltima era, a su vez, la via
utilizada en ambos sentidos por los trabajadores temporeros que se di-
rigian a Castilla en los periodos de cosecha.

El gobierno de la monarquia recurrio a los obispos para alertar de
que los temporeros franceses que entraban por el Pirineo podian ser
hugonotes que, bajo capa de peregrinos, se dirigian a Portugal para ac-
tuar como soldados. Asi, en la ya mencionada carta de 1579 dirigida
por el Consejo de Guerra al arzobispo de Santiago don Francisco
Blanco, se manifestaban esas sospechas y se solicitaba del prelado que
actuase en consecuencia dando parte de ese transito. La respuesta del
prelado que en parte ya reprodujimos antes, explica que las peregrina-
ciones de franceses —muy disminuidas por entonces— se habian inte-
rrumpido durante las Guerras de religion y que no habia duda de su
sincero objetivo:

“he podido entender de lo que vuestra majestad en ella me manda
es que un afio a esta parte vienen mas franceses a visitar este glorioso
Apbstol que solian y estos dias han venido muchos mas en cuadrillas de
a quince o veinte y mas y menos y esta Semana Santa habian llegado
aqui como doscientos de ellos y segin me han informado los confesores
que para esta gente estan diputados, que vienen confesados de su tierra y
han partido alla habra cuatro o cinco semanas y que todos se reconcilian
y comulgan aqui y llevan sus cartas de confesion y que dicen que vienen
tantos porque lo habian prometido algunos afios ha y que por el impedi-
mento que les hacian los hugonotes no lo han podido cumplir hasta agora
que tienen mas paz y que de aqui al dia de Santiago vendran mucho

-84 -



numero de ellos y que en una cuadrilla vienen doscientos con su bandera
y a tambor que por venir peregrinos y sin armas osan venir ansi; yo he
visto estos o los mas de ellos en la iglesia y ninguna figura traen de sol-
dados en sus trajes ni en sus personas como antes todos parecen labrado-
res y hombres groseros, vienen entre ellos algunos viejos y muchachos y
mujeres aunque pocos; hacen en esta iglesia todas las demostraciones de
devocion que suele hacer aqui esta nacion; no piden limosna ni posan en
el hospital sino en mesones y de los mesoneros he entendido parte de lo
que he dicho y que estos dicen que vienen y vuelven a priesa a su tierra
y muchos de ellos sin llegar al Padron que es una de sus estaciones por
llegar a sus casas a tiempo que puedan segar sus panes, porque como he
dicho son labradores y estos dias han salido de aqui muchas cuadrillas
de ellos dis a Astorga porque yo he tenido manera como esto se haya
visto y ansi ninguna sefia he visto ni entendido de que traigan otro desig-
nio mas que hacer su romeria y volverse a sus casas”

Como ya hemos dicho, el arzobispo descartaba, por absurdo, el
paso a Portugal por Santiago, afiadiendo que “yo estaré con cuidado de
mirar en esto y haré las diligencias qué me pareciesen convenir por
certificarme de la verdad y si hubiese alguna sospecha que traen de
signo de pasar a Portugal avisaré con diligencia de ello a vuestra ma-
jestad cuya real persona”. El Consejo respondid que, sobre esos dos-
cientos “que vienen en cuadrillas con banda y tambor que se previese

en las fronteras como se suele hacer”'?’.

El inquisidor Quijano también llamo la atencion sobre la concu-
rrencia de personas de “diversas naciones” y peregrinos que iban a San-
tiago y que con frecuencia eran llevados a las carceles por motivos livia-
nos, sin avisar al tribunal de Valladolid. En el tribunal de Galicia entre
1560 y 1599 fueron procesados 41 ingleses, 15 franceses, 6 holandeses
y 3 de otras nacionalidades, por protestantismo en todos los casos, aun-
que no supusieron un peligro, salvo por la presencia de agentes extranje-
ros en las costas; de hecho, en 1581 y 1582 se ordend vigilar al extremo
a los que se acercaran a aquel territorio. En tierras vascas dependientes
del tribunal inquisitorial de Calahorra, un problema habitual era la

107 Pazos, El episcopado gallego. . ., 62-63.

-85 -



conducta del contingente de extranjeros que llegaban como peregrinos,
comerciantes, arrieros o bajo cualquier otro aspecto!%.

La desconfianza se ejercia también sobre los catolicos ingleses e
irlandeses que empezaron a llegar al norte en tiempos de Felipe II o sobre
los portugueses asentados en los espacios que nos ocupan, pero eso nos
llevaria a otro tema. Lo que nos interesa es subrayar que se ignord o se
soslayo el movimiento de los propios diocesanos, a pesar del impacto
real que tenia en muy diversos aspectos. Mas alla de 1a migracion campo-
ciudad, que seguramente implico a hombres y mujeres de las propias
diocesis donde estaban las villas y ciudades de destino, hay que tener en
cuenta otros tipos de movilidad y que la corona era sabedora de que el
territorio septentrional tenia una fuerte migracion.

Eso no evitdé medidas contradictorias como las referidas a los mo-
vimientos provocados por el dramatico final de la rebelion de las Alpu-
jarras. Apenas llegaron moriscos esclavos y deportados de alli a los te-
rritorios nortefios, de modo que no crearon un problema de integracion.
En 1571 se emitié la propuesta oficial para que se recibiesen, pero
cuando se conoce la respuesta, como sucede con la comunicada por
Lugo, fue del todo negativa, argumentando que la poblacion se distribuia
en aldeas “a donde viven los moradores distintos y apartados que viven
en montafas y sierras” ademas de ser “simples e rusticos donde los di-
chos moriscos ni pueden estar acomodados ni deprenden doctrina; antes
en las dichas aldeas y caserios podria suceder algtin dafio en la conver-
sacion de los dichos moriscos a los dichos labradores cristianos™!%,

En aquel mismo afio, en sentido contrario, Felipe II ordend hacer
campaiia de reclutamiento en Asturias, Montafias de Burgos, Leén y,
sobre todo, Galicia para repoblar el vacio dejado por la deportacion. A
pesar del fracaso de la campaiia de fines del XV para repoblar el reino
de Granada, se volvi6 a buscar en la misma cantera a familias comple-
tas que tendrian que asentarse de modo permanente en aquel espacio

108 Contreras, £l Santo Oficio..., 660; Bombin, La inquisicién en el Pais
Vasco..., varias paginas.

199 Saavedra, La vida cotidiana..., 64.

- 86 -



andaluz. El éxito del llamamiento fue ficticio: un informe de 1572 daba
una cifra de 5.087 personas reclutadas en Ourense, pero antes de acabar
ese aflo solo entre 560 o 600 pobladores gallegos -unas 2.500 perso-
nas— tomaron posesion de sus lotes de tierra y poco después la mayoria
habia desaparecido, contandose solo 150 a 200 asentados en pueblos,
donde significaban en torno a la cuarta parte de los pobladores. El co-
misionado para Galicia se quejaba en sus informes de que “la gente de
esta nacion tenga tan en poco la merced que su majestad le hace en
darle una tierra tan prospera y gruesa ... mayormente que de tres partes
las dos y media son todos miserables y cativos que ...quieren mas vivir
en esta migalla y miseria que no remediar a sus hijos y mujeres”!!°,

Sin embargo, el fracaso del proyecto se explica porque en todo el
Norte predominaba la migracion individual y de retorno. A eso se afa-
dia que, ya por entonces, se estaba viviendo el final de un periodo de
crecimiento demografico, por lo que la oferta de voluntarios fue menor
de lo que se esperaba y el penoso traslado hasta Andalucia termin6 con
la vida de muchos de los que emprendieron el camino. Las condiciones
de existencia de los lugares de llegada, el clima en especial, nada tenian
que ver con las de las tierras de origen y el sistema agrario les era to-
talmente desconocido.

El Pais Vasco estaba muy afectado en aquel periodo por la mi-
gracion, en especial Guiptizcoa, provincia para la que el siglo X VI fue
el de mayor movilidad, tanto a media como a larga distancia. Este caso
es muy interesante porque dispone de mas y mejores registros parro-
quiales que otros territorios y se da la circunstancia de que en los libros
de difuntos se anotaban las actas relativas a personas fallecidas fuera,
en cuya memoria se hacia lo que se llamaba un “sentimiento o mor-
taja”, de gran utilidad para saber donde habian muerto. Es decir, se
puede hacer un doble calculo —la relaciéon de masculinidad y cuantos
hombres estaban fuera de sus localidades al morir—, que ha llevado a
medir la magnitud de las ausencias en mas del 50% en las zonas centro

1074, 63.

-87 -



e interior, es decir, treinta puntos mas que en siglo XVIII!'!!, En la se-
gunda mitad del XVI en la costa la relacion de masculinidad era de
43,9/100 en la zona baja y 54 en la zona interior; es decir, moria la
mitad de los hombres adultos ganandose la vida en el exterior. En Zu-
marraga la buena calidad del registro incluye la edad de los fallecidos,
que entre 1570 y 1612 era de 38 afios, aunque un 45% muri6é con mas
de 40. Esta intensa migracion a media y larga distancia, que podia ser
una herencia medieval, se redujo drasticamente en siglo XVIL

La costa vasca siempre tuvo cifras mas bajas debido a la morta-
lidad en el mary a la asuncion de servicios en la Armada o en la Carrera
de Indias, siendo los hombres de esa procedencia los que acapararon
esa actividad. En esta franja, el 2% de ellos muri6 en el Cantébrico, el
7% en el interior; el 11% en Andalucia, el 32% en América; 40% en
las guerras y el resto se desconoce; es decir, las gentes de los puertos
apenas emigraban hacia el interior peninsular. Mientras, los hombres
de los pueblos no costeros se dirigian sobre todo al interior, 55% Alava,
2% Navarra, 12% La Rioja, 6% Aragén, 13% en Castilla y Leon, 7%
en Madrid, 5% Castilla La Mancha, 10% en Levante y 2% en Murcia;
muy pocos murieron en América, una parte pequefia en las guerras y
el resto se ignora. En todo caso, se advierte una amplia dispersion re-
gional y de este sector debe subrayarse la importancia de los trabaja-
dores de la construccion en la zona de Castilla-La Mancha que luego
se derivara hacia Madrid 2 —también a Francia—, aparte de oficiales de
la corona o sus criados: el 8% en la burocracia, 3% iglesia, 19% ejér-
cito, 12% estudiantes, etc. Pero sin duda en los pueblos del interior la
clave estaba en los oficios de construccién —tejeros, canteros, albaiiiles,

1 Santiago Piquero Zarauz, Demografia guipuzcoana en el Antiguo Régimen
(Bilbao: UPV, 1991); “El siglo XVI, época dorada de los movimientos migrato-
rios guipuzcoanos de media y larga distancia durante la Edad Moderna”, en Mi-
graciones internas y medium-distance en la Peninsula Ibérica, 1500-1900, ed. de
Antonio Eiras Roel y Ofelia Rey Castelao (Santiago de Compostela: Universidd,
1984), 649-677.

112 Emiliano Fernandez de Pinedo, “Los movimientos emigratorios medium-dis-
tance vasco-navarros, 1500-19007, Migraciones internas..., 183-208.

_88-



maestros de obras— que se movian de forma pendular por Cuenca, To-
ledo, Madrid, Segovia, Salamanca, Zaragoza, etc. Las fuentes han de-
jado un conjunto de testimonios, de eclesiasticos algunos de ellos, que
permiten observar recorridos por lugares muy diferentes. Obviamente,
eran personas que retornaron a su lugar de origen: es precisamente el
retorno lo que casi nunca se tiene en cuenta en los analisis referidos a
las mentalidades, a pesar del indudable efecto que tenia la inmersion
temporal en otras realidades socio-culturales.

En cuanto a Cantabria, que pasé de 87.687 habitantes en 1534 a
101.832 en 1591, las villas, aun reuniendo a menos del diez por ciento
del vecindario, atrajeron migrantes entre 1534 y 1561, periodo de su
méxima expansion''®. Las comarcas interiores, mas proclives a los
desplazamientos, eran las de dominio real, sobre todo los Nueve Valles
de Asturias de Santillana, si se dan por buenas las quejas de los habi-
tantes sobre la despoblacion alli donde mas aumentaron las cargas fis-
cales. Los migrantes mejor identificados eran los peones agricolas, de
la madera y de la construccion, que iban a La Rioja, Aragon y sobre
todo a Tierra de Campos y Castilla, e incluso hacia mas la Sur. Habia
también transportistas y vendedores de lino y calzado; los que proce-
dian de las zonas montafiosas iban a las ferias de Burgos, Castrojeriz,
Villalén, Medina del Campo, Sahagn, etc. Los canteros, carpinteros
y herreros de Trasmiera y los tejeros de Piélagos y Camargo, los carre-
teros del Valle de Cabezon. O la migracion temporal también de Astu-
rias de Santillana, donde segiin manifestaba el duque del Infantado a
mediados del siglo, la poblacion era jornalera y casi dos tercios de los
vecinos iban a Castilla a ganarse la vida, estando alli dos, cuatro o seis
afios sin volver por la falta de recursos en sus propias casas. Los arte-
sanos cantabros fueron ganando un creciente protagonismo, en espe-
cial los trasmeranos, que fueron sustituyendo a los vizcainos.

Andalucia era un objetivo para buena parte de la poblacion mas-
culina de la comarca de San Vicente de la Barquera y de Comillas; en
1548, en un pleito, los regidores de la primera afirmaban que en el

113 Ramén Lanza Garcia, Miseria, cambio y progreso en el Antiguo Régimen,
(Santander: Universidad de Cantabria, 2010), 43-46.

-89 -



Puerto de Santa Maria habia mas de dos mil hombres de la villa y de
las tierras aledafias que dejaban sus casas y sus mujeres “por la mala
gobernacion”. En los ailos sesenta y setenta y hasta 1588, a partir de
padrones de armas efectuados en Asturias de Santillana, se calcula que
estaban ausentes el 7,59% de los vecinos; en el mayordomazgo de la
Vega y en Miengo, lo estaban 248 hombres de 18 a 40 afios frente a
611 que residian alli, y en Santofia, que solo tenia 378 vecinos, gran
parte de los hogares tenian ausentes, algunos de ellos en América. Asi
pues, nos hallamos ante un hecho de proporciones considerables que
no podia ignorarse.

Para Galicia los datos son muy dispersos, pero revelan ya impor-
tantes movimientos hacia Castilla y Andalucia, sin que apenas la afec-
tase el paso a América''*. Un excelente padron de habitantes realizado
por los monjes de San Clodio (Ourense) en los pueblos de su jurisdic-
cion en 1580 da como resultado que, al menos, el siete por ciento de
las familias estaban afectadas por la migracion de salida y de entrada.
Es muy expresivo quiénes estaban ausentes, casi todos sin saberse su
paradero desde hacia varios afios: se habian ido dejando a sus familias
e incluso dejando sus bienes. En el 6,5% de las 443 casas se anotan
ausencias de larga duracion, de cuatro afios 0 mas: cuatro eran mujeres
solteras —dos se habian ido con sus hermanos—, 21 hombres solteros, y
9 casados, cuyas esposas no sabian donde estaban''®. Sorprende la fre-
cuencia de menores tutelados por sus madres o por parientes y vecinos.
No menos sorprendente es el elevadisimo niimero de criados, tanto en
porcentaje por casa como por el niimero por domicilio: en su mayoria
eran de fuera de la jurisdiccion, fuesen hombres o mujeres, y algunos
procedian de Portugal. Otros provenian de un area que superaba los
treinta kilometros y en muchos casos eran sirvientes. En sentido con-
trario, se mencionan ejemplos tipicos de migracién campo-ciudad, con

114 Ofelia Rey Castelao, “Migraciones internas y medium-distance en Galicia,
siglos XVI-XIX", en Migraciones internas..., 85-130.

115 Datos procedentes de Frutos Femandez Gonzalez, O padrén de San Clodio
de 1580. Estudio historico e onomdstico. (Santiago de Compotela: Instituto Lin-
gua Galega, 2008).

-90 -



destinos en Compostela y A Coruiia, situadas a mas de cien kilometros
la primera y a mas de 150 la segunda.

En ese mismo documento y en procesos judiciales de la Real Au-
diencia de Galicia hay un potente rastro de migracién temporera de
caracter economico. Castilla era el objetivo en la mayoria de los des-
plazamientos y sin duda puede afirmarse que ya por entonces era un
destino tradicional. Unos iban a las ciudades y villas, quedando en la
penumbra documental la participacion estacional en las siegas. Las
fuentes hospitalarias de Medina del Campo constatan ya en el ultimo
cuarto del siglo el paso de gallegos, en su mayoria de las provincias
orientales, como era de esperar. Alli llegaron a ser una cuarta parte de
los ingresados en el hospital de Simon Ruiz. Obviamente, ese dato re-
fleja mal la corriente migratoria, toda vez que Medina era paso obli-
gado de las gentes del noroeste hacia el Sur y, al mismo tiempo, estaba
bien dotada de centros asistenciales; por supuesto, se trataba de enfer-
mos o heridos, por lo que no hay modo de saber cuantos eran con res-
pecto a los migrantes totales. Mas significativo es que los gallegos fue-
sen el 21,2 % de los foraneos que se casaron en esa misma villa entre
1600 y 163416, En ese mismo periodo, mas al Sur, en Talavera de la
Reina se localiz6 la migracion del Noroeste en las actas de defuncion
y de matrimonio.

Al margen del rechazo a ir a las Alpujarras, la migracion a An-
dalucia estaba asentada ya en tiempos de Felipe I1, pero se dirigia sobre
todo a las ciudades. En Sevilla, los registros matrimoniales constatan
que los contrayentes gallegos eran en torno al cinco por ciento de los
foraneos y en Cdrdoba, entre 1590 y 1620, el 13% de los novios pro-
cedia de Galicia y un 15% de Castilla y Ledn; en esa ciudad, de 1585
a 1599, de los seis mil ingresados en el Hospital Mayor, el 14% era
gallegos y otro tanto asturianos.

Gallegos, asturianos, vascos... se casaban en los pueblos o en las
ciudades a donde habian ido a trabajar, lo que tenia efectos sobre el

116 Alberto Marcos Martin, Auge y declive de un micleo mercantil y financiero de
Castilla la Vieja : evolucion demogrdfica de Medina del Campo durante los si-
glos XVI-XVII. (Valladolid: Universidad, 1978).

-91 -


https://iacobus.usc.gal/discovery/fulldisplay?docid=alma991006605379707712&context=L&vid=34CISUG_USC:VU1&lang=es&search_scope=MyInst_and_CI&adaptor=Local%20Search%20Engine&tab=Everything&query=any%2Ccontains%2Calberto%20marcos%20martin%20medina%20campo
https://iacobus.usc.gal/discovery/fulldisplay?docid=alma991006605379707712&context=L&vid=34CISUG_USC:VU1&lang=es&search_scope=MyInst_and_CI&adaptor=Local%20Search%20Engine&tab=Everything&query=any%2Ccontains%2Calberto%20marcos%20martin%20medina%20campo
https://iacobus.usc.gal/discovery/fulldisplay?docid=alma991006605379707712&context=L&vid=34CISUG_USC:VU1&lang=es&search_scope=MyInst_and_CI&adaptor=Local%20Search%20Engine&tab=Everything&query=any%2Ccontains%2Calberto%20marcos%20martin%20medina%20campo

mercado matrimonial de sus tierras de origen. Esto nos lleva a decir
algo sobre las mujeres, ya que, siendo el componente estable que, en
ausencia de hombres, se hacia cargo de la familia y del trabajo, también
migraban, pero las fuentes mas habituales apenas las dejan ver. La ver-
dadera razon de esto es paradojica, toda vez que se debe a la falta de
vigilancia por parte de los poderes civiles y eclesiasticos: no eran ob-
jeto de reclutamiento para las levas, ni eran responsables fiscales, por
lo que la monarquia no controlaba sus desplazamientos. Por su parte,
la Iglesia partia de su estabilidad en casa o, todo lo mas, su ausencia
temporal para trabajar en el servicio doméstico, pero no se estipularon
medidas especificas para comprobar que no se habian casado estando
fuera. En fin: desde ese punto de vista, ellas podian desplazarse con
mayor facilidad!”.

Por otra parte, la mayoria de las mujeres se iba de sus casas para
trabajar como criadas y esta actividad solo estaba regulada en las ciu-
dades a través de las ordenanzas municipales, que las obligaban a en-
contrar domicilio con urgencia para asegurar su buena conducta. Pero
los contratos de trabajo eran verbales por lo general y solo algunas ve-
ces, cuando mediaba una distancia importante entre sus familias y sus
amos, se formalizaron escrituras de obligacion donde las partes se
comprometian a respetar un acuerdo: por ejemplo, en Compostela el 2
de octubre de 1585 dofia Leonor de Herrera, esposa de Gabriel Marifio,
se comprometio ante notario con Juana Rodriguez a entregarle el di-
nero y ropas necesarias para el tiempo que la sirviese en Sevilla y al
dia siguiente Inés de Losada, transeunte en Santiago, concertaba con
Isabel Pérez Hurtado, viuda vecina de Sevilla, de servirla durante diez
afios, bien y fielmente, por cuatro ducados anuales''s.

Con mas frecuencia las hallamos en procesos judiciales de los
tribunales reales, en los que podemos comprobar que muchas criadas
vivian muy lejos de donde habian nacido. No dejan de ser una parte
minima y no medible de la movilidad, pero nos permiten pensar que

17 Ofelia Rey Castelao, EI Vuelo corto. Mujeres y migraciones en la Edad Mo-
derna (Santiago de Compostela: Universidad, 2022).

118 ACS, Protocolos, 092, fs. 482-484.

-92 -



en los tribunales sefioriales se podrian localizar los desplazamientos de
corta y media distancia, los mds caracteristicos de las mujeres, dado
que las instancias inferiores eran las que atendian los problemas en los
que ellas pudieron verse inmersas, en general pleitos simples.

Como ejemplo de la utilidad de la via judicial, en la Real Chan-
cilleria de Valladolid se encuentran sin dificultad criadas originarias de
las provincias vascas. Maria Ortiz de Esnarrizaga, vecina de Santa Ma-
ria de Begofia (Vizcaya) litigd en 1552 con Maria Ortiz de Urquiaga,
una viuda de Bilbao, sobre las soldadas debidas del periodo en el que
la sirvi6 como criada en su casa y en su tienda!'®. En 1581-1582, en
una causa civil, Constanza Hurtado, de Valle de Salcedo (Vizcaya) ac-
tuo contra Francisca de Limpias y Juana de Olmedo, ambas de Padilla
de Duero (Valladolid), viuda e hija respectivamente del licenciado
Gaspar de Olmedo, por el pago de salario que se le debia por catorce
afios de servicio como criada, ademas de la dote que el licenciado le
habia prometido por haberla estrupado y haber tenido un hijo con
ella'?. A veces, sin embargo, se entrecruzaron elementos que se com-
plicaron, en especial los que afectaban a la moral sexual. Con frecuen-
cia, si eran amos, solian ser clérigos y hombres casados y las criadas
habian sido sus amantes; son causas muy habituales en la segunda mi-
tad del siglo X VI, decayendo luego, tanto por la reduccion de esta mi-
gracion en el siglo XVII a causa de la crisis, como por una cierta nor-
malizacion de las conductas del clero, en especial del rural, y quiza por
una mas frecuente sustitucion por acuerdos privados.

En fin, no se puede ocultar que la movilidad de las mujeres del
norte adquiri6 progresivamente una imagen negativa, como se mani-
fiesta en pleitos registrados en la ciudad de Zamora, en los que las ga-
llegas y las portuguesas eran despreciadas: por ejemplo, en 1603, Fran-
cisco Herrera rompi6 el compromiso con su novia porque un amigo le
dijo “que no habia de casar con portuguesa”, y en otro se decia de Ma-
ria Rodriguez que era “advenediza, gallega de nacion, que no se sabia

119 Archivo de la Real Chancilleria de Valladolid (en adelante, ARCHV), Sala de
Vizcaya, caja 4295-9.
120ARCHV, Pleitos civiles, caja 270-1.

-93-



quién era su padre o su madre” (1612)'?!. Y acabara siendo un topico
literario de gran éxito.

121 Francisco J. Lorenzo Pinar, Amores inciertos, amores fiustrados. Conflictivi-
dad y transgresiones matrimoniales en Zamora en el siglo XVII (Zamora: Semu-
ret, 1999), 56.

-94 -



3. Elsacramento de la vida: el bautismo

El sacramento del bautismo es, en apariencia, el mas facil de entender
y de aplicar. Los textos tridentinos sobre este sacramento, tratado desde
muy pronto (1547), recogieron lo que ya estaba mas o menos en vigor
y lo que se hizo fue completar el proceso de asimilacion ritual a los
criterios teoldgicos'??. Asi pues, no es de extrafiar que ya antes y en
paralelo, en las diocesis del espacio que nos interesa, estuviese
elaborada y consolidada de modo uniforme la normativa sobre la
liturgia del bautismo, su registro y el padrinazgo. Por otro lado, una
abundante bibliografia se ha ocupado en los ultimos afios, tanto de la
aplicacion de las normas conciliares, como de sus usos sociales'?*. Se
parte en general de que las familias tendrian interés en cumplir este
sacramento que liberaba a los recién nacidos del pecado original y, si
se trataba de adultos, de los pecados contraidos. Era una ceremonia de
entrada en la comunidad que dotaba al nifio o la nifia de un nombre y,
por lo tanto, de una identidad individual y mediante los apellidos de los
padres, de identidad familiar, y se le incorporaba a una parroquia —
identidad religiosa— y a un grupo social, merced al compadrazgo. Sin

122 Tamara Gonzalez Lopez, “El Concilio de Trento y los cambios en el sacra-
mento bautismal de la teoria a la practica”, en El siglo de la Inmaculada, coords.
Maria Martinez Alcalde y otros (Murcia: Universidad, 2018), 447-462.

123 Héctor F. Sanchez Diego, “Bautismo y padrinazgo en las sinodales castellanas
antes y después de Trento: norma vs. realidad”, La vida inquieta: conflictos so-
ciales en la Edad Moderna, eds. Ofelia Rey Castelao y otros (Santiago de Com-
postela: Universidad, 2018), 337-354. Héctor F. Sanchez Diego, “El padrinazgo
bautismal en la Espafia Modema: estado de la cuestion”, fndice Histérico Espa-
fiol 132 (2019): 27-47.


https://dialnet.unirioja.es/servlet/libro?codigo=742713
https://dialnet.unirioja.es/servlet/libro?codigo=719106
https://dialnet.unirioja.es/servlet/revista?codigo=5622
https://dialnet.unirioja.es/servlet/revista?codigo=5622

embargo, el incumplimiento o el cumplimiento irregular podian surgir
de varios puntos y de la interpretacion de la liturgia en cuanto a algunos
aspectos de gran interés, revelan que la normativa pre y pos-conciliar
tenia varios flancos abiertos.

Como hemos dicho en la introduccion, cuando un sacramento se
estudia solo desde el punto de vista religioso, se ignora o no se tiene en
cuenta que ha sido analizado desde otros angulos en los que se pueden
hallar explicaciones de primera importancia para medir su imparticion
real. Sucede asi con el bautismo: observado de modo diferente, pode-
mos comprobar que no todo era tan facil y que, al igual que los otros
sacramentos, fue objeto de resistencias, incumplimientos e interpreta-
ciones supersticiosas. En este sentido es de justicia reivindicar que el
tratamiento historico de las actas bautismales lo inici6 la demografia
disefada en Francia. Su finalidad no era estudiar el bautismo sino los
nacimientos y, a partir de estos, analizar los datos que diesen luz a la
evolucion demografica y a las caracteristicas internas de la poblacion
a partir de parametros asimilables a los actuales y con ellos observar
los cambios de modelo. En cierto modo, ese objetivo es relevante para
lo que aqui estudiamos ya que los comportamientos ante la vida, la
familia o la muerte tienen una relacion directa con las normas de la
iglesia y de la monarquia que intentaban regularlos, aunque esto quiza
se vea mejor en lo referente al matrimonio, como mas adelante se dira.

Lo que nos interesa ahora es subrayar que la critica documental
aplicada por la demografia historica a los registros parroquiales y en
especial a los bautismos, sin duda, la mas refinada de la que se haya
hecho a la documentacion eclesiastica moderna. Se hizo con un cui-
dado exquisito para evitar errores y sesgos: no se trataba solo de contar
nifos y nifias, sino de observar las actas con rigor, dando valor a los
cambios formales y sobre todo a los fallos, las lagunas, las ausencias,
etc., lo que equivale a una evaluacion a posteriori de lo que hicieron
los parrocos de aquel periodo y de cémo lo hicieron, valorando incluso
la calidad de la letra o la redaccion, indicios de un gran valor para de-
ducir la formacién y dedicacion del clero.

Y es ahi donde encontramos el fallo mas grave de la aplicacion
de las normas por parte de los parrocos, aunque por elevacion la

- 96 -



responsabilidad fuese de los obispos. Nos referimos, claro estd, a la
tardanza con la que se iniciaron los registros de bautismos en las di6-
cesis del Norte: de hecho, todo lo demaés referente al bautismo depende
de que los haya y de su calidad; cada acta era la primera huella de la
existencia de una persona, de modo que su importancia empieza en la
fecha del bautismo, clave, cuando se analizan cientos o miles, para cal-
cular las fechas de concepcion y saber si se respetaban los meses de
abstinencia sexual marcados por la Iglesia; los nombres que se impo-
nian, para ver su posible relacion con las devociones; quiénes eran los
padres y madres y si eran 0 no un matrimonio; la seleccion de padrinos
y madrinas para ver los vinculos comunitarios, vecinales, de amistad o
de familia, y quiénes actuaron como testigos para ver de otro modo
esos mismos lazos. Todo esto no solo es util y valioso para la investi-
gacion actual, sino que lo era entonces, toda vez que un acta de bau-
tismo certificaba la edad de una persona y el parentesco espiritual con
otras, datos de los que podian dimanar en el futuro, desde las reclama-
ciones por matrimonios de menores de edad a impedimentos para ca-
sarse derivados del compadrazgo y de la consanguinidad. Y no solo
€so0, como diremos.

No vamos a revisar todos los sinodos para ver como los obispos
se expresaban al respecto porque son monotonos y reiterativos. Casi
un siglo antes de Trento, la anotacion clara del bautismo es una orden
que se contenia en todos, se mantuvo y se reforzo en los paralelos al
Concilio y todavia mas después. No se limitaban a ordenar, sino que
se justificaba cual era la finalidad del registro, es decir, evitar posterio-
res problemas en los matrimonios y el fraude por parte de quienes pre-
tendian prebendas eclesiasticas o en cualquier situacion en la que hu-
biese que demostrar la edad exigida y la legitimidad de nacimiento. En
el sinodo de Burgos de 1533, el obispo don fiiigo Lopez lo explicaba
por cuanto

“especialmente en las Montafias se desposan y después de asi desposa-
dos a causa de algunos descontentamientos que entre ellos se recrescen
y fingen procuran ante nos o nuestros jueces de se apartar y quitar, y para
provar que al tiempo de los tales desposorios eran menores o mayores de

-97.-



hedad procuran por fas o nefas de aver testigos que testifiquen de lo que
quisieren”!24,

De forma parecida, el obispo de Mondofiedo, don Pedro Pa-
checo, en 1534 mandaba la anotacion precisa de la fecha y de los de-
mas datos,

“Por quanto el impedimento que se contrae en el santo baptismo entre
los padrinos y sus ahijados y sus padres es tal que no solamente impide,
pero dirime el tal matrimonio ; y, por no escribirse, muchas vezes se ca-
san contra Dios nuestro sefior y lo que la santa Iglesia tiene determinado;
y nos, por evitar estos impedimentos, ordenamos y mandamos, en virtud
de santa obediencia y so pena de excomunion mayor, a todos los curas o
sus tenientes que tengan un libro en que se escriban todos los que se bap-
tizan y sus padrinos y comadres y los padres del tal baptizado; el dicho
libro esté a do estuvieren las dichas crismeras guardadas... Y por cada
uno que no registrase pagase un ducado” ',

Manrique de Lara en 1543-44 en el sinodo de la di6cesis de Ou-
rense repetia anteriores érdenes incumplidas mandando a los parrocos
“escrivid en el dia que bautizais a cada uno e en el mismo libro poned
el nombre de los padrinos y madrinas. .. porque se sepa el parentesco
espiritual”. En las sinodales de Oviedo de don Cristobal de Rojas de
1553, se insistio en la obligacion de insertar en las actas bautismales el
nombre de los padrinos y si por un lado, expresaban condena contra
quienes se casasen teniendo ese parentesco, por otro se reconocia que
en parte se debia a “no aver memoria de los compadres, que tienen en
la pila a los que se baptizan”, lo que impedia al oficiante tener conoci-
miento de la realidad, con la dificultad afiadida por la connivencia del
vecindario, siempre remiso a denunciar ese impedimento. En sus sino-
dales de Burgos de 1575, don Francisco Pacheco fue uno de los mas
especificos

124 Fonseca, EI clero en Cantabria. . ., 75.
125 Constituciones Synodales..., capitulo 49.

-98 -



“por no se dar aquel crédito y fe que conviene al asiento del libro de
bautismo que se hacen en las iglesias de nuestro arzobispado y por no
tener fuerza de escritura auténtica ha habido muchas diferencias en esta
nuestra audiencia arzobispal entre los que quieren probar su edad ansi en
las causas matrimoniales como en las beneficiales por los asientos de los
dichos libros y entre las demas partes que por testigos quieren probar lo
contrario”.

Mandaba el prelado tener un libro encuadernado en pergamino
en el que se pusieran dia, mes y afio del bautizo; los nombres de los
bautizados y los de sus padres; si era legitimo o no o si era de padres
incognitos; y “se asiente el nombre del padrino o madrina que lo tuvo
ala pila”, todo firmado por el parroco y por el padrino o, si se diese el
caso de que este no firmase, lo haria un beneficiado por €l y otros dos
hombres del pueblo o asistentes al acto, si los hubiese “para que con la
firma del cura haya otras dos firmas... y el dicho libro y escritura haga
entera fe en juicio y fuera de él como si fuese otra escritura auténtica
hecha ante Escribano real o apostolico”. El libro se guardaria una ar-
quilla junto a la pila bautismal para que nadie pudiera robarlo “ni quitar
asiento de el, y que no asienten por cuenta de guarismo ni castellana el
dicho dia ni mes ni afio sino por letras de manera que las partes estén
sin abreviaturas”’; cuando un parroco se fuese y entrase uno nuevo, este
deberia hacerse cargo del libro ante un escribano '?°. Precauciones ex-
tremas que no por ello evitaron el incumplimiento.

Asi pues, que en el Norte los registros empezasen tarde o no se
iniciasen no es solo un problema de fuentes. Es ante todo la demostra-
cion de un grave incumplimiento que dejaba las puertas abiertas a un
sinfin de irregularidades. Los obispos, en especial los reformadores
pre-trindentinos, fueron cada vez mas insistentes y explicitos en la for-
malidad de las actas para que estas respondieran a su finalidad de con-
trol. Y, al dar crédito a la normativa, se entiende que la bibliografia de
modo general haya aceptado que el bautismo hubiese sido el sacra-
mento mejor aplicado, cuando distaba de ser realidad.

126 Pacheco, Constituciones sinodales. .., 140y 247.

-99 -



Por lo que respecta al inicio de los registros, en territorios de la
diécesis de Burgos, solo en el Pais Vasco se hallan cifras positivas. En
algunas localidades de Alava y de Gipuzkoa los hubo ya antes de 1500
y los datos de Elena Catalan indican que en la mayoria de las parro-
quias vizcainas antecedieron a que el concilio de Trento los hiciera
obligatorios, de modo que, en 198 parroquias, el 30,3%, los habia ya
entre 1563 y 1600'%’. Sin embargo, esto no equivale a calidad y en el
Pais Vasco el descuido de los clérigos era grave, de forma que, en el
mejor de los casos se anotaban los nombres del bautizado y del padre,
a veces seguido por la referencia a “su mujer”, lo que no siempre sig-
nificaba que estuvieran casados, sino que podia aplicarse a una union
concubinaria o a un matrimonio clandestino. En la sociedad del Norte
del siglo X VI, no se diferenciaba entre nacimientos legitimos o ilegiti-
mos, sino que estos ultimos serian todos los nacidos fuera del matri-
monio canoénico. Por ejemplo, en las propuestas de Fuenterrabia para
el sinodo de 1585 se expresa el deseo de que los ilegitimos no se bau-
tizasen con las mismas solemnidades que los legitimos y progresiva-
mente en las actas iran apareciendo expresiones como “su mujer legi-
tima” o “de legitimo matrimonio”'?%.

Yendo hacia el Oeste, en la actual Cantabria, especialmente en el
area oriental, la costa y Campoo, solo el 2,97% de los registros son
anteriores a 1575; hubo mas en el Gltimo tercio del siglo XVI, pero solo
el 7,18% es anterior a 1600; el 13% del primer cuarto del siglo XVIl y
en total el 25,6% a la primera mitad de esa centuria, superando en pro-
porcion a los libros matrimoniales (6,54%) y de defuncion (3,97%).
Ademas, se constatan notables deficiencias que tardaron en reme-
diarse; algunas derivaron de conflictos de competencia entre beneficia-
dos de una misma pila, o de que cada uno llevase su propio registro,

127 Elena Cataldn Martinez, “El peso de la tradicion. Nacimientos y bautismos en
el mundo rural vasco (1690-1899)”, Revista de Demografia Historica XL-I1
(2022): 35-61.

128 Fernando Mikelarena y Lola Valverde, “Ilegitimidad y exposicion en Navarra
siglos XVI-XX”, en Espostos e ilegitimos na realidade ibérica do século XVI ao
presente, ed. de Vicente Pérez Moreda (Porto: Afrontamento, 1996), 271 y 283.

- 100 -



pero la mayoria se debid a que los curas anotaban los bautismos en
papeletas sueltas, como denunciaban los visitadores'%.

En la didcesis de Oviedo una pequeiia parte de los archivos em-
pieza hacia 1585, pero fue preciso esperar a mas alla de 1600 para que
se hicieran mas numerosos y mejores. En tierras leonesas se constata
el mismo retraso: en la didcesis de Astorga solo son antiguos en casos
contados, por ejemplo, en Alija del Infantado empiezan en 1545 -los
de matrimonios en 1570- y en Destriana las dos series se inician en
1581. En cuanto a Galicia, en la didcesis de Mondofiedo solo el 6%
son anteriores a 1600, de un total de 329 parroquias de 27 arciprestaz-
gos, sin especiales diferencias entre estos. En la enorme didcesis de
Lugo el resultado es peor, ya que solo los habia en el 2,7% de 669
feligresias controladas, aunque eran muy pequeiias todas ellas. En Ou-
rense, los anteriores a 1600 aparecen en el 9,1% de 568 archivos: por
ejemplo, en el arciprestazgo de Alariz, cuya capital era una de las villas
mas importantes de la didcesis, solo los habia en dos parroquias; la
salvedad eran algunas feligresias llevadas por el clero regular, donde
el registro no solo es antiguo sino bueno, pero sin duda esto respondia
mas al control sobre los vasallos del sefiorio que a obedecer a los man-
datos del obispo. En las didcesis de Santiago y Tui no es posible hacer
calculos, pero si afirmar que solo hubo libros antes de 1600 en zonas
prosperas y con curatos bien retribuidos, como en el Bajo Miflo, las
Rias Baixas o los valles occidentales, mientras que en las zonas mas
interiores y pobres hubo que esperar incluso a la segunda mitad del
siglo XVII'3°. Como muestra del incumplimiento persistente, basta re-
producir las acidas criticas contenidas en el sinodo de Mondofiedo del
obispo Fernandez Zorrilla (1616-18) sobre el mal registro “y aunque
es muy necesario y estd muchas vezes mandado y so graves penas,
nunca se haze a derechas, antes para encubrir muchos su descuydo,

129 Ramén Lanza Garcia, La poblacion y el crecimiento econdmico de Cantabria
en el Antiguo Régimen (Madrid: Universidades Auténoma y Cantabria, 1991),
57.

130 L as cifras se han obtenido de trabajos ya citados y ce célculos propios de los
datos de las guias de los archivos diocesanos.

- 101 -



juntan algunos papeles y hazen un cartapacio mal alifiado para quando
ha de yr el visitador y escriven alli los que les vienen a la memoria y
otros totalmente estan sin ellos”. La amonestacion estuvo acompanada
de una penalizacion en dinero'3!, pero no tuvo efecto, como acabamos
de indicar.

Si algo 1lama la atencion en las normas de varias didcesis es la
ausencia de referencias a los niflos abandonados y, aunque si las hay
en las sinodales de Astorga de 1586, fue solo para indicar como debian
hacerse sus partidas de bautismo. También son escasas las relativas a
los ilegitimos, por eso en aquellas sinodales de Mondofiedo se afiadio
que “si el bautizado no tuviere padre cierto, o conocido, no le dexe por
esso de escribir con los otros poniendo el nombre de la madre y todo
lo demas, y de no ser conocida, pongase el del ama que lo cria y la
persona que lo trae y los padrinos”.

Debemos subrayar que el descuido afectaba también a los nifios
abandonados que entraban en instituciones. Por ejemplo, en la casa de
expositos de Santiago de Compostela, establecida por los Reyes Cato-
licos, las constituciones redactadas en 1524 nada dicen al respecto,
salvo que habia que bautizarlos. Es en las de 1590 de Felipe II donde
se ordena "que en la Iglesia del dicho Hospital haya un libro en que se
asienten con dia, mes y afio el nombre del nifio, que se bautizare, y por
quién fuere bautizado, y quién fue su padrino, y el nombre de los pa-
dres si se supiere, y lugar donde es"!2.

Ahora bien, no era un problema del norte peninsular. En Francia,
la normativa eclesiastica sobre los archivos parroquiales estaba apo-
yada por la monarquia desde la ordenanza real de Villers-Cotteréts de
1539, completada en 1579. Pero en Bretana, Alain Croix constaté que,
en 541 parroquias, de cinco mil registros -no solo de bautismos-, 29
eran anteriores a 1500, 120 de 1500-1539, 287 de entre 1540 y 1579,
237 entre 1580 y 1600, 235 entre 1601 y 1620, etc., de modo que solo

131 Synodales del obispado de Mondoriedo... , 23.

132 Constituciones del Gran Hospital Real de Santiago hechas por el Seiior Em-
perador Carlos Quinto, (Santiago de Compostela: Montero y Fraiz, 1775), 26.

-102 -



una parte pequefia era anterior a 1600; la ordenanza era tan poco aten-
dida como los sinodos. Mas raros eran los de matrimonios y de defun-
ciones, a lo que se unia su mala calidad, sobre todo en Baja Bretaia,
debido a que los parrocos estaban mal formados e informados, eran
poco rigurosos y estaban ausentes por largas temporadas. Algunos cu-
ras citaban los decretos de Trento, otros los concilios provinciales y los
edictos que les recordaban su obligacion -1566, 1571, 1575, 1602 y
163733, Es decir, el diagndstico sobre ese territorio francés es similar
al que podemos hacer en nuestro caso.

En cuanto a la calidad formal de los registros conservados, la de-
mografia historica desveld hace décadas todo tipo de deficiencias, al-
gunas de las cuales tenian un profundo significado social. Nos referi-
mos a que ya antes de Trento habia una novedad importante que en
ningiin momento es aludida: la creciente movilidad de la poblacion y
de forma especifica la migracion a América, que hacia conveniente e
incluso decisivo tener un documento que acreditase haber sido bauti-
zado o estar casado, pero igual de conveniente era carecer de esa acre-
ditacion para borrar una identidad. Es preciso recordar que el descuido
era selectivo, de modo que el nimero de nifas registradas era muy in-
ferior al de nifios, lo que se corregira muy lentamente. Si se hace una
relectura de esas deficiencias, obtendremos también el revelador signi-
ficado de la dimension religiosa del bautismo. Por ejemplo: las lagunas
temporales pueden indicar descuido de los parrocos, pero con casi se-
guridad son indicios de su absentismo. Pero es preciso sefialar un he-
cho importante: como acto litargico, el bautismo se pagaba y era uno
de los ingresos de pie de altar del clero; no se puede saber si esto afec-
taba al registro.

En definitiva, la aplicacion de las normas pre y pos-tridentinas
fall6 en lo mas basico, el registro, y de ahi se derivaron otros problemas
que afectaban sobre todo a otro sacramento, el del matrimonio. Los
mandatos de los obispos no estuvieron en ningiin momento respalda-
dos por leyes concretas de la monarquia, al contrario que en Francia, si

133 Alain Croix, La Bretagne aux XVIe et XVlle siécles. La vie, la mort, la foi,
(Paris: Maloine, 1981), 67-71.

-103 -



bien lo que se constata en ese pais demuestra que el resultado era igual
de deficiente.

3.1. Dela casa ala pila

En el parto podia surgir cualquier complicacién y mas todavia en
el rural. Los concilios provinciales y los sinodos preveian el bautismo
de socorro o de necesidad, en lo que la normativa diocesana no se apar-
taba de la romana'34. El de Manrique de Lara de Ourense de 1544 acla-
raba que “halo de dar el sacerdote, mas si hay necesidad grande puede
baptizar qualquiera hombre o mujer, e aun un infiel puede bautizar, si
entiende el hazer lo que le manda la Iglesia”. En las sinodales de Bur-
gos de Francisco Pacheco de 1575 se especificaban el procedimiento
y qué personas estaban capacitadas para bautizar y se fijaba un orden
de prelacion; cualquiera podia hacerlo y se consideraba “valido incluso
aun cuando el parto no hubiese sido completado y solo estuviese dis-
ponible una de las extremidades del recién nacido” !, lo que se repetia
en las de Mondofiedo de 1618, priorizando al “clérigo sobre lego, y
hombre antes que mujer y que sepa decir las palabras fundamentales y
echar el agua y no lo baptize el padre ni la madre ni esten presentes
pudiendo aver habido otras personas que lo hagan y no dexe de aver
padrino y madrina como quando se haze publica y solemnemente”. En
esas y en otras sinodales se indicaba que los curas tendrian que formar
a las parteras, por si se vieran en una situacion asi. En todo caso, el
bautismo de socorro no eximia de acudir a la iglesia para que la criatura
recibiese el bautismo solemne de mano del cura.

Ahora bien, apenas hay referencias en las actas hasta época muy
avanzada a este tipo de bautismos, como tampoco a los bebés mortina-
tos: los que murieron a las pocas horas de nacer pasaron por el mundo
sin que los anotaran en ninglin registro, probablemente porque asi no

134 Tamara Gonzalez Lopez, “Actores y roles en el bautismo de socorro (Lugo,
s. XVI-XIX)”, Revista de Historia Moderna 37 (2019): 126-156.
doi:10.14198/RHM2019.37.05

135 Héctor F. Sanchez Diego, “Bautismo y padrinazgo en las sinodales...”, 337.

104 -



pagaban derechos de sepultura. En sentido puesto, hay pocas alusiones
al bautismo de adultos en la normativa diocesana o, al menos, no apa-
recen hasta mas tarde: por ejemplo, en las de 1618 de Mondofiedo, en
consideracion a que en la didcesis habia puertos y en ellos los extran-
jeros podian pedirlo, se especificaba que los parrocos no podrian bau-
tizarlos “porque siendo adulto es menester primero que este bien cate-
chizado e instruido”. Por lo que sabemos para Santiago, asi era siempre
y por eso se hacian en las capitales diocesanas, casi siempre con gran
despliegue ceremonial.

La celebracion del bautismo era una practica religiosa, pero tam-
bién era un rito de uso social y familiar, dimension bien estudiada a
partir de la idea de que servia para expresar en publico la reconfigura-
cion positiva de la red familiar merced a nuevas relaciones. La Iglesia,
sin embargo, tenia esa faceta bajo vigilancia dado que las celebraciones
podian derivar en comportamientos que opacaban el sentido religioso
del bautismo, lo que dependia de los medios econdmicos de las fami-
lias y de la repercusion que se le quisiera dar. Los abusos que se pro-
ducian en la ceremonia, desacralizandola, eran bien conocidos por la
jerarquia eclesiastica, pero la Diputacion de la Reforma en 1547 no
llegd a abordar ese espinoso asunto por falta de tiempo y no se le puso
remedio. En las mencionadas sinodales de Mondofiedo de 1616 se re-
conoce que

“bien es que se regozijen los padres el dia del nacimiento espiritual
de sus hijos... siendo hasta ahora hijos de la ira y esclavos del demo-
nio mas hacerse estas fiestas con tan excesivo gasto, como en esta
diocesis se hazen, es ya cosa fuera de orden”, de modo que se impo-
nia una pena de quinientos maravedies y excomunion para asegurar
“que en estos dias ni por esta causa se hagan banquetes y comidas
extraordinarias”.

Una lectura elitista de la celebracion del bautismo ha interpre-
tado que imponer un plazo entre el nacimiento y el rito bautismal —que
tendria que hacerse por el cura y en la iglesia y no en otro lugar— pre-
tendia evitar su posposicion y con ello dar margen para organizar las
fiestas e invitar a padrinos y madrinas y otras personas de procedencia

- 105 -



lejana. Ahora bien, ese tipo de practicas parece reservado a niveles so-
ciales de cierto acomodo, y es mas logico pensar que la atencion de la
Iglesia estaba en el elevado riesgo de muerte de las criaturas. La ma-
yoria de los sinodos, ya desde fines del siglo XV, estipulaba que el
bautizo se celebrase antes de ocho dias después del nacimiento —diez
en el mencionado sinodo de Burgos de 1575— que se aumentaban a
quince si habia habido un bautizo de socorro y, por lo tanto, la criatura
yano irfa al limbo...

El plazo de al menos siete dias daba lugar a que contuviese al
menos una misa dominical, momento idoéneo para un bautizo, y por lo
tanto seguramente se pretendia aprovechar la presencia del cura —ha-
bida cuenta del absentismo en que insistimos—, si es que se presentaba
en la parroquia, ya que, como se dice en otras paginas, en muchos casos
no habia misa mas que cada dos o tres semanas. Seguian siendo plazos
muy largos: eran los peores dias para la supervivencia de los recién
nacidos y moririan muchos —los estudios demograficos calculan que
un tercio de la mortalidad de parvulos se producia antes de que cum-
plieran un mes—. Ademas, daban tiempo mas que suficiente para que
muriesen aquellos que no habian sido bien recibidos, por eso en algu-
nas didcesis como Santiago acabd imponiéndose un plazo de 24 horas;
en los procesos judiciales hallamos facilmente situaciones de retraso,
es decir, de retencion de las criaturas en la casa donde habian nacido o
habian sido llevados a las de vecinos, amigos o parientes, lo que era un
modo indirecto de infanticidio. Todavia en el sinodo de Mondofiedo
de 1618 Fernandez Zorrilla denunciaba el “grande abuso es el de mu-
chos en esta tierra que por cualquier causa dilatan el bautismo de sus
hijos hasta passar algunos dos meses y mas tiempo con lo qual ponen
en peligro la salvacion de un alma...” 136,

Los ritos del bautismo eran muy sencillos, pero no exentos de
problemas. Hay unanimidad en que el bautismo tenia que ser en la igle-
sia, aclarando en 1543 el obispo de Ourense Manrique de Lara que
"puedese administrar el sacramento del bautismo en la iglesia con todo
aparato e recibiendo compadres. .. aunque aia entredicho, con tal que

136 Synodales del obispado de Mondoiiedo..., 89.

- 106 -



no sea a la ora que se dizen los oficios divinos", advertencia que parece
dirigida a las élites. Habida cuenta de la pobreza de las casas rurales no
hace imaginable que se hiciesen ceremonias a domicilio, si bien toda-
via en el sinodo mindoniense de 1618 se ordena que “ninguno haga
bautizar a su hijo ni alguno otro nifio en casa propia, o capilla o er-
mita... sino fuere en grave necesidad”.

Al hilo de esto, surge una pregunta relevante ;qué sentido tenia
que un nifio no se bautizase en la iglesia y al margen del control del
parroco? Alain Croix sugiere la importancia del factor econdmico
como correctivo del sentimiento hacia los nifios, lo que afectaba mas a
los que morian casi de inmediato y generaban gastos de funeracion.
Por su parte, refiriéndose al Pais Vasco, Elena Catalan apunta que ha-
bia un coste directo, el pago por la administracion del bautismo, que
en las parroquias incluia el valor de los elementos necesarios'?’.

En efecto, como casi todos los actos litiirgicos, el bautizo costaba
dinero, empezando porque el cura cobraba su intervencion. Habia otros
costes afladidos o indirectos como la caridad que los padrinos debian
dar a la parroquia, voluntaria y sin tarifa fija, que algunos clérigos de-
mandaban como obligatoria, de modo que se negaban a bautizar si no
la percibian. Las recriminaciones de los obispos constan en las sinoda-
les: todavia en 1618 el obispo de Lugo, Lopez Gallo mandaba que “no
se pida otra cosa so pena de escomuniéon mayor y de ducientos mara-
vedis”, pero se seguia haciendo!3%.

Los gastos de iglesia no terminaban ahi. Las familias tenian que
pagar también la cera y los llamados capillos o albas. El capillo simbo-
lizaba la inclusion del bautizado en la comunidad parroquial y por eso
se conservaba para su empleo en otros actos litirgicos. Ahora bien,
mas alla de que seguramente los feligreses no captasen ese significado,
su coste y su uso podian ser motivo de interpretacion erronea. El obispo
don Juan de San Clemente en el sinodo de Ourense de 1582 mando

137 Catalan, “El peso de la tradicion”, 51.

138 Tamara Gonzalez Lopez, El padrinazgo bautismal en la didcesis de Lugo, ss.
XVI-XIX (Santiago de Compostela: Andavira, 2019), 45.

- 107 -



que se adquiriesen “capillos de liengo de buena hechura” que pudieran
usarse por mucho tiempo y con ello eliminar las tiras o “pedacitos de
liengos”. Algo parecido dicen las sinodales de Lugo de 1618, que fija-
ban que el capillo debia llevarlo la familia para la ceremonia y después
se dejaria en la iglesia como pafio de célices; no obstante, también im-
ponian que los mayordomos parroquiales los comprasen, lo que parece
contradictorio o complementario.

La reiteracion de la retencion de esas piezas en el tempo puede
ser que, ademas de lo dicho, pretendiera evitar el uso de los “pedacitos”
en practicas supersticiosas, como sucedia con las tiras de lienzo em-
pleadas en la confirmacion. Antes del Concilio, las sinodales del Norte
recogen una serie de practicas de ese tipo que se valian del agua bendita
o de otros elementos empleados en el rito'>*. Después, aunque las re-
ferencias se reducen en los sinodos, la Inquisicion tratd casos de ese
tipo: por ejemplo, en una visita a tierras de Ourense en 1579 se cons-
tataron ceremonias y usos “de los conversos’ que llamaron la atencion
del inquisidor Licenciado Cantera al respecto de que, naciendo una
criatura “la lavan con un poco de agua en su bacin o vasija echando
oro y plata diciendo que es bueno para que Dios le haga dichoso”. No
hemos hallado datos directos a ese respecto en otras fuentes, aunque
no esta de mas mencionar que el 12,3% de las blasfemias perseguidas
por la Inquisicion de Galicia se referian al sacramento del bautismo 4,

En los sinodos pretridentinos se mencionan trivialidades que po-
dian afectar al rito, pero que se correspondian mas con los sectores pu-
dientes. El rico sinodo de Manrique de Lara mandaba a los curas “bau-
tizad con agua elemental e no rosada ni artificial ni mezclada con cosas
que mudan la naturaleza del agua, porque entonces no sera bautismo”.
Referencias de este tipo eran frecuentes y son bien conocidas: coinci-
den en reprimir las extravagancias de los poderosos en si mismas y,

139 Por ejemplo, los capitulos de Burgos de 1575 con respecto a la pila bautismal,
p. 247. Tamara Gonzalez Lopez “Creencias, asistencia y nacimiento. Dar a luz
en el interior de Galicia (ss. XVII-XIX)”, Investigaciones Historicas. Epocas Mo-
derna y Comtempordnea 40 (2020): 295-314.

140 Contreras, EI Santo Oficio ..., 503 y 660.

- 108 -



sobre todo, porque solian ser imitadas por los demas sectores. Méas ex-
trafia es la tardia orden del obispo de Mondofiedo de 1618 en la que se
recuerda que el bautismo debia hacerse por aspersion anulando la in-
mersion que, al parecer, se seguia haciendo.

En lo que atafie a la celebracion profana, los sinodos también se
dirigen a los grupos de elite, que solian otorgarle mayor importancia
que a la religiosa, sobre todo si se trataba del primogénito; quizé era en
situaciones asi cuando se retrasaba la ceremonia para difundir la
noticia, reunir padrinos e invitados y organizar banquetes y agasajos.
Como veremos en lo referente a las bodas, la Iglesia apenas podia hacer
otra cosa que advertir o amonestar, de modo que la represion
correspondia al poder civil, igual o mas interesado en controlar esas
reuniones por la facilidad con la que derivaban en actos poco
edificantes o en abusos. Por esta razon se mantuvo vigente la real
provision de 14 de octubre de 1493 que limitaba la asistencia a los
padres y “los compadres i comadres i otras personas, que quieran, hasta
seis personas i no mas”!*!. Volveremos sobre esto.

La iglesia se preocup6 mas de la asistencia de los curas a los ritos
y fiestas del bautismo por una cuestion de imagen, de modo que los
sinodos condenaban su participacion de forma general, y sobre todo,
que no bautizasen a sus propios hijos o nietos. En el de Manrique de
Lara de 1543-44 se ordenaba a los clérigos —los parrocos en especial—
que no fuesen a “bodas, baptisterios e missas nuevas”, porque “suele
aver muertes de hombres y escandalos e alborotos™; es decir, la prohi-
bicion afectaba a las situaciones de peligro moral derivadas de actos
litirgicos. Si esa admonicion se repetia es porque no se cumplia, aun-
que las visitas progresivamente dejaran de mencionarlas. En otras
fuentes si se comprueba el incumplimiento, incluso cuando se trataba

141 Ofelia Rey Castelao, “De la casa a la pila: habitos y costumbres de bautismo
y padrinazgo en Santiago de Compostela, siglos XVII y XVIII”, en Vida coti-
diana en la Monarquia hispanica. Tiempos y espacios, ed. de Inmaculada Arias
de Saavedra y Miguel L. Lépez-Guadalupe, (Granada. Universidad, 2015), 195-
214. Tamara Gonzalez Lopez, “Entre el rito y la fiesta: la ceremonia bautismal en
los siglos XVI-XIX”, Hispania Sacra 148 (2021): 445-455.

- 109 -



de criaturas extramatrimoniales: por ejemplo, en la didcesis de Ou-
rense hallamos huellas en procesos judiciales como en uno de 1576 por
amancebamiento e incesto de Francisca Fernandez con Francisco Car-
nero, que no ocultaban su relacion aun estando €l casado, hasta el punto
de que ¢l celebro publicamente “al tiempo de su bautizo fue notorio el
dicho Francisco Carnero lo bautizara por su hijo... Y al dia que le bau-
tiz6 el dicho hijo del dicho Francisco en los bautisterios dice este tes-
tigo comio y bebid con los clérigos y compadres y personas que bauti-
zaron al dicho hijo”!#,

3.2. Padrinazgo y compadrazgo

Los nacimientos y bautismos de Felipe Il y de sus descendientes
son toda una muestra de lo que podia pasar a cualquier familia y esto
afectaba de un modo prioritario a la eleccion de padrinos y madrinas.
Dado que unos se produjeron antes del Concilio de Trento y otros des-
pués, nos serviran para observar si respetaban las normas, pero, sobre
todo, el interés de hacerlo radica en la verticalidad del ejemplo. Debe
tenerse en cuenta que los natalicios reales fueron objeto de alguna pu-
blicacion, ademas de que los datos sobre bautizos y padrinos aparecen
en las biografias del rey y de sus retofios. Como veremos, definen un
modelo que seguramente seria mimetizado por las elites cortesanas y
de ahi iria por capilaridad a los demas componentes de del circulo cor-
tesano, incluidos el personal de apoyo y el servicio doméstico. Ade-
mas, las ciudades festejaban los nacimientos principescos con fiestas
religiosas y civiles, que en ocasiones se reflejaban en las imprentas, por
lo que el modelo se transmitia mas alla de la corte.

En 1527, Felipe, nacido el 21 de mayo, fue bautizado el 5 de ju-
nio, un plazo que excedia, pero no mucho, el que decian las normas
pre-tridentinas. Fue apadrinado por su tia Leonor de Austria y su pa-
drino y porteador fue el condestable don Ifiigo Fernandez de Velasco,
a quien asistieron los duques de Alba y de Béjar, mientras que las in-
signias de la condicion real del nifio eran llevadas por grandes de

142 Archivo del Reino de Galicia (en adelante ARG), Real Audiencia, 1548-51.

- 110 -



Espafia. Su hijo Carlos, nacido en 8 de julio de 1545 en Valladolid —
cuya madre muri6 a los cuatro dias— fue cristianado el 2 de agosto, sin
llegar a un mes, por el obispo de Cartagena y sus padrinos fueron el
obispo de Ledn y don Alejo de Meneses, gran maestre de la princesa
muerta, actuando como madrina dofia Margarita de Mendoza, cama-
rera mayor de la difunta. Por entonces el apadrinamiento por un ma-
ximo de dos personas todavia no era obligatorio, pero los dos casos se
atuvieron a lo que indicaban los sinodos.

Los bautizos de los hijos del rey que sobrevivieron mas o menos
tiempo, fruto de Isabel de Valois, fueron posteriores al final del Concilio
y las normas ya eran muy precisas sobre el lugar de celebracion y sobre
el padrinazgo. El de Isabel Clara Eugenia, nacida en el Sitio de Valsain
(diocesis de Segovia) el 12 de agosto de 1566, fue oficiado por el nuncio
papal Juan Bautista Castagna y tuvo por padrino a su tio don Juan de
Austria y por madrina a su tia dofia Juana; su primer nombre era el de su
madre, el segundo el del santo del dia de su nacimiento y el tercero, al
parecer, por haber llegado el cuerpo de la santa desde Saint Denis a To-
ledo. Catalina Micaela, que vio la luz en Madrid el 19 de octubre de
1567, recibio el suyo de su abuela materna, Catalina de Médicis, y el
segundo por haber nacido en la octava de San Miguel Arcangel; fueron
sus padrinos el archiduque Rodolfo y la princesa dofia Juana, siendo por-
teada a la pila bautismal por don Juan de Austria.

De los hijos de Felipe II con Ana de Austria, Fernando, nacido
en el Alcazar de Madrid el 4 de diciembre de 1571, fue bautizado de
inmediato, el dia 16, en la parroquial de San Gil, por el obispo de Si-
giienza, cardenal Diego de Espinosa, que también era presidente del
Consejo de Castilla; fue apadrinado por el archiduque Wenceslao, su
tio materno, y por dofia Juana de Austria, su tia paterna. Carlos Lo-
renzo, quien naci6 de forma accidental en Galapagar el 12 de agosto
de 1573, fue bautizado por el nuncio en la parroquial de esa localidad,
siendo sus padrinos, de nuevo dofa Juana, su tia, y el archiduque Al-
berto. Diego Félix llegd al mundo el 15 de agosto de 1575 y fue cris-
tianado el 25 en San Gil, ya por entonces convertida en convento, por
el cardenal don Gaspar de Quiroga, arzobispo de Toledo, y su padrino,
unico en este caso, fue el duque de Alba, don Fernando Alvarez de

- 111 -



Toledo; es decir, se empled la otra opciéon admitida por la Iglesia, ya
que no era obligatorio que hubiese padrino y madrina. El sucesor del
rey, el futuro Felipe III, naci6 en el mismo lugar en 14 de abril de 1578
y el 1 de mayo fue llevado a San Gil donde tuvo el mismo oficiante,
siendo padrinos el archiduque Alberto, su tio, y su propia hermana,
Isabel Clara Eugenia, mujer del anterior, actuando como ayas dofia
Ana de Mendoza, mujer de Garci Ramirez de Cardenas, y dofia Juana
Jiménez de Cisneros. La ultima hija del rey, Maria, nacio6 el 14 de fe-
brero de 1580 y fue bautizada también por el nuncio y apadrinada por
su hermana mayor, la mencionada Isabel Clara Eugenia, y por su tio el
cardenal-archiduque Alberto.

En todos los casos se sigui6 la normativa romana en lo referente
a la proximidad del bautismo con respecto al nacimiento; a la celebra-
cion de la ceremonia en el templo adecuado, es decir, el parroquial, y
al numero de padrinos. Ademas, se constatan practicas que seran habi-
tuales entre los vasallos del rey, como recurrir a la parentela mas pro-
xima para seleccionar padrinos y madrinas, lo que serd muy frecuente
incluso en los sectores populares. Asi pues, el ejemplo desde arriba
tendria algtin efecto.

Los sinodos nortefios anteriores a Trento —y los de los demas te-
rritorios— dan una imagen de falsa diversidad de las practicas de apa-
drinamiento, toda vez que, observados de forma conjunta, desde antes
de 1500 se desarrollaba un proceso de simplificacion y unificacion ri-
tual y de reduccion del namero de padrinos a dos o tres. Por derivacion,
se modific6 también el compadrazgo, ya que el padrinazgo pasé de ser
“extensivo”, es decir, orientado por el interés social de ampliar las re-
des de relacion fuera de la familia y de la comunidad, a ser “intensivo”
-un padrino o una pareja—, de modo que, en teoria, se reforzaba el com-
ponente religioso, pero mas bien se advierte el interés en minimizar el
riesgo del parentesco espiritual con la perspectiva de futuros matrimo-
nios de los hijos ¢ hijas. Volviendo atras, esto se reflejaba en la obliga-
cion de registrar sus nombres junto con los de los padres.

En efecto, las orientaciones y mandatos de los obispos relativos
a la reduccion del nimero de padrinos fueron atendidas de un modo
casi general, seguramente, ante todo, porque contribuian a limitar los

-112 -



efectos de la endogamia matrimonial. La similitud se comprueba, cla-
ramente, con la Bretana francesa, donde tuvo un éxito rapido el modelo
de tres padrinos: dos hombres y una mujer para los nifios y dos mujeres
y un hombre para las nifias, aunque no siempre se cumplia; la diferen-
cia es que alli, tanto el primer padrino enumerado como la primera ma-
drina eran reconocidos como los verdaderamente relevantes y se les
daba el calificativo de “grand” y “grande” respectivamente'43. Des-
pués de Concilio, se pasé al modelo de pareja.

A falta de registros parroquiales, es dificil obtener pruebas sobre
las practicas seguidas en el norte. Ahora bien, los sinodos anteriores, pa-
ralelos y posteriores al concilio no dan indicios de que hubiese prolifera-
cion de padrinos, de modo que se cumplirian las normas. En los sinodos
por lo general también se fijo el limite en tres: por ejemplo, en 1534 el
obispo de Mondoiiedo, Pedro Pacheco, mandaba “que ninglin clérigo
reciba en baptisterio de ninguna criatura mas de tres personas para com-
padres, y es a saber: siendo nifio el que se bautiza como dos hombres y
una mujer y siendo nifla dos mujeres y un hombre”. El hecho de que ya
antes de terminar Trento en algunas sinodales no se mencione el nimero
parece indicar que se habia ido ajustando al modelo ternario e incluso al
binario. Cuando tenemos registros antes de finalizado el Concilio, aun
siendo excepcionales, se demuestra que el modelo de pareja era domi-
nante: en las peninsulas atlanticas gallegas, en concreto en Vilanova de
Arousa donde hay un libro de entre 1539 y 1561, solo tres partidas de 95
no responden a esa formula; en cambio, en la parroquia de San Clodio,
en Ourense, en los afios sesenta del X VI, se mantenia el modelo de tres;
en este caso, el responsable de la parroquia era un monje, por lo que no
sabemos cual era su referencia normativa.

El Concilio fij6 de forma clara en el capitulo 24 de 11 de noviem-
bre de 1563 que habria un padrino o, todo lo mas, padrino y madrina.
Esa restriccion numérica se hacia en beneficio de su calidad y sobre la
idea de que la proliferacion de padrinos diluia las responsabilidades

143 Pierre-Yves Quémener, “Parrainage et nomination en Bretagne aux XVe et
XVle siecles”, Annales de Démographie Historigue 1 (2017): 145-179.

- 113 -



con respecto a los ahijados'#; dicho de otra forma, se culminé una
transaccion entre las bases teologicas del padrinazgo, que exigian un
unico padrino, y la costumbre popular, tendente a la pluralidad. Ese
capitulo dejo claro a quiénes afectaba el parentesco espiritual: se pudo
anular ese efecto, pero no se hizo porque lo impedia la tesis del renaci-
miento espiritual centrado en el sacramento. Se advertia que el vinculo
establecido en el bautismo entre el bautizado, sus padres y los padrinos
no solamente impedia, sino que dirimia el matrimonio y que, por no
quedar registro de los nombres de quienes participaron se habian cele-
brado y seguian celebrandose muchos matrimonios irregulares o nulos.

En Galicia o en Cantabria el padrinazgo doble, madrina y padrino,
se hizo general tanto en ciudades y villas como en el rural, casi sin ex-
cepcion. En los nicleos urbanos, que marcaban la pauta, esta claro que
se obedecid la normativa, pero se optd por el modelo mas amplio, el de
padrino y madrina. Los nifios y nifias que eran abandonados en el Real
Hospital de Santiago, llevaban también padrinos y madrinas —aunque lo
eran de tramite, miembros del personal del centro—, que no tendrian
vinculo alguno, ni les darian atencion espiritual '4°.

Es decir, todo respondia a la preocupacion de las autoridades por
la dimension alcanzada por el parentesco espiritual al proliferar los
padrinos y madrinas en sociedades que ya de por si eran muy
endogamicas. Como veremos la hablar del matrimonio, ese parentesco
repercutia a posteriori en los acuerdos y contratos nupciales y en la
aplicacion sacramental del matrimonio, por ejemplo, si este parentesco
se ocultaba. Tenia también trascendencia fuera del ambito religioso por
cuanto generaba una afinidad que deberian confesar los testigos de los
pleitos, ya fueran estos civiles, criminales o eclesiasticos.

144 Guido Alfani, Fathers and Godfathers. Spiritual kinship in Early Modern It-
aly, (Routledge: Burlington, 2009), 31-63

145 Ofelia Rey Castelao y Baudilio Barreiro Mallon, “Apadrinar a un pobre en la
diocesis de Santiago de Compostela, siglos XVII-XIX”, en La respuesta social a
la pobreza en la Peninsula Ibérica durante la Edad Moderna, ed. de en Maria
José Pérez Alvarez y M* Marta Lobo de Aratjo (Ledn: Universidad, 2014), 21.

-114-



En niveles populares —y quiza en otros mas altos— no era facil
entender el concepto y los sinodos y otros textos indican que, como
antes de Trento, habia una general confusion sobre quiénes eran padri-
nos y madrinas y quiénes no, lo que fue preciso aclarar por parte de los
obispos en mas de una ocasion, sin lograr del todo su objetivo. Si en
1543-1544, Manrique de Lara —no era el primero en hacerlo— dejaba
claro que se anotase "el nombre de los padrinos e madrinas “que tuvie-
ren a la pila porque se sepa el parentesco”, las sinodales de Oviedo de
1553 sefalaban con claridad que eran padrinos de la criatura "sola-
mente a los que asi le tuvieren a la pila”, siendo testigos los demas;
pero en esa misma didcesis, los mandatos de don Juan Alvarez de Cal-
das, impresos en 1608, recordaban que segun lo dispuesto en Trento lo
eran solo los que “tengan en la pila baptismal al que se baptizare y le
saquen della” y el ministro deberia “sefialar quien es el padrino o pa-
drinos™!'*®, En los capitulos de Burgos de 1575, el arzobispo Pacheco
insistio mucho en que se aclarase quiénes actuaban como padrinos, res-
ponsabilidad que correspondia al cura: podria serlo un hombre o una
mujer o a lo mas un hombre y una mujer “y si muchos se allegaren les
pregunté cuales han de ser...” y “quando admitiere dos entrambos to-
men el baptizado de la pila porque el que no le tocare no contrae cog-
nacion espiritual. Y si mas se llegaren a ser padrinos y tocaren a la
criatura, no se contrae” 4.

En fin, parece elemental, pero cabe preguntar si acaso los demas
presentes y las gentes del comun seguian considerando que lo eran a
quienes no pasaban de ser testigos o invitados. Asi pues, el problema
era menos el nimero de padrinos, que hacer entender a los feligreses
el concepto doctrinal y esclarecer quiénes habrian actuado como tales,
puesto que solian ser muchos los presentes en cada ceremonia y mas
de uno los que habrian tocado a la criatura durante el rito, en especial
en el momento y acto de sacarla de la pila. Igualmente era necesario
que cada uno de los que intervenian, empezando por el cura, fuesen
conscientes tanto del hecho en si como de las consecuencias hacia el

146 Sénchez Diego, “Bautismo y padrinazgo en las sinodales”, 337.
147 Pacheco, Constituciones sinodales..., 144.

- 115 -



futuro, de ahi la importancia de las actas. Obviamente, la preocupacion
de fondo eran la consanguinidad y los matrimonios celebrados sin dis-
pensa, por esto fue importante sefialar que solo contaban quienes apa-
recian anotados en los registros parroquiales.

El sinodo de Pedro Pacheco de Mondofiedo de 1534 introdujo un
matiz de interés social al aclarar que los padrinos no solo adquirian esa
condicion, sino la de compadres, elevando la relacion entre padres y
padrinos por encima de las establecidas entre bautizados y padrinos,
algo que en Europa por aquel entonces todavia no era frecuente. La
limitacion numérica establecia una ligazon nueva —si no eran parientes
antes— o reforzada si lo eran. Por generar afinidad similar a la de la
sangre, esa relacion contribuia a fijar modelos de sociabilidad y por
esto tenia gran trascendencia: es muy importante subrayar que el lazo
entre padres y padrinos —el compadrazgo— era mas firme de lo que sera
después entre padrinos y ahijados, puesto que los primeros eran quie-
nes lo establecian en funcion de sus intereses —reforzados en las fies-
tas— y también de la edad y, por lo tanto, de la vinculacion generacio-
nal. Mientras que con el tiempo la relacion entre padrinos y ahijados
podia olvidarse.

El Concilio no exigio requisitos a los padrinos y su eleccion
correspondia a los padres, que con ello estaban tomando la decision de
incorporar a su familia a nuevos miembros con sus deberes, pero no es
de creer que ese fuese el modo de pensar. La reduccion progresiva tuvo
como resultado la verticalizacion de la eleccion social, en la logica del
padrinazgo como instrumento de diferenciacion social o de refuerzo de
redes clientelares, lo que progresivamente fue sustituido ya antes del
siglo XVIII por el modelo intrafamiliar.

En cuanto a la eleccion de padrinos y madrinas, como en toda
Europa se creia que si una embarazada iba de madrina se moriria, pero
no hay modo de saber si esto las excluyo en la realidad. Llama la
atencion que en las pequefias parroquias de la Galicia occidental en el
54% de los casos el padrino, la madrina o ambos fuesen de parroquias
vecinas, limitrofes o no, de lo que se deduce que no buscaban evitar
futuros impedimentos, pero también que se primaba la rapidez, dado
el elevado nivel de muertes en los primeros dias. Se trataba de una

- 116 -



eleccion mas social que familiar, ya que la coincidencia de apellidos es
de apenas el 4%, localizdndose hombres y mujeres que se repiten en
esa funcion, lo que puede indicar que eran personas relevantes en las
comunidades. En Cantabria, unos afios después, la presencia de
parientes superaba el 30%. La practica del padrinazgo obedece a
criterios que denotan la estratificacion y la endogamia social,
economica, profesional y territorial: Agneés Fine subrayaba
precisamente que estaba orientado por la herencia, de ahi que las
madrinas fuesen tan importantes cuando no tenia hijos y eran, por
ejemplo, hermanas de las madres'*3. Afiadimos a ello la sospecha de
que se busco a padrinos y madrinas sin hijos, lo que solo se podria
comprobar en estudios locales con reconstruccion de familias: no
olvidemos que en la Edad Moderna hasta un quince por ciento de
matrimonios no los tenia por dificulta natural y que una proporcion
muy alta —ignoramos su medida real— los perderian por efecto de la
mortalidad, de forma que tendrian que buscar herederos o herederas
entre los de los demas y quiza asi asegurarse los cuidados en la vejez.

En algunas didcesis se excluyo a los eclesidsticos. En Lugo, entre
el siglo XVIy finales del XVII, el recurso a padrinos del clero aument6
—eran considerados vecinos— pero no asi en la Galicia occidental,
donde apenas aparecen y cuando lo hacen, eran parientes de los
padres'#®. La Iglesia temia, no sin razon, que ocultasen la condicion de
padres de las criaturas. Fernandez Zorrilla en 1617 recordaba que
“suelen algunos malos clérigos por mas disimular su pecado, doblar la
culpa del; y temiendo mas a los hombres que a Dios, hazerse
compadres en los bautismos de los hijos de aquellas mugeres con quien
tratan o han tratado deshonestamente con lo qual procuran mostrar
estar en aquello” inocentes, lo que se castigaria con quince dias de

148 Agnés Fine, Parrains, marraines. La parenté spirituelle en Europe, (Paris:
Fayard, 1994), 112.

149 Tamara Gonzalez Lopez, “Eclesiasticos sirviendo de padrinos: el papel del
clero en el padrinazgo en la diocesis de Lugo (siglos XVI-XIX)”, Tiempos mo-
dernos 38 (2019): 224-241.  http://www.tiemposmodernos.org/tm3/in-
dex.php/tm/article/view/4651/834.

-117 -



reclusion y seis mil maravedis de multa “aunque bien permitimos que
bautize a los hijos de la misma muger legitimos o que se tenga por
cierto no ser de tal cura”.

(Cual era la relacion posterior con los ahijados? Era solo teoria y
buena intencidén que en muchos sinodos se indicase que los padrinos
deberian ocuparse de su formacion religiosa. El obispo Manrique de
Lara en 1543—1544 ordenaba al cura que sefialase a los padrinos qye
“ensefien a sus ahijados el credo, paternoster, avemaria e doctrina cris-
tiana'>". Pero esto era imposible si vivian en lugar diferente que los
padres, si es que estaban en condiciones de hacerlo y la voluntad de
practicarlo.

En lo que se refiere a otras formas de relacion entre padrinos y
ahijados, el problema estd en que ese vinculo no tiene un reconoci-
miento en la ley civil, asi que es muy dificil encontrar testimonios. En
escrituras notariales de la Tierra de Santiago hemos localizado una de
1606 en la que se recoge un apartamiento hecho por Juan de Sivalde,
vecino de la compostelana parroquia de Sar, de un pleito que sostenia
con Alonso Barcala y Alberta de Sanmartifio, vecinos de Rianxo, sobre
los costes que les demandaba por la crianza de una muchacha llamada
Petronila, dandose por pago, a su vez, de Juan Gonzalez, racionero de
Sancti Spiritus de la catedral, padrino de la menor, que le entregd una
mantilla negra de su propiedad; ahora bien, sospechamos que el pa-
drino era su padre real !,

Los términos "compadre" y "comadre" aparecen en la documenta-
cion publica de un modo esporadico porque no obedecen a ninguna
forma legalmente reconocida y cuando aparecen, su significado es am-
biguo o polivalente. Por ejemplo, en una concordia firmada en 1570 en-
contramos a Sanjuan Camina, vecino de Santiago, actuando en nombre
de Maria das Seixas, "su comadre y criada", natural de Velouriz, para
realizar un acuerdo con el portugués Antonio Pérez, vecino de Aveiro,

150 Antonio Garcia y otros (eds.), Synodicon Hispanum (Madrid: BAC, 1981),
140.

151 ACS, Protocolos notariales, 132, 29-06-1606,

- 118 -



por el cual Sanjuan asentaba a Maria por un afo al servicio de este por
seis ducados'>2. Y en 1572, Juan de Herrera, maestro de obras de la ca-
tedral compostelana, suscribid una obligacion notarial de pagar la dote
de casamiento del cantero Gregorio Barba, vecino de Santiago, en su
boda con Dominga Lépez, residente en esa ciudad, y comadre del otor-
gante. Todavia es mas raro encontrar el término compadre, que hallamos
solo en una escritura de entre miles, aunque es muy interesante, ya que
se trata de una obligacion hecha en 1586 por Juan Ibafiez de Paz, correo
mayor del rey en el reino de Galicia, como principal, y Juan de Valencia,
como su fiador, vecinos ambos de Santiago, de pagar al licenciado Dio-
nisio 81 ducados cada uno por una dispensa papal para un matrimonio
entre una hermana del primero con un compadre suyo '3,

En sintesis, a mayor nimero de padrinos en una comunidad
cerrada, sumado a la consanguinidad por endogamia, se limitaban
futuros matrimonios. Al no haber actas, el conocimiento de quiénes
habian sido padrinos o madrinas podia perderse o confundirse su
recuerdo y era facil ocultar el parentesco espiritual para evitar pedir
dispensas, y eso es lo que paso. El acta tenia otro sentido con respecto
a los padrinos: el de escribir sus nombres en un libro y declararles el
parentesco contraido, para que no pudiesen alegar ignorancia.
Volveremos a encontrarnos con este tema al hablar del matrimonio.

3.3. Nombres e identidad

A lo largo de estas paginas insistimos en la tendencia de la
bibliografia sobre la Contrarreforma a relacionarlo todo con la practica
religiosa, 1o que a su vez ha derivado en que algunos aspectos que a
primera vista pueden ser interpretados en esa clave, lo son mucho
menos cuando se observan desde otros angulos. El caso mas tipico es
el de la onomastica, que se ha utilizado como un indicador de las
devociones, en especial para ver si el Concilio y su revalorizacion de

152 ACS, Protocolos, 049, 23-09-1570; 056, 7-08-1572.
153 ACS, Protocolos, 095, 16-08-1586.

-119 -



los santos tuvieron impacto en los nombres de hombres y mujeres!>.
Sin embargo, la historiografia demografica y social y la antropologia
han hecho otras consideraciones de indole familiar y de herencia,
poniendo el acento en el traspaso de los nombres de los padres y
madres a los hijos ¢ hijas, bien visible en las genealogias sin que fuese
una practica solo de los ricos, que significaria el fortalecimiento de los
linajes. Al contrario, la repeticion derivada de la muerte de un nifio o
de una nifia cuyo nombre se ponia al siguiente —como se ha demostrado
a través de la reconstruccion de familias—, implica una subvaloracion
de la identidad de alguien que podia morirse de inmediato. En todo
caso, la acumulacion de frecuencias en un solo nombre era un resultado
estadistico de si el abuelo, el padre y el hijo se llamaban Juan, y como
padrinos daban ese nombre a sus ahijados, y asi sucesivamente. Lo que
esta claro es que hay una inercia al margen de la devocion religiosa.

Ademas, en lo referente a los territorios del norte, los nombres
han sido objeto de estudio de los fil6logos, interesados en el proceso
de castellanizacion, lo que tiene su relevancia en espacios como el Pais
Vasco, Galicia o Asturias. No haremos aqui un estado de la cuestion
por haberlos ya: baste decir que la onomastica sirve un poco para todo
y que el principal problema para llegar a conclusiones firmes es la falta
de registros de bautismos, que obliga a recurrir a fuentes que registran
a adultos cuya edad se ignora, de modo que el habitual célculo de
frecuencias de nombres puede incluir a dos 0 mas generaciones.

Una linea de fuerza ya antes del Concilio era anular los nombres
alejados del ideal cristiano e imponer los que reflejasen virtud. Un
mandato reiterado en los sinodos es que los curas impusiesen “los
nombres de los sanctos e sanctas que estan en el cielo, porque se les
deis por abogados, e non Hector ni Roldan ni otros que aveis
acostumbrado a les poner”'>, lo que les otorgaba autoridad sobre la
eleccion, cuando se suponia que eran los padres quienes tenian que
decidir. Con variantes, estas precisiones aparecen de forma general,

154 Méaximo Garcia Fernandez, "El recurso al Santoral en Castilla, del Barroco a
la Thustracion, 1650-1834". Hispania Sacra 101 (1998): 133-173.

155 Sanchez Diego, “Bautismo y padrinazgo en las sinodales”, 337.

- 120 -



inalterable y reiterada, por lo que se deduciria la “resistencia” por parte
de los feligreses o, al contrario, la incapacidad de hacerles llegar la
relevancia de los argumentos contrarios a las tradiciones populares o
familiares. Los propios sinodos contenian el santoral de cada didcesis
con gran frecuencia y se fueron imprimiendo otros textos para que los
curas tuviesen una panoplia mas amplia de referencias, en especial el
Martirologium romanum. Ahora bien, los nombres literarios de los que
hablan los sinodos serian cosa de las clases altas e informadas, ya que
no se hallan entre el comiin.

Es importante sefialar que, en las actas de bautismo, los nombres
—en general bastante resistentes a los cambios—, aparecen en sus for-
mas castellanas, seguramente porque lo estaban los santos que figura-
ban en las sinodales y en los cuadernos anuales de las didcesis'>®. Esos
eran los modelos que reproducian los curas, contribuyendo a castella-
nizar nombres, apellidos y toponimos; fue un proceso mas lento que
en la documentacion oficial, pero muy eficaz al modificar la identifi-
cacion de individuos y familias en los papeles que acreditaban quiénes
y de donde eran.

Cuando contamos ya con algunos registros de bautismos, tanto
en el &mbito urbano como en el rural, en el Norte se imponia un tnico
nombre y, salvo excepciones, asi fue hasta mediados del siglo XVII,
inicidandose desde entonces una carrera por multiplicarlos. Las razones
de la seleccion respondian, en realidad, a un mezcla de factores, empe-
zando por la composicion familiar y la organizacion de la transmision
patrimonial: en la Galicia occidental a fines del XVI y comienzos del
XVII, un 18% de los nifios llevaban el nombre de su padrino y el 16%
de las nifias el de su madrina, pero en los nifios era muy importante el
nombre del padre y el de la madre en las nifias, sin apenas correlacion
con los patronos de las parroquias, o los titulares de cofradias y de er-
mitas. En la diocesis de Lugo la transmision de los nombres de la fa-
milia carnal no era muy alta: a comienzos del XVII, el 6,8% de los
padres y el 4,5% de las madres transmitieron los suyos a sus hijos; el

156 Aligual que en Bretafia: Michel Lagrée, Religion et cultures en Bretagne (Pa-
ris : Fayard, 1992), 107-117.

-121 -



8% eran nombres de madrinas y otro tanto de padrinos y solo el 5,12%
del santo patron de la parroquia'®’.

El santoral se aplicaba de forma mas rigurosa a las criaturas
abandonadas. Por ejemplo, los que entraban de la casa de expdsitos del
Hospital de Santiago, eran bautizados de forma inmediata por el
capellan de guardia, y lo mas préctico era recurrir al santo del dia, por
lo que dominaba la diversidad y, a veces, el exotismo. A ese nombre
se afiadia el apellido Rey, lo que pretendia evitar el apelativo comun
de “expositos”, demasiado evidente. Los nombres de los abandonados
en las parroquias rurales no eran muy diferentes a los demas, pero si el
apellido que solia asociarse a los lugares del hallazgo —“de la puerta”,
“de la iglesia™— etc.

(Qué nombres se impusieron en el norte? Es una cuestion que
nos remitiria a un sinfin de publicaciones que resultan bastante unani-
mes en los resultados. Stephen Williams, en una conocida sintesis so-
bre Europa occidental, hizo hincapié en la sorprendente concentracion
en unos cuantos y en que eran los mismos en Francia o en Inglaterra,
de modo que en el siglo XVI habia como una especie de bolsa comun
encabezada por los apdstoles Juan, a la cabeza, Pedro y Santiago, se-
guidos en Francia por los santos promovidos por los franciscanos ',

Poco sabemos del Pais Vasco, aunque se atribuye al Concilio la
obligacion de bautizar a los recién nacidos con nombres cristianos y la
desaparicion de los que no lo eran, salvo los que pervivieron como ape-
llidos. La forma eusquérica del santoral cristiano paso a ser marginal,
manteniéndose en la transmision oral, pero no la documentacion ofi-
cial, dado que el euskera no era empleado en la administracion de la
Iglesia. En ese proceso hubo supervivientes, como figo, derivacion de
Eneko popularizada por la figura de Ignacio de Loyola, y otros nom-
bres tradicionales que se reflejan en la profusion de variantes de uso
popular, en especial en el Pais Vasco septentrional, mas conservador a

157 Tamara Gonzalez Lopez, “Patrimonio inmaterial, comunidade e familia na
antroponimia da Galicia interior (ss. XVII-XIX), Madrygal 22 (2019): 193-208.

158 Stephen Williams, The means of naming. A social and cultural History of per-
sonal naming in Western Europe, (Londres: Routlegde,1998), 185-187.

-122 -



159 Un ejemplo de cambio es el paso de Jakue por San-

este respecto
tiago.

Aprovechamos el pie que nos da ese nombre para plantear la
cuestion del rechazo en el espacio rural hacia determinados nombres:
Santiago es quiza el mas significativo. Hace un tiempo, realizamos un
estudio comparativo de los nombres masculinos a partir de la consulta
de censos nominativos, listas fiscales y, sobre todo, de los intervinien-
tes en procesos judiciales, para establecer el ranking onomastico en los
espacios rurales que nos ocupan y comprobar si la popularidad que
Santiago tenia en otros paises era la misma que en la Corona de Casti-
lla, de la que era, por una larga tradicion, el santo patrono. Su nombre
era omnipresente en toponimos urbanos y rurales y en instituciones —
Orden de Santiago, conventos, hospitales—, por lo que su modesto lu-
gar como nombre personal es un indicador del poco aprecio que se le
tenia debido al pago del Voto de Santiago y, sin duda alguna, a la in-
tensa conflictividad que generd en tiempos de Felipe 11 y a la politica
expansiva de esa renta llevada a cabo por el cabildo y los arzobispos
compostelanos. Pensemos que cada afio, los parrocos tenian que anun-
ciar a sus feligreses el paso del perceptor del Voto y que su impago
implicaba excomunion, para lo que el cobrador —que solia ser un
arrendatario— llevaba en mano una paulina y una cédula real que le
facilitaba las cosas gracias a la amenaza de excomunion '*°.

En estas condiciones, Santiago y todas las variantes de este nom-
bre —Diego, Jaime, Jacome, Jacobo—, se sitiian en niveles siempre in-
feriores a Juan, el mas general, seguido de Francisco y Antonio, lo que
obedece a la creciente accion de los franciscanos. Si una quinta parte
de los franceses se llamaba Santiago en la segunda mitad del X VI, en
Castilla y Portugal —donde también se pagaba el Voto— no pasaban de
una décima parte. En cuanto a los territorios del norte podria suponerse

159 Mikel Gorrotxategi Nieto, “Evolucion del nombre de pila en el Pais Vasco
peninsular”, Fontes linguae vasconum: Studia et documenta 83 (2000): 151-168.
160 Ofelia Rey Castelao, “Patronos e identidades en la Monarquia Hispanica en el
periodo de la disputa del patronato de Santiago (1618-1630)”, Hispania 266
(2020) https://doi.org/10.3989/hispania.2020.021.

-123 -


https://dialnet.unirioja.es/servlet/autor?codigo=25903
https://dialnet.unirioja.es/servlet/revista?codigo=593
https://doi.org/10.3989/hispania.2020.021

a Asturias y a Galicia una mayor afinidad con el Apdstol, pero las cifras
que hemos obtenido son diferentes entre los dos territorios:

Nombres masculinos
Oviedo Galicia Leén |Zamora
XVI12 XVII/1 XVI2 XVII/1 XVI2 | XVI2
N % N % N % N % [N[%[N|%
Juan 30 16,2 32 17,2 40 20,6 43 22,6 23189 16]10,1
Diego 21 114 17 9,1 12 6,2 2 1,0 | 4]33][11]69
Pedro 17 9,2 20 10,7 37 19,0 24 12,6 |15[12,3] 14|89
Antonio 2 1,1 10 54 9 4,6 18 95 | 6]49(24[152
Alonso 19 10,3 9 48 15 7,7 12 63 | 7]57[14|89
Francisco 4 2,1 11 59 10 5,1 11 58 [14]11,5[22 (13,9
Otros 92 49,7 87 46,8 71 36,6 80 31,6 [5343,4[57[36,1
Total 185 100 186 100 194 100 190 100 |122[100]158|100

Asturias, donde no se pagaba el Voto, era el tinico territorio donde
Diego ocupaba el segundo lugar, en parte por el aumento de los santos
franciscanos. En Galicia, aun teniendo el sepulcro del Apdstol, el pago
de esarenta era general y odiada y eso quiza se traduce en la infrecuencia
de Diego o de Jacobo, con tendencia a ir desapareciendo, mientras que
era muy alta la presencia de otros dos apostoles, Juan y Pedro: por ejem-
plo, en el rural lucense, en tierra de Cervantes, en 1590 era el ultimo de
los ocho primeros nombres masculinos, encabezados por Pedro, Juan,
Bartolomé, Alonso, Francisco y Domingo. En los otros territorios del
norte que pagaban el Voto desde la Edad Media, como Leon y Zamora,
Diego ocupaba el Gltimo puesto. Asi pues, se puede hablar de una forma
indirecta y elemental de rechazo entre el campesinado.

Terminamos este aspecto comparando las ciudades con el campo
para ver si habia una influencia de los modelos urbanos. Tomemos como
ejemplo la ciudad de Ourense donde se ha comprobado que entre 1540
y 1590 hubo cambios rapidos, retrocediendo nombres como Alvaro,
Gonzalo, Lopo, Roy, Fernan, etc., pasando a predominar Antonio, Do-
mingo, Francisco, Bartolomé o Miguel entre los hombres y Maria, Ana,
Catalina y Francisca entre ellas; en 1597 los mas frecuentes eran Juan
(18,8%), Pedro (14,6%), Antonio y Francisco, con algo mas del 8% cada
uno; Bartolomé y Domingo, casi equiparados, y Gregorio. En el rural, el
padron de la jurisdiccion de San Clodio de 1580 da resultado un poco
diferente: coinciden en Juan, pero Pedro se le acercaba con el 17,6%,

-124 -



seguido de Alonso y Antonio casi igualados en 5%, y mas abajo Gre-
gorio, Bartolomé, Rodrigo, Gonzalo, Jacome, etc, dentro de una gran
variedad, ya sin rastro de nombres medievales'6!.

En las mismas fuentes y fechas, entre los nombres de mujer se
constata el general dominio de los relacionados con la tradicion mariana:
Maria se llamaba un 24,7% en la segunda mitad del XVIy 19,2% en la
primera del siglo siguiente; Isabel cayo del 13% al 5,9% al igual que otro
muy frecuente, Catalina, del 14,2% al 10,4%; Ana se mantuvo (6,2% y
7,4%). Para completar la comparacion, mencionemos que en la ciudad
de Ourense, Maria y Catalina iban a la par (14,9% y 13,9%); 5% se lla-
maban Marifa; Inés (9,9%) y Ana (7,8%), con cerca del 6% estaban
Beatriz y Constanza, no siendo irrelevantes Francisca o Leonor. En la
jurisdiccion de San Clodio, Maria identifica a una cuarta parte, Catalina
al 12,2% e Inés al 7,9%, mientras Margarita y Constanza estaban sobre
un 5%y, yamenos, Ana, Marina, Barbara, Clara, Dominga, Juana, Mag-
dalena o Teresa, estando muy por debajo Isabel o Beatriz; algunas lleva-
ban nombres de sabor medieval, como Sabina, Aldonza, Violante, Leo-
nor, Mencia, Serena, Olinda, Genoveva, Sancha, Ursula, Ginebra etc., lo
que quiza motivo los comentarios de los obispos ourensanos al respecto

de la evocacion novelesca de varios de ellos'%.

Durante el acto de imponer el sacramento de la confirmacion, el
obispo podia cambiar el nombre de una persona a peticion propia o bien
por iniciativa del prelado para modificar aquellos nombres heréticos o
frivolos que condenaban, pero no nos consta que se hiciera, aunque si se
practicaba en América. El cambio, en todo caso, podria ser util a quienes
quisieran ganar el olvido de un origen poco claro o adoptar el nombre de
una persona con la que se queria establecer una ligazon por interés here-
ditario.

161 Saavedra, La vida cotidiana..., 325.

162 Francisco Sandoval Verea y Frutos Fernandez Gonzélez, "Juntos en una casa
debajo del poderio paternal": la familia en la jurisdiccion de San Clodio do Ri-
beiro de Avia a finales del siglo XVI”, Cuadernos de Estudios Gallegos 124
(2011): 197-233.

- 125 -






4. El sacramento olvidado: la confirmacion

Este sacramento, que imprime caracter y que solo se puede recibir una
vez, apenas se ha tratado por parte de la historiografia porque no se le
dio la importancia que tenia, con algunas salvedades'®*. En la base esta
su propio concepto, las ambigiiedades que lo rodeaban, la dificultad de
explicarlo y la mayor dificultad todavia de aplicarlo. Pero reciente-
mente se ha puesto la atencion en ¢l porque para algo estaba ahi y por-
que constituia una de las principales obligaciones de los obispos y, al
mismo tiempo, era un atributo de su poder que, si se sabia utilizar, tenia
un impacto popular. Para la iglesia de Trento, la confirmacion tenia el
sentido de reforzar la fe, de lucha contra la herejia y de convertir a los
fieles en soldados de Cristo, simbolismo militar desconcertante por
cuanto, paradojicamente el sacramento no distinguia a hombres de mu-
jeres. Ademas, se tuvo en cuenta el significado e importancia simbolica
del rito, ya que solo los obispos podian conferirlo; la ceremonia de la
confirmacion era parroquial y su liturgia era colectiva y transversal so-
cialmente, de forma que se suponia que era unificadora de la

163 Ofelia Rey Castelao y Rubén Castro, “El sacramento olvidado: la confirma-
cion en la archidiocesis de Santiago, fines del XVI a 1833”, Studia Historica.
Historia Moderna 41-2 (2019): 35-69
https://doi.org/10.14201/shhmo020194123569. Michaél Gasperoni y Vincent
Gourdon (eds.) Le sacrement oublié. Histoire de la confirmation, XVIe-XXe sié-
cle, (Paris: Presses Universitaires Frangois Rabelais, 2022). Rafael Pérez Garcia,
“Visita pastoral y confirmacion en la archidiocesis de Sevilla, 1600-1650”. His-
toria Instituciones Documentos 27 (2000): 205-233. Como rito de paso ha sido
estudiada por Maximo Garcia Fernandez, Los caminos de la juventud en la Cas-
tilla moderna (Madrid: Silex, 2019), 55.



https://doi.org/10.14201/shhmo20194123569
https://dialnet.unirioja.es/servlet/editor?codigo=13361

comunidad. EI problema clave es que no se defini6 como un sacra-
mento necesario para salvarse, ni siquiera para contraer matrimonio, si
no solo para el orden sacerdotal. Ademas, se dejaron muchas puertas
abiertas a su interpretacion, de modo que esto explica las diferencias
detectadas en su desarrollo en los sinodos y en las disquisiciones de los
tedlogos, entre las que estaban los de las 6rdenes religiosas, que hicie-
ron sus adaptaciones al hilo de su propia conveniencia, en especial, los
jesuitas.

Fue el arzobispo de Milan, Carlos Borromeo, quien mejor enten-
di6 la utilidad que la confirmacion tenia para visibilizar el poder de los
obispos y quien establecio un modelo de actuacion que luego copiarian
los prelados en Espafia y en América. Se basaba en realizar confirma-
ciones frecuentes en las sedes episcopales y en dividir las dibcesis por
tramos, visitando cada uno un afio en el periodo mas adecuado y en
cada tramo, fijar puntos de referencia, en especial, las ciudades, a
donde tenian que ir los fieles para confirmarse.

La confirmacion también fue muy valorada por Felipe I, sin
duda el monarca que mas incidio en la importancia de este sacramento,
quiza por su tonalidad militar, pero sobre todo como instrumento 1til
para el reforzamiento de la fe y por el caracter mismo de su ritual. De
hecho, la confirmacion sacramental del futuro Felipe III formo parte
de la ceremonia de su reconocimiento como heredero del trono en
1584. Segtin el relato publicado por Evaristo de San Miguel, se celebro
en el convento de los jeronimos de Madrid, como todas las de este es-
tilo, ante toda la corte, antes de la jura y al final de la misa de pontifical.
La confirmacion fue conferida al nifio por el cardenal Gaspar de Qui-
roga y Vela, arzobispo de Toledo, ayudado por el cardenal Granvela y
por el nuncio del papa “concluida esta (la jura), llevaron al principe al
altar mayor, donde le administré el sacramento de la confirmacion el

cardenal Granvela”'%4.

Aunque era una muestra de respeto a los mandatos conciliares y
buscaria servir de ejemplo, lo cierto es que se reunian todas las

164 Evaristo de San Miguel, Historia de Felipe II, rey de Espaiia, (Madrid: Igna-
cio Boix, 1847), 4, 82.

- 128 -



irregularidades que el Concilio y los sinodos criticaban: no fue una ce-
remonia colectiva, ni en la parroquia; el oficiante no era el titular de la
diocesis a la que Madrid pertenecia, aunque estaba presente; hubo dos
padrinos y el heredero tenia poco mas de seis afios, por debajo de los
siete que era la edad recomendable. Es decir, no se cumplia lo que el
propio cardenal Quiroga ordenaba en las sinodales de Toledo de
1583193, y esto no era irrelevante porque en la ceremonia estaban pre-
sentes las elites civiles y eclesiasticas, primeras receptoras de la impor-
tancia que el rey daba a la confirmacion, y de que todo era adaptable
para mantener la diferenciacion social. La piramide del ejemplo fun-
cionaba mal ya desde arriba en este caso.

Mas alla de ese significativo gesto, Felipe II otorgé mucha mas
importancia al cumplimiento de este sacramento en América que en la
metropoli, quizd porque capto su utilidad para reforzar la condicion
cristiana de la poblacion local, pero sin duda mas para obligar a los
obispos a hacer frecuentes las visitas y, a través de todo ello, disminuir
el poder de las 6rdenes religiosas, dado que los miembros de estas no
podian confirmar. Igual de importante era para el control de las mino-
rias religiosas, como se demostro en los siglos posteriores de 1a colonia,
y fue un arma contra los practicantes de las antiguas religiones. Las
poblaciones nativas asistian con entusiasmo a las ceremonias de con-
firmacion, al menos en las zonas rurales, ya que, sin comprender el rito,
era una oportunidad de ver en persona a un principe de la Iglesiay a su
corte y a la gente importante que los rodeaba. Lo que no parece que se
diese en el norte peninsular, salvo en las sedes episcopales.

Para conocer el cumplimiento de este sacramento en tiempos de
Felipe II, lo primero son los sinodos diocesanos que, como veremos,
fueron poco homogéneos al explicarlo. Contienen informacion al res-
pecto las visitas ad limina, en las que los prelados debian explicar si
cumplian esta obligacion; hay referencias en algunas oraciones fiine-
bres y sobre todo en las biografias de obispos, si bien su caracter lau-
datorio e incluso hagiografico tiende a retocar la realidad hablando de

165 Constituciones sinodales hechas por ... don Gaspar de Quiroga. .. (Madrid:
Francisco Sanchez, 1583), 8 y 25.

-129 -



la frecuencia, extension e intensidad de las visitas pastorales y del éxito
de la confirmacion —expresado en nimeros, por cierto—, asi como a
exagerar los problemas y dificultades de ir por los pueblos confir-
mando. La comprobacion del cumplimiento tendria que venir de los
libros de confirmados, que, si los hubo, no se conservan; mas frecuen-
tes son las listas, que por su fungibilidad son raras en los archivos pa-
rroquiales, aunque se incluian en los libros de bautismos, dado que su
anotacion correspondia a los parrocos. Asi, por ejemplo, el arzobispo
de Burgos, Pacheco, en sus constituciones de 1575 mandaba que los
confirmados se asentasen al final del libro indicando “el que le tuvo a
la confirmacion y el padre y madre del confirmado con dia mes y
afo”'%. Salvo que estuviesen asi, corrieron la misma suerte que los
demas registros parroquiales.

En cuanto a la normativa, los concilios provinciales recogieron al
pie de la letra lo dictado por Trento sobre la confirmacion, lo que ex-
plica que muchos obispos se limitaran a lo mismo o a dar breves indi-
caciones en sus sinodos, y hasta el siglo XVIII no se publicaron ins-
trucciones especificas. Unos textos y otros, tanto los paralelos como
los posteriores a Trento, son claros en cuanto a la programacion, la or-
ganizacion y, sobre todo, la liturgia y la ceremonia. Pero, dado que era
preciso hacer entender un sacramento que no era necesario para la sal-
vacion y que no aportaba indulgencias o beneficios que el pueblo pu-
diera entender, los concilios provinciales y los sinodos tendrian que
haber sido claros. Por otra parte, las ambigiiedades o los aspectos con-
fusos de las definiciones emanadas de Trento justifican que haya dife-
rencias segun las diocesis. No era facil exponer la parte doctrinal de
modo que la entendiesen los parrocos, que a su vez eran los responsa-
bles de hacerla entender a los feligreses, si es que ellos mismos la com-
prendian; ni que decir tiene que la comprension del sacramento seria
muy dificil para las gentes del comiin y mas todavia si se les explicaba
en castellano cuando ese no era su idioma.

Llama la atencion en los sinodos del periodo de Felipe II que
unos hayan sido muy escuetos en este punto y otros muy prolijos, y

166 Pacheco, Constituciones Synodales..., 20 y 248.

- 130 -



que no todos fuesen igual de expresivos o dedicaran mas o menos es-
pacio a este sacramento. Es mas, consideramos que los menos cuida-
dosos lo fueron adrede y para restarle importancia por parte de unos
obispos que sabian de antemano que tendrian dificultades para impar-
tirlo o poca voluntad de hacerlo. Por ejemplo, el sinodo de Ourense de
Manrique de Lara de 1544 se limito a dejar claro el sacramento y asi
se mantuvo en esa diocesis hasta 1622. Las sinodales de Calahorra de
1553 se corresponden con el sinodo de Juan Bernal de Luco'® y las de
1601 de don Pedro Manso apenas dicen nada, salvo insistir en que se
predicase la doctrina en vasco a las zonas afectadas. Solo en el capitulo
quinto se dice que el sacramento aporta la gracia y la perfeccion del
Espiritu Santo y que los curas tendrian que avisar tres veces al afio —en
domingo de cuaresma, San Pedro y Virgen de setiembre— de la impor-
tancia de recibirlo, asi como de la cognacion espiritual que contraian
los padrinos. El sinodo indicaba que, si no habia obispo en su pueblo —
lo que en esa didcesis como en las otras, seria dificil, los curas tenian
que mandar a los confirmandos a donde lo hubiese o a otro obispado,
volviendo con un escrito que lo certificase; el cura tenia que anotarlos
en un “libro que ha de tener”, pagando cien maravedies de pena si no
avisase. Es casi lo mismo que dicen las constituciones de 1575 de Bur-
gos del arzobispo Pacheco, en las que se subraya que pecaban mortal-
mente quienes no recibian en sacramento “por hacerle poco caso”!%,
y estas, a su vez, son casi las mismas palabras del obispo de Astorga.

En la diocesis de Santiago, la normativa es muy sucinta, tanto
porque lo dictado en Trento se recogio tal cual en el concilio provincial
de Salamanca de 1565, como porque se dejo todo a criterio de los ar-
zobispos. Las primeras constituciones sinodales pos-tridentinas, las de
1575 de Francisco Blanco'®, ordenan a los rectores que, cuando su-
pieran que los prelados iban a visitar sus iglesias, amonestasen a sus

167 Juan Bemnal, Constituciones sinodales del obispado de Calahorra y La Cal-
zada (Lyon: s.i.,, 1555).
168 Pacheco, Constituciones Synodales....., 20.

169 Francisco Blanco de Salcedo, Constituciones Sinodales del Arzobispado
de Santiago (Santiago de Compostela: Luis de Paz, 1601), 14.

-131-



feligreses adultos para recibir el sacramento y que para esto procurasen
“estar confesados o al menos contritos de sus pecados”, conscientes de
“lo mucho que le deven estimar y la piedad y religion con que a €l se
han de allegar y la culpa que incurriran los que en esto fueran negli-
gentes”’; ademas de recibirlo dignamente, llevando limpias las vendas
que se usarian en el rito. Los sinodos posteriores se limitaron a corro-
borarlo, sin mas.

Muy diferentes son las constituciones del obispado de Astorga
dictadas por fray Pedro de Roxas en 1592, muy prolijas y apoyadas en
citas teoldgicas que incluyen referencias a los sinodos de Braga'”. El
prelado es muy especifico en la organizacion de las visitas, en las que
se habria que comprobar el estado de los libros de confirmados, de-
jando claro que “el ministro era siempre el obispo en su diocesis”. Pero
luego se mezclan cosas, en especial sobre el parentesco, sefialando que
el Concilio lo habia reducido a que ““solo se contrae entre quien bautiza
y confirma, y el bautizado y confirmado y sus padres, y entre los pa-
drinos y el confirmado y bautizado y sus padres”, incluso para quienes
ya estaban confirmados antes de la publicacion del Concilio. Podian
ser padrinos marido y mujer “sin contraer entre si impedimento alguno;
ni siendo los confirmados y bautizados hijos propios”. Para alguien del
comun no era facil entender esta formula, que se afiadia a las afectaban
al matrimonio.

En cuanto al rito, con casi seguridad era igual de desconcertante.
Pedro de Roxas explica con cuidado que su materia es el “chrisma,
ungiiento hecho de aceite” que “significa el olor de la buena fama” y
tenia que “ser verdadero y puro de olivas”, aunque no necesariamente
balsamo de Siria, siendo “gravisima culpa no hacer el Sacramento con
el Chrisma” bendecido por el obispo. Se explicitan las palabras en latin
que correspondia decir, acompafiadas por la sefial de la Cruz en la
frente del confirmado “y luego se le da un bofetdn y la sefial de la Cruz
encima de los ojos, que es el lugar de la vergiienza, significa, que jamas
por vergiienza se ha de dexar de confesar los misterios de la Cruz”. Por
si no quedaba claro, el prelado matiza que “el bofeton se le da en

170 Rojas, Constituciones sinodales..., 23.

-132-



memoria del que recibi6 el Sefior, y por quitarle el miedo de todas las
afrentas, que se le ofrecieren por Dios en aquesta vida, de suerte que la
vergiienza ni el miedo no ha de ser parte, para que el que recibiere este
Sacramento, no sea valiente soldado de Christo”. Ademas, era necesa-
rio que los confirmandos “traigan todos vendas de lienzo limpias, y los
que fueren negligentes en esto, seran castigados”.

Para convencer de su importancia, Rojas afirmaba que el sacra-
mento servia “para cobrar fuerzas cada dia” y “se peca mortalmente si
no se recibia por menosprecio, teniendo oportunidad”, ademas de ser
obligatorio para “el que recibiere érdenes a sabiendas cometeria sacri-
legio, aunque no incurriria en censura ni irregularidad”, y para los ni-
fios en caso de peligro de muerte. Los curas tenian que avisar a sus
feligreses después del ofertorio de la misa una vez en cada afio —el pri-
mer domingo de cuaresma— para que los vecinos mandasen a sus hijos
y criados a confirmar, y los parrocos los registrarian en libros ad hoc,
con los nombres de los confirmados y de sus padrinos. Sin embargo,
ordenaba también a los curas que avisasen al obispo “cuando haya ne-
cesidad del Sacramento de la Confirmacion”, lo que no se sabe qué
quiere decir, aunque todo indica la falta de voluntad de recorrer la di6-
cesis en busca de los posibles confirmandos.

Es precisamente el grado de incumplimiento lo que nos interesa
mas. En 1586 Andrés Cabrera y Bovadilla, obispo de Segovia y electo
arzobispo de Zaragoza, afirmaba al respecto de este sacramento que la
“negligencia de los Perlados en adminilfirarle no carece de graue cul-
pacion”!”!, a pesar de lo cual, nunca un obispo fue castigado por no
hacerlo y, salvo algunas amonestaciones verbales o por escrito, no
hubo acciones de correccion. Asi pues, el incumplimiento era casi sis-
tematico en el norte peninsular, como en América. La causa fundamen-
tal era que solo los obispos podian impartirlo en sus didcesis y esto los
limitaba a hacerlo de forma asidua solo en sus sedes, de modo que en
el resto de sus territorios confirmaban durante las visitas pastorales. Y
ahi estaba el problema, ya que muchos no las practicaban o las hicieron

171 Rey Castelao y Castro, “El sacramento olvidado”, 35.

- 133 -



mediante delegados o visitadores que no podian confirmar por no ser
obispos.

Esa realidad lleg6 a conocimiento del papa y las reconvenciones
de este a Felipe II se contienen en la carta de 1594 que comentamos en
otras paginas, donde se dice expresamente que los obispos “no ejerci-
taban la confirmacion ni visitaban la didcesis” y, por lo tanto, eran acu-
sados por Roma de que “muchas ovejas jamas han visto a su Pastor”.
Las visitas fueron el punto neuralgico y mas problematico de la aplica-
cion de Trento, y al no realizarlas en persona, las confirmaciones se
espaciaban hasta tal punto que muchos fieles morian sin haberla reci-
bido. Entre quienes respondieron a aquella carta estuvo el arzobispo de
Santiago don Juan de San Clemente, quien se justifico —y justifico a
los obispos gallegos— por las condiciones naturales del pais, el enorme
namero de parroquias de cada didcesis, su pequefiez y ubicacion, el
clima y la dificultad de los caminos y comunicaciones, asi como por
problemas logisticos, de alojamiento y transporte, ademas de pretextar
la edad, las otras obligaciones episcopales, etc. Tengamos en cuenta
también lo que ya hemos dicho: la existencia de enclaves alejados de
la matriz diocesana y numerosas excepciones que generaban proble-
mas de organizacion.

Ahora bien, sobre el papel, el obispo actuaba como un padre sim-
bdlico que reforzaba la fe de sus fieles, dandoles ejemplo a través del
sacrificio que evidenciaba desplazandose por los dificiles paisajes de
su diocesis, impartiendo doctrina y predicando, a la par que repartia
limosnas. Por eso la confirmacion tendra un notable espacio en las bio-
grafias de los prelados, tanto peninsulares como de América. Si todo
eso era cierto, también lo era la desidia de los prelados, por un lado, y
los problemas de gobierno que suponian las ausencias prolongadas de
la capital de la diocesis, por no recordar las dificultades y trabas que se
oponian a las visitas pastorales por parte de monasterios, encomiendas
de ordenes, sefiores, etc.

Un factor que mencionan varias de las respuestas a la carta de
Felipe II es la edad. Cuando don Juan de San Clemente llegd a Santiago
tenia 61 afios y tanto sus antecesores como sus sucesores, eran de edad
avanzada debido a que era una didcesis de fin de carrera y en muchos

134 -



casos su estado fisico les dificultaba los viajes. Por otra parte, la breve
duracion de los mandatos en tiempos de Felipe II hizo imposible que
recorriesen sus didcesis completas y todavia menos que repitieran la
visita, y los periodos de sede vacante aumentaban los lapsos entre dos
confirmaciones. En las diocesis grandes era imposible llevar el ritmo
de las mas pequefias.

Una solucion provisional aceptada por Roma era delegar en al-
gun obispo en transito, lo que no era facil en los territorios del norte,
alejados de las grandes rutas de viaje. No obstante, hay noticias de al-
gunos casos de delegacion en obispos foraneos que estaban de paso
por Cantabria, donde en una confirmacion celebrada en Isla figura ha-
berla hecho en 1588 un monje irlandés!”. La otra formula, mas reso-
lutiva, era nombrar obispos auxiliares, pero era un asunto muy deli-
cado. Felipe II se nego a la propuesta del virrey de Pert, Francisco de
Toledo, en 1570 para que fuesen designados obispos de anillo encar-
gados de confirmar durante las largas vacantes que se producian en
América, pero el rey fue insistente en que lo hiciesen los titulares, dado
que por experiencia dudaba de la moralidad de esos que ¢l llamaba
“obispos mercenarios”, cuyos excesos, abusos y faltas morales habian
generado “simonias y desafueros”!’3. En sentido contrario, el papa
nego a Felipe II la creacion de un obispo titular que pudiese ordenar y
confirmar en los territorios de la Orden de Santiago, o bien a los priores
de Leon, que gobernaban territorios nullius con plena jurisdiccion es-
piritual, pero para confirmar y ordenar tenian que recurrir a los obispos
titulares. Asi fue en los territorios del norte, lo que hemos documentado
en la didcesis de Tui, donde los obispos confirmaron a los feligreses de
las encomiendas.

En todo caso, algiin auxiliar hubo, como sucedi6 en Santiago en
tiempos de don Francisco Blanco, donde lo fue don Bernardino Car-
mona, que quiza se encargd de ir a confirmar hasta ser nombrado ar-
zobispo de Zaragoza. Don Juan de San Clemente tuvo como auxiliar a
Thomas Strong (1597-1601), de origen irlandés, pero nunca lo mandé

172 Fonseca, EI clero en Cantabria. . ., 185.
173 Fernandez Terricabras, Felipe Il y el clero..., 237.

- 135 -



a confirmar en el rural, quiza para evitar problemas de comunicacion
verbal.

Siendo los obispos los tnicos encargados, para saber de su grado
cumplimiento necesitariamos que se conservase la documentacion de
base, ya que solo hay datos sueltos y poco sistematicos. En 1575, el
obispo de Mondofiedo don José del Yermo afirmaba en su visita ad
limina haber ido a "trecientas y ochenta iglesias de su obispado, visi-
téndolas personalmente”!’#; no eran todas ni mucho menos, pero de
ser cierto, esta claro que se habia esforzado. En Cantabria consta que
hubo confirmaciones en 1588 en determinados pueblos (Isla, Noja); en
1593 el arzobispo de Burgos, don Cristobal de Vela confirmé en La-
redo y en 1601 lo hizo don Antonio Zapata. En Ourense hubo confir-
maciones en 1561, 1565, 1577, 1585, 1587, 1588, 1591, 1598, etc.'”>.
En todos los casos se hacian en lugares determinados y eran los feli-
greses los que debian ir a recibirlo.

Seria muy interesante seguir las trayectorias de los prelados a tra-
vés de las distintas sedes ocupadas por ellos para saber si su compor-
tamiento vari6. Como ejemplo, recurrimos de nuevo a dos prelados
compostelanos fundamentales en el impulso pos-tridentino. El pri-
mero, Francisco Blanco, en sus escritos se mostrd6 como un gran de-
fensor de las visitas pastorales y segun sus bidgrafos, las practico, pero
por lo que sabemos, mientras fue obispo de Ourense lo haria en solo
en 1561 y quiza 1565 y cuando ascendi6 a la mitra compostelana
(1574-1581), parece que visitd algunos pueblos de la costa, pero todo
indica que no lo hizo en el resto del territorio practicamente nunca'’®.

El otro es don Juan de San Clemente, con fama de haber sido
diligente al respecto. Su bidgrafo del siglo XVIII, Sanz del Castillo,
insistid mucho en que visito toda la didcesis de Ourense casi dos veces,
algo dificil de creer, dado que tenia mas de seiscientas parroquias. Lo

174 Pazos, El episcopado gallego..., 3.

175 Fonseca, El clero en Cantabria..., 185. Camicero y Gonzalez, “Los sinodos
de don Juan de San Clemente”, 160.

176 Rey Castelao, “; Biografia o hagiografia?”, 89.

- 136 -



cierto es que 1582, 1583 y 1586 nombrd visitadores y son estos quienes
figuran en los libros parroquiales; por si mismo estuvo en 1581 en San
Nicolas de Novas, en 1583 en Prexigueird, en 1586 Novas y Xinzo de
Limia, es decir, en puntos concretos de la diocesis. Cuando fue reque-
rido al respecto, estando ya en Santiago, el prelado respondio en su
visita ad limina de 1595 que llevaba ocho afios en la diocesis y que, a
pesar de visitar dos veces por afio una parte de su territorio, no habia
podido completarla “por ser muy grande y constar de mas de 1100 pa-
rroquias”; afiadia la aspereza del terreno y las lluvias continuas, ade-
més de su edad y las incursiones de los “herejes ingleses™!””. No exa-
geraba: la inseguridad de la costa era real, por los ataques de Drake
(1589) y los de piratas berberiscos a A Corufia y otras villas. Su man-
dato en Santiago se inicid en 1587 y se conservan algunas listas: en
1591 y 1593 estuvo en Salnés, en 1598 y 1601 en la villa de Noia, en
1599 en Cerveiro, etc., todos lugares situados en la costa, ¢ incluso vi-
sitd y confirmo en la vicaria de Alba y Aliste en 1592 y 1594. Se puede
obtener la impresion de que fue cuidadoso en Ourense, didcesis de en-
trada y de ascenso, donde mostro su celo pastoral, y mucho menos ac-
tivo en Santiago, de donde tenia dificil ascender.

Lo que es mas cierto es que los obispos solian celebrar varios actos
de confirmacion a lo largo del afio en las capitales diocesanas, en las ca-
tedrales u otros templos, a los que acudian los confirmandos de la ciudad
y de parroquias vecinas, incluidos los hospicianos. Se procuraba que las
ceremonias fueran socialmente transversales y los obispos no perdian la
ocasion para mostrar su superioridad sobre los cabildos y para hacerse
visibles al pueblo. Asi sucedia en Santiago, cuya frecuencia era mucho
mayor que en el rural; dado que en esa di6cesis habia otras ciudades im-
portantes, en especial A Coruifia, donde tenian su sede el Gobernador y
la Real Audiencia de Galicia, los arzobispos las visitaban al iniciar sus
mandatos impartiendo confirmacion a esa elite.

Siguiendo un modelo similar al de Borromeo, los recorridos de
los obispos, al igual que las visitas, se organizaron a partir del mapa
eclesiastico, potenciando el papel de los arciprestazgos. Lo mas

177 Pazos, El episcopado gallego..., 1, 108.

- 137 -



préactico era ir cada afio en los meses mejores —de abril a octubre o no-
viembre— a un grupo de arciprestazgos limitrofes entre si, fijando pun-
tos de referencia a los que se convocaba a los confirmandos de varias
parroquias. Este método tenia la ventaja de que asi funcionaba el sis-
tema de informacion. Dado que en casi todas las diocesis era muy ele-
vada la proporcion de parroquias anejas, en la practica se reducia el
namero a visitar, al servir las matrices como anfitrionas.

Si se llevaba a cabo, no hay duda de que la confirmacién era el
rito mas importante y vistoso de las visitas, pero su logistica era cara
(quién asumia los gastos? Los prelados no iban solos sino acompafia-
dos por séquitos que era preciso alojar, alimentar y agasajar. Los en-
cargados de prepararlo todo eran los parrocos. Tenian que avisar con
antelacion suficiente de la visita; supervisar que los confirmandos
cumplian las condiciones de serlo, asegurarse de que la recibieran y, si
era en otra localidad, controlar de que se hiciera efectiva si ellos no
estaban presentes. Cuando se confirmaban fuera, se constata que los
curas de las parroquias receptoras se desentendian de cualquier control.
La iglesia parroquial era el escenario prioritario, por lo que el cura de-
bia tenerla limpia y adaptada a la entrada de muchas personas, y faci-
litar a los feligreses la informacion sobre lo que tenia que llevar cada
confirmando, es decir, una banda de tela de lino y una vela, pagados
por los padres, claro esta.

De todo eso, lo mas importante era que los curas debian formar,
informar e instruir a sus fieles y servirles de guia espiritual sobre el sen-
tido del sacramento. ;Pero ellos mismos entendian las condiciones para
recibir la confirmacion y sus contenidos? Los curas recurririan a lo que
los sinodos dijeran, ya que los textos candnicos estaban en latin y no se
tradujeron hasta el siglo XVIII. Con ese instrumental tenian que explicar
conceptos abstractos y, en amplios territorios, quienes los escuchaban
eran en su mayoria iletrados y hablaban una lengua diferente.

Siendo un sacramento socialmente transversal, las ceremonias,
en teoria, tenian que ser colectivas y eso podia limitar o cercenar el
valor propagandistico de la ceremonia sacramental. Las diferencias so-
ciales se impusieron por causas de honor, imagen o simbolismo, de tal
modo que hubo confirmaciones individuales en espacios privados. Las

- 138 -



elites preferian las ceremonias particulares, en el oratorio del obispo o
en los suyos propios, capillas, conventos, etc., en dias sucesivos y con
diferentes padrinos.

El ultimo componente de este sacramento es el padrinazgo.
Trento establecid en 1563 que en la confirmacion tendria que haber un
padrino que, simbdlicamente, tocaba a los apadrinados durante la ce-
remonia y por ello generaba el mismo parentesco espiritual que el pa-
drinazgo de bautismo, afectando “al confirmado, al padre y madre de
este, y a la persona que le tenga”, sin precisar mas. Asi pues, en los
siguientes aflos se debatid sobre su numero y personalidad; si tenian
que estar confirmados; quién los elegia; qué obligaciones contraian,
etc., y esto quedo reflejado en los sinodos, no siempre unanimes al res-
pecto.

(Era preciso estar confirmado para ser padrino o madrina de la
confirmacion? Si, pero podia serlo en la misma ceremonia, unos minu-
tos antes; un joven no podria apadrinar a una persona de mayor edad;
podian serlo hermanos y hermanas entre si. Sin embargo, no habia
acuerdo sobre si podian serlo los padrinos de bautizo, lo que resulta
contradictorio con lo anterior. En el catecismo de Pio V se encomen-
daba a los padrinos la formacion de sus apadrinados “porque si los lu-
chadores necesitan de alguno que con arte y destreza les ensefie en qué
manera podran herir y matar al contrario, salvandose a si mismo,
cuanto mayor necesidad de maestro y director tendran los fieles?”!78,
(En el rural del norte, después de todo lo dicho, esto era verosimil?

Ese parentesco seguramente fue, junto con lo ya dicho, algo muy
dificil de entender para la poblacion y mas todavia en el rural, por mas
que los sinodos insistieran en ello. En el de Santiago de 1576 se indica
a los parrocos que debian informar al padrino de que contraia paren-
tesco y el obispo de Astorga en sus sinodales de 1592 dice que los pa-
drinos, cuyos nombres debian asentarse en los libros de confirmados,
contraian parentesco “que impide el matrimonio, aunque no el de los
mismos padrinos” y “por eso nos parece saludable consejo, que los

178 Rey Castelao y Castro, “El sacramento olvidado”, 35.

- 139 -



vecinos de los lugares no sean padrinos, por los peligros de los impe-
dimentos que puede haber y por los gastos de las dispensaciones sino
que lo sean los mismos Curas o nuestros Capellanes 6 criados™!”.

Un nuevo parentesco afectaria sobre todo a las comunidades re-
ducidas o aisladas y muy endogamicas o bien a sectores y grupos so-
ciales que por riqueza, familia o linaje practicaban una endogamia fre-
cuente para eludir a otros grupos sociales. De ahi el interés de las au-
toridades eclesiasticas en precisar el nuevo vinculo, toda vez que pro-
vocaba una multiplicacion de lazos y la obligacion de solicitar licencia
para casarse. Es decir, mas padrinos y madrinas limitaban un mercado
matrimonial muy afectado ya por la consanguinidad y el padrinazgo
de bautismo. No era nada facil controlar estos lazos espirituales ya que,
al no haber un reconocimiento oficial, en muchos casos esta podia ol-
vidarse si no habia registros, lo que era lo mas frecuente.

Para solventar el problema, se recomendaba y asi solia hacerse,
que fuesen clérigos de las localidades visitadas. Hubo excepciones,
claro esta, y, asi, por ejemplo, en la ceremonia de 25 de marzo de 1605,
celebrada por el arzobispo don Maximiliano de Austria, cada confir-
mando llevaba un padrino, el mismo para cada grupo de hermanos y
podia serlo de otros; en total se confirmaron 57 nifios y nifias —varios
con tratamiento de don o dofia, pero también varios de padres desco-
nocidos— y entre los padrinos aparecen el licenciado Ortega Torque-
mada, el candnigo Salinas, el cardenal Calle, don Diego de la Rua, etc.,
es decir, miembros del clero catedralicio.

No podemos dar cifras de confirmados, algo que seria esencial
como develador del triunfo de la fe 0 mas bien el poder del obispo, de
ahi que en las biografias de los obispos, como ya se dijo, se den nume-
ros elevadisimos que entraron a formar parte de la imagen de los pre-
lados. El calculo de cuantos eran los susceptibles de ser confirmados,
es una cuestion estadistica complicada. En las didcesis del norte, el
bautismo era administrado por un parroco por feligresia y en una que
tuviera cien vecinos, serian unos 25 o 30 bautizos al afio, mientras que

179 Rojas, Constituciones sinodales..., 67.

- 140 -



en la confirmacion era un Unico oficiante para cientos de parroquias en
las que cada afio nacian cientos de nifios y nifas, si bien la mortalidad
infantil-juvenil reducia la cifra y 1o mismo hacia la emigracion precoz.
Siendo realistas, dado el efecto de la mortalidad hasta los siete a doce
afios —edades canodnicas de la confirmacion—, lo recomendable seria ir
a confirmar mediando ese plazo para que se reuniera un numero alto
de candidatos. Pero esto no se cumplia y, salvo en periodos concretos,
podian pasar muchos afios entre dos confirmaciones.

Ademas de la falta de campafias de confirmacion, en el periodo
que nos ocupa y mucho después, llama la atencion que el descuido en
la aplicacion de este sacramento se refleja en la deficiente calidad de
las listas. Carecen de un formato comiin y es evidente que se hacian
con retraso si se celebraba en parroquia ajena, en cuyo caso los curas
derivaban la responsabilidad a los padres de que los informasen de la
confirmacion de sus hijos. Al comienzo de las listas solia anotarse a los
confirmados de mas relieve social en la comunidad, cuando no fueron
confirmados en privado. La presencia de familias completas evidencia
la tardanza en la visita.

(Acudian todos pudiendo hacerlo? Precisamente, que los obispos
confirmasen sin mirar la edad ni la condicion de los candidatos, indica
que lo hacian de forma “preventiva”, por cuanto no se sabia cuando
seria la siguiente ocasion. Asi pues, se aceptaba una situacion de hecho
—en este caso, la mortalidad infantil- y confirmaban a nifios y nifias de
brazo. Desde el punto de vista de los fieles urbanos y rurales, no hay
testimonios de como recibian la confirmacion, sino solo la percepcion
por parte de las autoridades eclesisticas sobre una indiferencia gene-
ralizada. La causa de esta seria la falta de compensacion por recibir ese
sacramento en términos de salvacion o de un beneficio religioso visible
o, al menos comprensible, y seguramente también por la falta de un
sistema de punicién de su incumplimiento. Quiza la prolongada in-
comparecencia de los obispos sin que la falta de confirmacion tuviera
consecuencias en los feligreses, relajaria posibles temores de estos, a
lo que colaboraba la desidia del clero. Otro sintoma era el absentismo
cuando las ceremonias se celebraban fuera de las respectivas parro-
quias y exigian un traslado y una inversion de tiempo; numerosas

- 141 -



personas, e incluso familias, que no acudian aun celebrandose en el
propio lugar de residencia. El hecho de que en el &mbito rural las visitas
de los prelados se produjeran en los meses con mayor carga de trabajo
y de desplazamientos temporeros contribuyo a esas ausencias.

142 -



5. Elsacramento complicado: el matrimonio

Con rotundidad podemos empezar diciendo que antes y después de
Trento, antes y después de Felipe 11, este sacramento y lo que lo ro-
deaba fueron un quebradero de cabeza para ambos poderes en esta
cuestion crucial al afectar al epicentro mismo de la organizacion social,
la familia, o al menos lo era para unos obispos elegidos por el propio
rey. Desde las Leyes de Toro de 1505, que apenas fueron tocadas por
Carlos V, hasta la Recopilacion de Felipe II (1567), la monarquia su-
pervisaba las cuestiones relativas al matrimonio, de forma distinta a la
Iglesia, pero en colaboracion con los obispos y sin proponer nunca un
control legal del matrimonio, al contrario que en Francia, aunque si
fijando disposiciones relevantes 8.

Otra cosa es que el acuerdo tuviese flancos débiles'®!, y no pocos,
el primero de los cuales seria la dificil convivencia entre las competen-
cias concedidas a la Inquisicion que afectaban directamente al matri-
monio y a la moral sexual —bigamia, proposiciones—y las de los obis-
pos, en quienes recaia gestionar la normalidad y localizar y castigar
todo lo demas. En teoria, el marco ideoldgico de las leyes civiles y
eclesiasticas se vio reforzado por una abundante literatura sobre la fa-
milia y el papel de las mujeres, pero, mas alla de que era reiterativa y

180 Fernandez Terricabras, Felipe Il y el clero..., 242. Ofelia Rey Castelao,
“Femmes et héritage en Espagne au XVIle siécle: stabilité 1égale et changements
réels”, Dix-septieme siecle 3 (2009): 244-265. Antonio Irigoyen Lopez, “Estado,
Iglesia y familia. La complejidad de los cambios legislativos y socioculturales”,
en Familias. Historia de la sociedad, ed. de Francisco Chacon y Joan Bestard
(Madrid: Catedra, 2011), 569.

181 Margarita Torremocha Hemandez, coord. Matrimonio, estrategia y con-
Sicto: (ss. XVI-XIX), (Salamanca: Ediciones de la Universidad, 2020.


https://dialnet.unirioja.es/servlet/libro?codigo=782029
https://dialnet.unirioja.es/servlet/libro?codigo=782029

moralizadora, en el espacio que nos ocupa apenas hemos detectado ese
tipo de textos, que quiza no los conocian ni siquiera las personas letra-
das, salvo que hubieran sido obra de obispos o autores locales, y que,
en cualquier caso, no llegaron al resto de la sociedad, menos todavia a
la rural %2,

No hay duda de que el despliegue normativo fue notable, pero
entre las normas y su cumplimiento existia una barrera firme, la inti-
midad personal y las puertas de la casa: lo que pasaba dentro pertenecia
al foro privado, por muy precario que este fuese, y se mostrd dificil-
mente penetrable. Sobre todo en las zonas rurales, en las que, mas de
un siglo después, se mantenian muchas practicas que se daban por des-
terradas. Para valorar el impacto de las normas eclesiasticas, no solo
de las emanadas del Concilio, y de las dictadas por la monarquia para
aplicarlas, de nuevo no es suficiente ni apropiado utilizar solo fuentes
de origen eclesiastico, ni tener como Unico angulo de observacion el
religioso.

Es decir, nuestra observacion deberia estar més atenta a la dimen-
sion familiar y social —cuyo gozne era el matrimonio—, e incluso a la
econdmica. Es preciso, ademas, afinar en las diferencias zonales por-
que las circunstancias de cada territorio explican la diversidad de com-
portamientos y de la aceptacion o no de los preceptos de Trento y de la
monarquia, que dependia de la capacidad de reaccion, de resistencia e
incluso de asuncion, si convenia. Dicho de otro modo, al observar las
actitudes ante el matrimonio —inico marco legal y moral para la prac-
tica del sexo— se comprueba que para la sociedad eran menos impor-
tantes las normas eclesiasticas que las disposiciones civiles y el incum-
plimiento de aquellas no se puede medir solo mediante lo que se ve,
sino de lo poco visible o en los renglones ocultos, sin duda los indica-
dores reales de la resistencia a la imposicion de valores ajenos cuando
se trataba de gestionar la familia y sus intereses sociales y econdmicos.

182 Ofelia Rey Castelao, “Literatura y tratadistas de la familia en la Europa de la
Edad Modema”, en Familia y organizacion social en Europa y América, siglos
XV-XX, ed. de Francisco Chacén y otros (Murcia: Universidad, 2009), 211-231.

- 144 -



Asi pues, es necesario ir mas alla de la documentacion normativa,
la inquisitorial y de los tribunales eclesidsticos, porque la respuesta esta
fuera, en los archivos parroquiales —incluso si no los habia, como ve-
remos—, en las escrituras notariales —apartamientos, convenios, concor-
dias, dotes, contratos matrimoniales, poderes para pleitos, etc.— y en
los procesos de la justicia ordinaria local y de los tribunales de la Co-
rona, en todos sus niveles, ya que la mayor parte de los casos de con-
travencion de las normas fueron a estos y no a los eclesiasticos. Pre-
viamente hay que tener en mente el esquema judicial y los ambitos de
competencia de cada jurisdiccion con respecto a cada delito o pecado
en esta materia y los cambios que introdujo Felipe II para reforzar la
capacidad de control de la monarquia; la superposicion legal —derecho
real, legislacion de la Iglesia, costumbres locales—, y la diversidad ju-
risdiccional —de ahi la importancia de los analisis territoriales— ya que
por cualquier resquicio podia irse de nuestro control todo tipo de in-
cumplimientos y trasgresiones. La Iglesia no podia interferir en cues-
tiones de herencia o de la economia del matrimonio, reguladas por las
leyes de la monarquia y por el aparato judicial, mediante el cual super-
visaba la validez del matrimonio y sus alteraciones.

El matrimonio se establecia en régimen de bienes gananciales,
cuya administracion por el marido se reafirmo en la Recopilacion,
como también la reparacion si el matrimonio se disolvia, o la gestion
en caso de ausencias del conyuge, tan frecuentes ya por entonces,
como hemos dicho; y la no confiscacion de los bienes de un esposo si
el otro era acusado de un crimen, como sucederia en los casos judicia-
les que luego veremos. También se facilitaron las segundas nupcias de
las viudas si aseguraban la herencia de sus hijos, lo que era una res-
puesta a la realidad de que eran mas de la décima parte de los jefes de
familia segtin el censo de 1591, y muchas mas en zonas concretas del
norte. En cuanto a la dote, se podia ceder por esta via entre un quinto y
un tercio del patrimonio de los padres, lo que daba ocasion a abusos y
a excesos en las cuantias, por lo que la corona puso restricciones en
1534 y 1575 para evitar el incumplimiento de compromisos y el en-
deudamiento de las familias sin otra intencion que la ostentacion enga-
flosa.

- 145 -



Por lo que respecta a la herencia, respondia a la particion iguali-
taria entre hijos e hijas, pero se respetaban los fueros y costumbres y
se permitia mejorar a uno o a una, lo que era el modelo dominante y,
con lo anterior, constituy6 una fuente constante de litigios. Los hijos
“naturales” podian heredar si no habia hijos legitimos, algo relevante
en el contexto territorial del que hablamos, ademas de que veremos
casos que los implicaban. La ley preveia que, si un hijo o una hija se
casaban sin permiso o sin la edad legal, podian ser desheredados, lo
que se reafirmé en 1563, en especial si se trataba de un matrimonio
clandestino, sobre el cual la Iglesia y la monarquia coincidieron en po-
ner el foco para su erradicacion. Sin embargo, es raro encontrar casos
de exclusion de la herencia, por cuanto habia que justificarlos muy
bien: como ejemplo, en 1589 el escribano de Ourense Fernan Pérez de
Lemos desheredo a su hija Maria porque en 1583 pretendi6 hacerlo sin
su licencia ni la de su segunda mujer, forzando ella la situacion al con-
vivir con el presunto novio, Pedro Loépez Mosquera'®, pero el pro-
blema fue a pleito.

En sentido contrario, el poder civil castigaba los excesos de au-
toridad de los padres en cuanto a la falta de libertad o de voluntad de
los hijos a la hora de casarse, que estaba en la base de muchos desacuer-
dos, de practicas extramatrimoniales —amancebamiento, adulterio— e
incluso de la bigamia. Ahora bien, tanto si se trataba de mayores como
de menores de edad, la formula mas elemental de eludir esa autoridad
era irse de casa y buscar la vida en otros espacios, lo que también in-
cluia a los hombres casados que dejaban una relacién que no les gus-
taba'84,

A ese marco pertenecia el norte peninsular, pero debemos sefialar
que una parte considerable de la poblacion era hidalga en Pais Vasco,
Cantabria, Asturias e incluso en la Galicia oriental, y podia utilizar su
fuero especial para defender un concepto de la familia que sobrepasaba

183 Citado en Gallego, Historia da muller-..., 66.

184 Ofelia Rey Castelao, “Movilidad y migraciones como formas encubiertas de
emancipacion y de resistencia en la Edad Moderna. Una reflexion”, Vinculos de
Historia, en prensa.

- 146 -



al de la familia biologica y, si eran familias ricas y poderosas, sus com-
portamientos y héabitos transmigraban al resto de la sociedad rural. Eso
no significa que, en el dominante modelo rural de familias en pequefias
explotaciones campesinas, las decisiones sobre la herencia y el matri-
monio tuvieran menos repercusion.

La migracion —de la que ya hemos hablado y que afectaba sobre
todo a hombres solteros— no solo tenia una causalidad econdmica, Sino
de resistencia e incluso de desobediencia frente a decisiones paternas
que desagradaban. A veces era suficiente desaparecer por una tempo-
rada, para lo que era util ir a las siegas y a tareas agricolas, o pasar a
trabajar en ciudades y villas, sobre todo de Castilla. En otros casos, lo
mas prudente era irse sin retorno. Es llamativo que ninguna norma re-
ligiosa hiciese referencia a esa movilidad, que estaba en la base de los
abandonos de hogar, los amancebamientos, la bigamia y otras irregu-
laridades y que, ademas, era la via para la emulacion de habitos ajenos,
en especial cuando el destino eran las ciudades. Es decir, en los sinodos
no se condena la causa de fondo, como ya dijimos, por cuanto la Iglesia
no podia coartar el movimiento de personas.

Para quienes no se iban, el desacuerdo con las decisiones fami-
liares era atendido por los tribunales de la Corona, que revelan que las
reglas del juego se rompian y derivaban en conflictos familiares o in-
tracomunitarios diluyentes de la tedrica estabilidad de la familia. Salvo
las separaciones matrimoniales y la bigamia, todo lo demas iba a los
tribunales ordinarios y en apelacioén, aunque también en primera ins-
tancia, a la Real Chancilleria de Valladolid o, en Galicia, a la Real Au-
diencia. La escalada de los pleitos de tipo familiar registrada en ese
juzgado en la segunda mitad del siglo XVI es indesligable de los efec-
tos de una regularizacion del matrimonio mal digerida: baste decir que
entre 1563-1600 se registraron 154 procedentes de la Galicia oriental
y 220 de la occidental, en gran parte por dotes'®?, que eran solo el ex-
tremo visible.

185 Isidro Dubert, Historia de la familia en Galicia durante la Epoca moderna:
1550-1830, (Sada: O Castro, 1992), 326.

- 147 -



Asi pues, es preciso tener en cuenta la realidad de las familias y
sus particulares intereses y circunstancias, que siempre se anteponian
a cualquier limitacion legal y eclesiastica, esquivandolas con bastante
facilidad. El cumplimiento o no de las normas respondia también al
nivel de riqueza y de propiedad, o de si se tenia alguna condicion pri-
vilegiada —hidalguia, clero— y de quien tenia el poder en la familia, y
este dependia del modelo familiar. Aunque los datos son pocos y tar-
dios, en Cantabria de 1578 a 1607, la talla media de la familia oscilaba
entre 3,29 y 3,82 componentes; el 57,25% eran nucleares, 13% exten-
sas y una décima parte, multiples, llamando la atencién que el 9,2%
fuesen hogares de solitarios y otro tanto careciese de estructura. Con-
viene, ademas, sefialar que en algunas localidades hasta una quinta
parte de las familias disponia de criados o criadas, es decir, personas
ajenas que formaban parte de la convivencia diaria y de cuya supervi-
sion moral eran responsables los amos y amas. En el interior de Galicia
—antigua provincia de Lugo— habia amplias zonas de familia troncal,
pero el modelo dominante era la familia nuclear y de talla pequefia —
entre 3,6 y 4,5 personas—; por ejemplo, el mencionado padrén de San
Clodio de 1580, lo demuestra con claridad, ya que el 76% de las fami-
lias eran nucleares y el 14,2% de los hogares eran unipersonales'#.

Si para las familias mejor situadas era importante mantener su
patrimonio unido, igual de importante o mas lo era para las otras, dada
la pequefiez de las explotaciones campesinas, para lo que se empled la
opcion de mejorar a un miembro de la prole y, como veremos, la con-
sanguinidad y otras formulas endogamicas menos visibles. Asi pues,
era clave también el nimero de hijos —en general menos de cuatro por
pareja—y los efectos de la mortalidad infantil, que podian cambiar las
estrategias de las familias al reducir el nimero de herederos posibles.
La elevada edad nupcial explica que la natalidad fuese baja, al mismo
tiempo que era una de las formas de control de la sucesion, junto con
el elevado niimero de solteros definitivos. No es baladi comentar que
el periodo de Felipe II coincidi6 con un fuerte crecimiento

186 Lanza, Miseria, cambio. .. 73 y 355. Ferndndez Gonzalez, O padron de San
Clodio..., citado.

- 148 -



demografico en este territorio, que desemboc6 hacia 1580 en una ra-
lentizacion y en la fortisima crisis de los afios finales XVI, cuando los
contagios pestiferos trastocaron el comportamiento vital de las pobla-
ciones rurales y urbanas, sin respetar las jerarquias sociales.

En el epicentro, como en todas partes, estaba el matrimonio, so-
bre el que estaba casi todo dicho en los sinodos anteriores a Trento, se
mantuvo en los sinodos paralelos y se confirmé en los concilios de las
provincias eclesiasticas y en los sinodos posteriores. Lo que no asegurd
resultados incluso muchos afios después, empezando por lo mas sim-
ple, que era el registro de los matrimonios. Siempre se ha interpretado
la falta de libros parroquiales por la desidia de los parrocos y su absen-
tismo, pero hay otros factores, uno de los cuales es estadistico: el
enorme nimero de parroquias difuminaba el control por parte de las
autoridades eclesidsticas y, ademas, al ser en su mayoria muy peque-
fias, el numero de bodas era muy corto, de modo que podia ser que no
las hubiera en algun afio.

En Cantabria pocos registros se iniciaron en tiempos de Felipe I1:
solo habia libros de casados anteriores a 1575 en el 2,24% de las pa-
rroquias; el 4,3%de 1575a 1600y el 11,72% de 1600 a 1625, de forma
que el 70,86% es posterior a 1650, un siglo después de Trento'®’. Lo
mismo sucedia en los demas territorios del Norte —como en la Francia
occidental '8~ siempre mas tardios que los de bautismos, que a su vez
eran fundamentales por contener el nombre de los padrinos y para pre-
caver casos de parentesco espiritual o de matrimonios clandestinos o
sin dispensa de consanguinidad. Esto se ve claramente en el registro de
bautismos de Motrico (Guiptizcoa) cuando el cura anot6 en el acta de
bautismo de Mari Joan, nacida en 1567, hija de Sancho Davil y Pas-
cuala de la Herreria que “fuimos todos convidados al bateo en su casa
del dicho Sancho donde los casamos a los dichos Sancho y Pascuala
por virtud de la dispensacion apostolica absolviéndoles primeramente
de la excomunion en que habian incurrido por haberse casado

187 Lanza, La poblacion y el crecimiento..., 43.
188 Croix, La Bretagne..., 80.

- 149 -



clandestinamente” por tener cuarto grado consanguinidad “y la bula
queda en los dichos”'®’.

La falta de anotacion facilitaba todo tipo de incumplimientos al
no generarse un documento acreditativo del sacramento, como se cons-
tata en los casos de bigamia. Segtn los sinodos desde mucho antes de
Trento, tenia que hacerse un acta con los nombres de los contrayentes
y de los testigos y la firma del sacerdote oficiante para acreditar la va-
lidez del enlace: al no haberlas, la impunidad estaba asegurada. Dado
que los curas eran en su mayoria de presentacion por parte de casas
poderosas —las primeras interesadas en la opacidad documental—, ha-
bria algo mas que desidia. Ademas, contradiciendo las reiteradas orde-
nes de los obispos, los parrocos participaban en ceremonias irregulares
—matrimonios clandestinos o sin dispensas—, o bien casaban a sus pro-
pios hijos, a sus nietos o a sus barraganas. ;De verdad tenian interés en
registrarlos?

Para asegurar la validez de un matrimonio —voluntad de con-
traerlo, libertad de hacerlo, existencia de compromisos, promesas o bo-
das anteriores—, la clave estaba en las amonestaciones en tres domingos
para que los posibles impedimentos fuesen denunciados por los veci-
nos. Si la pareja no era de su parroquia, el cura tenia que pedir permiso
alos otros parrocos y preguntarles si algo impedia la boda. Las familias
debian declarar si habia consanguinidad, parentesco espiritual o com-
promisos —no digamos ya si habia la sospecha de un matrimonio pre-
vio— porque se temian consecuencias —problemas de herencia, autori-
dad paterna, desigualdad econdmica, bigamia, separaciones—y el des-
orden social que podian generar en la comunidad. Sin embargo, se elu-
dian con gran frecuencia, tanto por connivencia de vecinos y parientes,
como porque los parrocos no cumplian la misa dominical —apenas la
habia cada dos o tres semanas en muchas parroquias de la didcesis de
Santiago '*°—y los fieles tampoco acudian con asiduidad. Contaba tam-
bién el mal ejemplo de los poderosos, que obtenian con facilidad dis-
pensas de amonestarse. Lo mas facil era eludir las parroquias de

189 Mikelarena y Valverde, “Ilegitimidad y exposicion”, 271.
190 Barreiro, “La didcesis de Santiago”, 186.

- 150 -



residencia de los novios, para evitar a quienes los conocian a ellos y a
sus circunstancias, de modo que el sinodo compostelano de 1576 de-
nunciaba que, al haber parrocos que ponian impedimentos para casar
“se suelen pasar a vivir a otras feligresias donde no se sabe del dicho
impedimento” por lo que se mando, bajo pena de ocho ducados, que
los rectores no casaran “a los que de poco tiempo atras hubieren venido
a sus feligresias sin que primero se hagan las amonestaciones en las
parroquias a donde ante vivian firmadas por el rector que las hizo”'!.

Las normas también fijaban la dimension ludica de las bodas; la
interpretacion de las ceremonias; los tiempos litirgicos; quién podia
oficiarlas; el nimero y las condiciones de los testigos y la presencia de
los padres o tutores, facetas relevantes porque podian dar lugar a in-
cumplimientos, distorsiones y conflictos, como sucedia de forma cons-
tante. Los testigos tenian especial importancia: en Galicia solian ser
vecinos cercanos, o sacristanes y mayordomos de las parroquias, salvo
si se trataba de clases acomodadas. En todas partes eran importantes
porque podian ser llamados a declarar en cualquier conflicto que pu-
diese surgir a posteriori —separaciones, divorcios, anulaciones—, para
dar cuenta de la validez de los matrimonios, por lo que sus nombres
tendrian que figurar en las actas de casamientos. El sinodo de Burgos
de 1533 especifico que los testigos en causas matrimoniales debian ser
mayores de edad y ser examinados por vicarios diocesanos, jueces u
hombres de letras, para evitar posibles dafios espirituales y materiales.
Se castigaba la presencia de testigos —conscientes 0 no— en matrimo-
nios sin dispensa, secretos o sin amonestaciones, por lo que se les con-
denaba con la excomunidn con todas sus consecuencias, como dice el
stnodo de Ourense de 1543-44'%,

Las ceremonias debian hacerse de dia, in facie ecclesia, a toque
de campana y en los tiempos en que las bendiciones no estuvieran
prohibidas y siempre en la parroquia de la novia, no en ermitas o mo-
nasterios, casas y propiedades privadas (Oviedo y Astorga, 1553). En
algunas didcesis era el cura de la novia quien debia oficiar y en todas

191 Contreras, EI Santo Oficio..., 646.
192 Synodicon Hispanum...., 240.

- 151 -



era asi, si la pareja no era de su parroquia; el oficiante tenia que pedir
permiso a los otros parrocos y preguntarles si habia impedimentos para
celebrar la boda. Sin embargo, las clases poderosas a las que corres-
pondia dar ejemplo, no obedecian las normas para preservar su dife-
renciacion: por ejemplo, el 14 de mayo de 1562, Catalina de la Camara
y el licenciado Alvaro Rodriguez de Araujo se casaron en Ourense “un
domingo al caer la noche”, en su casa y con asistencia de varios cano-
nigos de la catedral, escribanos y bachilleres en condicion de testi-
gos'%. Es decir, en nada se respet6 la normativa por parte de los pri-
meros obligados a cumplirla.

5.1. Las contravenciones prenupciales de la moral sexual

Inquisidores y tribunales episcopales se preocuparon menos de
los actos que de las ideas subyacentes, es decir, importaba menos la
préactica del sexo fuera del matrimonio que inculcar un sentido de pe-
cado y evitar que la libertad de pensamiento condujese a acciones he-
terodoxas y esa funcion la asumio la Inquisicion. Asi pues, la mayoria
de los procesados lo fueron por hacer afirmaciones desviadas del
dogma, pero hasta pasados los afios centrales del XVI no se aprecia
que se persiguieran, de modo que, por ejemplo, el tribunal de Calahorra
apenas juzgod casos hasta 1560. Fue clave la carta acordada remitida
por la Suprema en 1573 dando instrucciones a los tribunales locales
para que tratasen como herejes a quienes creian que la fornicacion sim-
ple no era pecado mortal, atribuyéndose asi la jurisdiccion sobre un
ambito que tradicionalmente no habia estado bajo control inquisitorial;
al afio siguiente, esa indicacion se incluyo en los edictos de fe de las
visitas. Activado ese renglon, el maximo se alcanzd en los afios
ochenta y noventa con 141 y 96 casos respectivamente en el caso de
Logrofio'**. En el tribunal de Santiago, la mayoria de las condenas lo
fue también por proposiciones (56,3%). Como escribio el inquisidor

193 Gallego, Historia da muller...., 65.
194 Bombin, La inquisicién en el Pais Vasco..., 165.

- 152 -



Montoya en 1586 la gente “es tan rastica que hay muchos fornicarios
y renegados y por ser tantos seria cosa posible ni extendiese a darles
mayor pena”!®. Afios después, los inquisidores seguian denunciando
esa actitud.

Los procesos revelan lo mismo que otras fuentes, es decir, la falta
de sentido de que las relaciones sexuales fuera del matrimonio fuesen
pecado, lo que las autoridades eclesiasticas y la Inquisicion atribuian a
la ignorancia de la doctrina y a la no interiorizacion de las normas que
regulaban la vida privada'®®. El tribunal compostelano no actué de
modo diferente a otros y se centro en las opiniones expresadas en pu-
blico, ya que se acercaban a la herejia, pero apenas persigui6 las prac-
ticas, quiza por las escandalosas faltas a la moral sexual de su propio
personal tanto civil, como familiares e incluso algunos comisarios. La
falta de instruccion de los campesinos era alegada por los inquisidores
para justificar la relativa blandura de los castigos a las manifestaciones
sobre la simple fornicacion, de modo que entre 1574 y 1600 solo juzgd
a 131 hombres, solteros en el 52,6%, 22% casados y 9,1% viudos, y
9,1% clérigos, y a 43 mujeres, solteras el 60,4%, casadas el 1,7% y
viudas el 23,2%, unos y otras de entre veinte y treinta afios. La mayoria
lo fue después de la carta acordada de 1573. Llama la atencion el ele-
vado porcentaje de clero con faltas de moral, en especial por proposi-
ciones y un 4,1% por solicitacion. En fin, segun informaban los inqui-
sidores a Madrid en 1585 no quedaba otra opcion que la tolerancia por-
que

“entendemos por experiencia y estamos persuadidos que los mas que
pretendemos de los naturales de estos reinos en donde hay mucha falta

195 Contreras, EI Santo Oficio..., 506.

196 Jean-Pierre Dedieu, “El modelo sexual: la defensa del matrimonio cristiano”,
en Inquisicion espariola: poder politico y control social, ed. de Bartolomé
Bennassar (Barcelona: Critica, 1984), 270-283. Stuart B. Schwartz, “Pecar en co-
lonias: mentalidades populares, Inquisicion y actitudes hacia la fornicacion sim-
ple en Espaiia, Portugal y las colonias americanas”, Cuadernos de Historia Mo-
derna 18 (1997): 51-67.

- 153 -



de doctrina especialmente entre labradores y rusticos dicen a tontas y sin
saber lo que dicen y por ignorancia que el tener acceso carnal un soltero
y una soltera no es pecado y no con animo de heretical y como de ordi-
nario las justicias de este reino disimulan con los tales y no los castigan
aunque estén amancebados como debieran piensan que el acceso carnal
como no tenga circunstancia que agrave no es pecado”!”’.

Prometian endurecer el castigo, pero las cosas no cambiaron. En-
tre los reos hallamos los efectos de la migracion del campo a la ciudad,
entre las mujeres en especial: solian ser criadas muy seguras de que
fornicar no era pecado en sus aldeas, sin que en esto se diferenciasen
de otros territorios, por lo que no repetimos los casos ya publicados,
salvo el de Leonor Varela, de Lousada (Ourense), quien decia de si
misma que “buena estaria yo si tres hijos que tengo los he habido de
tres mancebos solteros si hubiera hecho un pecado mortal con cada uno
de ellos, habria estado toda mi vida en pecado”'?®. Sin duda procedian
de donde la libertad sexual era mas amplia y con mds opciones para su
préactica, y desconocian o no compartian los valores de una sociedad
que les era ajena'®®. Mas eran los hombres que se pronunciaron a este
respecto y que fueron detectados por la Inquisicion, al estilo de lo que
le pas6 en 1590 al tabernero Alonso de Masive, de 32 afios, vecino de
Sorbeira, diocesis de Astorga, condenado a pagar cuatro mil maravedis
por decir que “amancebarse no era pecado ni ninguna fornicacion si no
era con mujer casada o con parienta”?%,

Relacionado con esto se afiadia la incomprension de la virginidad
de Maria. Inés Rodriguez, conversando con unas vecinas, decia que
“nuestra sefiora habia sido madre como todas las mujeres” y en 1601
Gregorio Rodriguez, un labrador de 52 afios, manifest6 ante su parroco
que “antes de parir estaria Virgen pero después quedaria corrompida”,
repitiéndolo tras ser regafiado por el cura y por ello fue excomulgado

197 Contreras, £l Santo Oficio..., 628.

198Contreras, El Santo Oficio..., 633-638.

199 Gallego, Historia da muller.. ., 98.

200 Garcia Tato, “La didcesis de Astorga”, 133-356.

- 154 -



y procesado en Santiago?’!. Es decir, las proposiciones reflejaban el
desconocimiento o la no aceptacion de mensajes que encajaban mal en
la 16gica mental del rural.

Esto nos lleva a la trascendencia real de lo que se decia muchas
veces sin mas, es decir a aquellos sintomas menos punibles como la
convivencia entre solteros. Si compartian una relacion sexual y mesa y
manteles de forma publica y a vista de los vecinos, era calificada como
amancebamiento. Su frecuencia, por todas partes y, en especial en los
territorios del Norte, se basaba en la laxitud de la opinion al respecto y
en la debilidad del castigo, que solo era aplicable si derivaba en escan-
dalo y en reincidencia, o si el hombre mantenia o vestia a su compa-
fiera. En todo caso, plantean la cuestion subsidiaria de cual era la acti-
tud de las familias, dado que a la hora del matrimonio la afinidad “por
fornicacion agora solamente impide y dirime al matrimonio dentro del
segundo grado”, como recogen, por ejemplo, las sinodales de Astorga
de 1592202,

Con respecto a la permisividad de los parrocos, en realidad, solo
podrian castigar a la pareja con un apercibimiento publico. No obs-
tante, el arzobispo Pacheco de Burgos era contundente en sus capitulos
de 1575 sobre que no se podia permitir el amancebamiento de solteros,
si es que asi se entendia por parte de los fieles, porque solo el de cléri-
gos y de casados estaba explicitamente condenado en las “leyes civiles
y de estos reynos”, ya que “decir que no es pecado, seria heregia”. Se-
gun este prelado, era frecuente en los territorios de su didcesis que
“muchos que estdn amancebados por vivir con mas libertad en su pe-
cado y amancebamiento se van a vivir de unos lugares a otros donde
dicen y afirman estar casados en uno y con solo decirlo ellos los con-
sienten vivir y cohabitar juntos”, es decir, condenaba el consentimiento
social. Como medidas de prevencion impuso a los curas en 1575 que

201 Contreras, El Santo Oficio. .., 504 y 670.
202 Rojas, Constituciones sinodales..., 45.

- 155 -



no los admitiesen en los actos liturgicos de la iglesia hasta que proba-
sen estar casados, lo que debian hacer en un plazo de quince dias?®.

Que no le faltaba razon al arzobispo lo demuestra un caso regis-
trado en Galicia de un matrimonio fingido, muy revelador de lo que la
movilidad permitia: se trata de una causa iniciada por una mujer que,
tras una larga convivencia con un hombre, con quien protagoniz6 un
verdadero periplo migratorio, no pudo probar que se hubiese casado
con ella, de modo que acabd demandandolo por impago de servicios.
El 6 de diciembre de 1569 Maria Alvarez interpuso una demanda con-
tra Juan Saavedra Prego, vecino de Baiona, ante el provisor eclesias-
tico de Ourense, diciendo que “como marido y mujer se trataron y vi-
vieron en la ciudad de Sevilla por nueve o diez afios y luego habian
pasado a vivir a la villa de Redondela”, cercana a Vigo, durante tres
meses y hacia otros dos “a esta parte habia venido a esta ciudad e mu-
dado el nombre e habito que no queria reconocerle por su legitima mu-
jer ni hacer vida maridable con ella”. Maria, que no sabia firmar, soli-
cito al provisor que le tomase confesion y lo compeliese a vivir con
ella o lo llevasen a prision, ademas de pedir un procurador de oficio en
atencion a ser mujer pobre. Se les tomd declaracion a los dos y a €l se
le dio la ciudad por carcel, volviendo a la prision episcopal cuando
fuese requerido. Maria declar6 mas tarde que “yo servi once afios a
Juan de Saavedra que por otro nombre se llama Juan Alvarez en aque-
llo que le mandaba y una mujer honrada podia servir” y que él no que-
ria pagarle el trabajo que ella valor6 en diez ducados anuales “porque
le crié sus hijos y anduve con él muchas tierras en Sevilla y en Malaga
y en Bayona, Salamanca, Valladolid, Medina del Campo y en este
reino de Galicia y llevé sus hijos en mis brazos y goberné su casa”;
pedia también cincuenta ducados que ¢l le habia cobrado de unos ves-
tidos. Sin embargo, a €l se le levanto la prision porque no habia tal
vinculo, de lo que Maria apel6 a la Real Audiencia de Galicia. Este
tribunal dio auto a su favor y Juan fue llevado a la carcel, decision que
recurrio; en 28 de febrero de 1570 dio un poder —que no supo firmar—
para que los procuradores de la Audiencia atendiesen su peticion,

203 Pacheco, Constituciones Synodales..., 134 y 290.

- 156 -



negando que Maria lo hubiera servido y que ¢l le debiese dinero, aun-
que si le habia criado un hijo que muri6?*. Fijémonos en que, como
en otros casos, €l cambid su nombre.

Los casos que fueron a parar a la justicia civil partian de denun-
cias por otros motivos. Por ejemplo, cuando en 1572 Juan de Castro,
de 20 afios, e Inés de Lugo, de 30, fueron llevados a la cércel de la
jurisdiccion de Pobra do Brollon (Ourense), su denunciador era el pa-
rroco de la villa, Juan Diaz, de quien Inés era criada, después de haber-
los encontrado “acostados en la cama cuando €l volvia de haber ido a
podar sus vifias y hallandolos asi 1lam¢ la justicia y los hizo apren-
der”?%. Dos testigos, Margarita de San Vicente y su hijo Juan los habia
visto “besar y retozar y que el clérigo los hallo en la cama y que es
grande bellaqueria”. La cuestion de fondo era si los dos eran criados
del cura. Los demas testigos, todos hombres, vecinos de parroquias
cercanas y analfabetos, repitieron lo mismo, salvo Juan Besteiro, quien
asegur6 que Inés habia parido dos veces, no sabia de quién. La Au-
diencia se limit6 a dar provision y a nombrar un tutor a Juan por cuanto
uno de los testigos asegurd que era de poca edad y entendimiento. Por
los mismos afios, en la causa inquisitorial contra Maria Alfonso, de 19
afos, casada, ella reconocio haber estado amancebada de soltera du-
rante un afio y medio, sin ser castigada, pero que lo fue tras afirmar que
mejor estar asi que mal casada ya que “entonces estaba en servicio de
Dios y que dende que se casara estaba en servicio del diablo”?%.

Ilegitimidad, concepciones prenupciales y abandono y exposi-
cion de nifios son indicadores de una realidad mucho mas profunda que
todo eso. En las sociedades del norte se calificaba de ilegitimos a todos
los nacidos fuera del matrimonio canénico. Aunque no hay cifras hasta
el siglo XVII, es muy significativo que en Durango (Vizcaya) entre
1601 y 1620 la ilegitimidad fuese del 12,03% y del 9,97% entre 1631
y 1650, bajando solamente desde los afios sesenta; en los valles canta-
bricos y meridionales vascos, en 1630-39 era del 9,5%, y del 9,9% en

204 ARG, Real Audiencia, 23673-40.
205 ARG, Real Audiencia,25113-41.
206 Contreras, El Santo Oficio..., 641.

- 157 -



la década siguiente, sin descenso a menos del 8% pasado ya 1680, al
contrario que en Navarra, en cuya mitad occidental el porcentaje era
muy bajo?"’. En el otro extremo, en las peninsulas atlanticas de Galicia,
entre 1592 y 1599 en la feligresia de Armenteira, sede de un monaste-
rio cisterciense, eran ilegitimos el 9,8% de los nacidos; en la década
siguiente el 10,3% y en 1610-19 el 14,7%, sin ser menos de 10% hasta
mediado el XVII; ampliando la muestra a diez feligresias, en 1610-19
la media fue de 7,45%, y en los afios veinte de casi el 10%2%,

Empleando otros indicadores se constata lo mismo. Por ejemplo,
en el padron de la jurisdiccion de San Clodio, en Ourense, en 1580, en
el 8,6% de 443 grupos familiares habia uno o varios hijos naturales o
ilegitimos que vivian con sus padres o madres o residian en casa ajena;
habia hombres solteros que tenian a los suyos; 21 matrimonios con hi-
jos anteriores a casarse; y mas habia en casas con sus madres solteras
o viudas?®. En los expedientes de candidatos nativos del Pais Vasco a
ordenes militares en tiempos de Felipe III, mas de la quinta parte eran
hijos de parejas sin haberse casado y el 81% de los ilegitimos eran fruto
de uniones prematrimoniales —muy por encima de la media—, predo-
minando los hijos naturales; quienes pasaron a América siguieron el
mismo comportamiento?!°,

Es decir, en el norte, la Iglesia tuvo que adaptarse a la realidad y
el concubinato se mantuvo con fuerza, sin que generase rechazo social.
El celibato femenino, muy alto debido a la emigracién de hombres jo-
venes, favorecia la ilegitimidad. Mas alla de consideraciones morales,
esos hijos eran fuerza de trabajo, no lo olvidemos, y en territorios como

207 Mikelarena y Valverde, “Ilegitimidad y exposicion”, 283-292. Ifiaki Bazan

Diaz, Delincuencia y criminalidad en el Pais Vasco en la transicion de la Edad
Media a la Moderna (Vitoria-Gasteiz: Departamento de Interior, 1995), 276, nota
389.

208 Jos¢ Manuel Pérez Garcia, Un modelo de sociedad rural en la Galicia costera
(Santiago de Compostela: Universidad, 1979) tabla 4-09 del apéndice.

209 Sandoval y Fernandez, “Juntos en una casa”, 199.

210 Emesto Garcia Fernandez, Religiosidad y sociedad en el Pais Vasco (s. XIV-
XVI), (UPV: 1994), 56.

- 158 -



el vasco, por su sistema de herencia, se trataba con frecuencia de hijos
de relaciones aduilteras de hombres casados que buscaban un heredero
varon?!'!. En Cantabria, la solteria definitiva estaba asentada y a fines
del siglo XVI era extraordinario el numero de mozas solteras registra-
das en los padrones; las normas preventivas y coercitivas de los conce-
jos las inducian a incorporarse al servicio doméstico y, por lo tanto, a
una familia®'?. La emigracion de los hombres, en especial los exclui-
dos de la herencia, redujo el mercado matrimonial al irse jévenes que
en muchos casos se casaron en los lugares de llegada, no retornaron o
fallecieron, si bien las ausencias masculinas dieron a las mujeres mas
oportunidades para heredar.

Aunque, por defecto de registro, sabemos muy poco al respecto,
es importante sefialar que por entonces ya eran un problema los nifios
y nifias abandonados. Al menos en Galicia, se intuye la importancia de
este hecho por cuanto desde 1524 estaba asentada la casa de expdsitos
creada en el Hospital Real de Santiago.

Otro sintoma que no se puede soslayar sobre las faltas morales es
la rapida expansion de las enfermedades de transmision sexual, en es-
pecial de la sifilis, que afectaban a personas de cualquier condicion so-
cial y que revelan el efecto combinado del incumplimiento de las nor-
mas y de la movilidad territorial; por ejemplo, en un pleito de 1593-97,
Marina Uriondo, de Miravalles, fue acusada de ser manceba del bachi-
ller y clérigo de Hernani Hortufio Rotalde, ser mujer de mala vida y
costumbres, desmandada de lengua y estar "perdida de buva", mal “del
que ha contagiado a personas que por su honestidad no se dudara™?'3,
La proliferacion de casos obligd a abrir hospitales especializados. En
1574 el arzobispo don Francisco Blanco cre6 en Compostela un hos-
pital para su tratamiento, como ya hiciera en sus gobiernos en Ourense
y Malaga. La responsabilidad se puso en las mujeres y en la prostitu-
cion, pero ya a fines del XVI la proporcion de mujeres casadas y de

211 Bazan, Delincuencia..., 282.
212 Lanza, La poblacion y el crecimiento... 56.
213 ARCHV, Sala de Vizcaya, caja 195-5.

- 159 -



nifios contagiados induce a afirmar que eran ellos los transmisores, al
margen de toda prudencia y de toda condena religiosa®'“.

5.2. La falta de libertad y sus derivaciones

La laxitud social a la hora de legitimar uniones, a la que colabo-
raron los clérigos, implico la validacion de matrimonios forzados por
los padres e incluso por quienes podian tener interés en el patrimonio
de dos personas. Nada garantizaba la libertad al casarse —en especial la
de las mujeres—, empezando por la edad de matrimonio. En los sinodos
paralelos al Concilio ya estaban prohibidas las bodas de menores de
siete aflos, pero solo algunos sefialaban la edad minima, catorce afios
ellos y doce ellas. No obstante, la mayoria legal era 25 afios, lo que
implicaba un amplio margen para organizar estrategias familiares. En
general, la edad nupcial se situaba en torno a esa cifra, desde la frontera
con Portugal —25 afios en Galicia— y la de Francia —26 en el Pais
Vasco—, pasando por Asturias (23,6), lo que diferenciaba estos territo-
rios de los modelos precoces meridionales. En teoria, la voluntad de-
pendia también de que se conociera la doctrina —lo que era dudoso—,
que contenia explicitamente el consentimiento de los contrayentes, lo
que no se respetaba. Es llamativo que este punto sea muy débil en todos
los sinodos y su poca incidencia en la formacion religiosa: es decir,
imperaban la preocupacion moral y la formalidad litargica.

Los matrimonios de menores, como otras irregularidades, apare-
cen de modo fortuito en la documentacion y es preciso tener cautela al
interpretar, por ejemplo, el mandato contenido en los capitulos de la
archidiocesis de Burgos de 1575 cuando el cardenal Pacheco afirmaba
que “andando por las montafias hemos visto escandalos sobre aver des-
posado los niflos menores de seys afos”, o que condenaba recordando
que la edad minima de las nifias era de siete, sin decir nada de los nifios,

214 Ofelia Rey Castelao y Baudilio Barreiro Mallon, Pobres, enfermos y peregri-
nos. La red asistencial gallega en el Antiguo Régimen (Vigo: Nigratrea, 1998),
91-120.

- 160 -



por cierto?!3, Por otra parte, cuando el matrimonio era temprano, podia
ser que la convivencia se retrasase posponiendo las relaciones fisicas
durante varios afios; es de suponer que era una de las practicas mas
propias de las familias hidalgas y con patrimonio que de las demas, y
que dependeria de las formulas de transmision de la herencia.

Salvo casos muy obvios, la falta de registros parroquiales traspa-
saba todo el control a los vecinos y a los clérigos que estuvieran dis-
puestos a denunciar esas situaciones, ya que dificilmente lo harian los
propios interesados que, ademas de menores, necesitarian el permiso
de padres o tutores para hacerlo. Los problemas derivados de la edad
insuficiente fueron atendidos por los tribunales civiles. Por ejemplo, en
1560, Felipe de Alba, representando a Catalina da Mariiia, “‘su menor”,
denunci6 ante la Audiencia de Galicia a Gabriel Fernandez por las
amenazas y solicitudes de este para que la joven se casase con su hijo
y en 1593, Juan de Aguiar pleited con Teresa Alvarez, para que diese
libertad a una nieta suya con el objetivo de “deliberar su casamiento?!®.
La falta de voluntad por edad podia ser alegada en causas de separa-
cion, anulacion o divorcio, e incluso, para argumentar la no validez de
un matrimonio previo en procesos por bigamia, como veremos.

Las dispensas por minoridad, como las de consanguinidad, o las
dos al mismo tiempo, ocultaban intereses fuertes entre los hidalgos,
como los Vilamarin de Ourense, hébiles en arreglar bodas. Una de es-
tas estuvo precedida por la necesidad de una dispensa para Antonia,
nacida en 1579, hija de don Julidan de Villamarin, sefior y duefio del
mayorazgo, y de Aldonza de Cadérniga. Al morir su hermano, Antonia
fue la heredera de su padre, muerto en 1581, y quedd bajo la tutela de
su madre, pero al cumplir diez afios, la tutoria fue pretendida por un tio
suyo, don Juan de Novoa, arcediano y tesorero de la catedral, para ca-
sarla con Pedro Pardo de Vilamarin, su sobrino y tio de Antonia, lo que
se produjo en Sevilla en 1589, previas dispensas de consanguinidad.
El matrimonio tuvo una hija, pero él la maltrataba y tenia una relacion
con Justa de Puga. En 1597, con 18 afios, Antonia pidi6 la nulidad por

215 Pacheco, Constituciones Synodales..., 288.
216 ARG, Real Audiencia, 19012-18 y 4286-6.

- 161 -



defecto de edad y por relacion falsa ante el provisor de Ourense, un
proceso en el que fue desacreditada por ir a “fiestas de canas, sortijas y
toros y a bodas y a regocijos de la ciudad” de Ourense, lo que era im-
propio de su estado de casada, pero en 1600 se dictd que el matrimonio
era valido y ella se recogi6 en el convento de clarisas de Santiago hasta
conseguir una bula en el obispado de Tui, casandose luego con don
Garcia de Camba y Ozores?!”.

La enorme frecuencia del incumplimiento de promesas de matri-
monio, expresiva de la falta de voluntad real de casarse, esta bien estu-
diada y no nos detendremos. La mayor parte se resolvieron por via de
acuerdo, de forma que los casos llegados a los tribunales eran solo la
parte visible de un problema que implicaba un cuestionamiento de la
honra de una joven y de la fama de su familia, sobre todo si habia un
embarazo de por medio, pero solia sustanciarse con una compensacion
econdmica. Mas de un caso se resolvid con la migracion del conside-
rado responsable: en el Pais Vasco, tanto en esta cuestion como en
otras mas graves, esa fue una tactica habitual?'?.

Como ejemplo, Juan de Anido y Roy, su hijo, ausente, vecinos
de Agualada, litigaron ante el juez de Bergantifios (A Corufia) con
Gonzalo Diaz, de Cebreiro, y sus hijos por lo que les condenaron a
pagar seis ducados y otros bienes, sentencia de la que solicitaron revo-
cacion. Habia habido un compromiso entre familias, que se copia en el
proceso, y que era en realidad una sentencia arbitraria ante el chantre
Juan Dopazo y escribano del rey, que luego fue apelado a la Audiencia
de Galicia. Por el acuerdo sabemos que Gonzalo, como padre de Te-
resa, habia denunciado a Roy porque “engaii6 e inducido se revolvié a
la dicha mi hija para que con ¢él tuviese parte e accesion carnal y la

217 ARCHV, PL Civiles, Pérez Alonso (F), caja 345-1.

218 Milagros Alvarez Urcelay, Transgresiones a la moral sexual y su castigo en
Gipuzkoa durante los siglos XVI, XVII y XVII (UPV, 2010), https://www.educa-
cion.gob.es/teseo/imprimirFicheroTesis.do?idFichero=Utwwuo8NfVU%3D.
También, de la misma autora, “Iglesia, moralidad y justicia en Guipuzcoa, siglos
XVI-XVIII”, en Entre el fervor y la violencia. Estudios sobre los vascos y la Igle-
sia (siglos XVI-XVIII), coord. de Rosario Porres (UPV: 2005), 99-132.

- 162 -


https://www.educacion.gob.es/teseo/imprimirFicheroTesis.do?idFichero=Utwwuo8NfVU%3D
https://www.educacion.gob.es/teseo/imprimirFicheroTesis.do?idFichero=Utwwuo8NfVU%3D

habia prefiado de un hijo de que ahora esté parida” y que Roy se habia
de casar con ella por palabras de presente y “dandole casamiento segun
costumbre de esta tierra y habia de criar al nifio segtin la costumbre”.
Juan, por el contrario, negaba que su hijo estuviera obligado porque no
habia tenido acceso con ella, sino que “ella los tuvo con otras muchas
personas y estuvo a su cargo de ellas”. Para tener paz, se habia nom-
brado a tres “hombres buenos” que en 18 de marzo de 1566 compare-
cieron ante la justicia ordinaria y mandaron a Juan y a Roy que pagasen
a la otra parte “dos almayos o seis ducados, y una vaca con su cria y
ocho rogelos, de ovejas o cabras o su valor de 26 reales por cada una y
dos ducados de costas”; ninguno supo firmar. Se notificé la escritura a
Juan de Anido, que no acepto la decision por ser nula e injusta, y negd
la capacitacion de los hombres buenos y que hubiesen guardado las
formas “antes se confrontaron con el dicho Gonzalo”, por lo que se
nego a pagar, apelando la Audiencia. Esta dio entrada a la demanda en
23 de julio y emiti6 un auto por el cual el regente y los oidores ordena-
ron hacer la probanza previa al proceso?'’.

Los matrimonios clandestinos también han tenido una notable
fortuna historiografica??’, si bien era una practica mas propia de grupos
acomodados. Como vemos, habia otras mas extendidas y expresivas.
Ese tipo de enlaces estaban considerados de modo idéntico en las nor-
mas de la monarquia y de la Iglesia ya antes de Felipe 11 y del Concilio,
y los sinodos pos-tridentinos subrayan la necesidad de su represion?!,
lo que incluia el derecho de los padres de desheredar a los hijos casados
asi y la reiterada prohibicion y castigo —que ya venia del siglo XV—de

219 ARG, Real Audiencia, 27141-11.

220 Jestis Maria Usundriz Garayoa, “El matrimonio como ejercicio de la libertad
en la Espafia del Siglo de Oro”, en El matrimonio en Europa y el mundo hispa-
nico (siglos XVI y XVII), ed. de Jesis M* Usunariz Garayoa e Ignacio Arellano
Ayuso (Pamplona: Visor, 2005), 172. Maria del Juncal Campo Guinea, “Evolu-
cion del matrimonio en Navarra en los siglos XVI y XVII: el matrimonio clan-
destino”, ib., 197-210.

221 Fernéndez Terricabras, Felipe Il y el clero..., 165.

- 163 -


https://dialnet.unirioja.es/servlet/libro?codigo=8712
https://dialnet.unirioja.es/servlet/libro?codigo=8712
https://dialnet.unirioja.es/servlet/autor?codigo=1611491
https://dialnet.unirioja.es/servlet/autor?codigo=139873
https://dialnet.unirioja.es/servlet/autor?codigo=139873

la presencia de eclesiasticos en tales bodas, por resultar escandalosa,
mas todavia si eran de hijos o hijas suyos.

La clandestinidad era distinta de la discrecion, concedida por los
obispos en el caso de matrimonios entre viudos u ocasiones excepcio-
nales, pero Iglesia y monarquia concordaban en condenar las bodas
clandestinas porque podian ocultar —voluntaria o involuntariamente—
los impedimentos ya mencionados y acarrear las mismas consecuen-
cias. La mayoria de los casos detectados, aunque las jurisdicciones ci-
viles y eclesiasticas se disputaran el control, fueron atendidos por tri-
bunales eclesiasticos. Detras de la accion de la corona estaba sin duda
la presion de las oligarquias, registrada en las protestas de las Cortes
hasta 1598, no mas alla. En nuestra opinion, quienes temian y denun-
ciaban los matrimonios clandestinos eran los sectores que mas los
practicaban. Las investigaciones sobre documentacion de archivo re-
velan que eran menos frecuentes de lo que los diputados indicaban —
10% de los procesos en tribunales eclesiasticos de Zamora y el 2% en
Pamplona—?*2. Como su propia definicion sugiere, la clandestinidad
tenia su antidoto en dar publicidad a los enlaces ante la comunidad. Su
falta, eludiendo las amonestaciones, desmiente que fuesen bodas mo-
vidas por sentimientos entre jévenes, toda vez que las familias solian
estar detras y lo que se ocultaba muchas veces era una irregularidad de
fondo, como la carencia de una dispensa por consanguinidad, algo tan
frecuente entre las elites como entre los sectores populares.

Mucho mas frecuentes eran las practicas endogamicas. Fernan-
dez Terricabras ha insistido en la prevencion de los obispos sobre las
dispensas matrimoniales solicitadas a Roma y su deseo de disponer del
control por medio de los tribunales diocesanos®?*. Ademas de este pro-
blema institucional, el coste de las dispensas era un argumento

222 Francisco J. Lorenzo Pinar, “El Tribunal diocesano y los matrimonios "de pre-
sente" y clandestinos en Zamora durante el siglo XVI”, Studia Zamorensia 2
(1995): 49-61. Campo Guinea, “El matrimonio clandestino: procesos ante el Tri-
bunal eclesiastico en el Archivo Diocesano de Pamplona (siglos XVI-XVII)”,
Principe de Viana 231 (2004): 205-222.

223 Fernéndez Terricabras, Felipe Il y el clero..., 99 y 165.

- 164 -


https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=297330
https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=297330
https://dialnet.unirioja.es/servlet/revista?codigo=2302
https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=929603
https://dialnet.unirioja.es/servlet/revista?codigo=1060

poderoso para no declarar parentescos, seguramente con la complici-
dad del vecindario, habida cuenta de la fuerte endogamia matrimonial
que acreditan los estudios demograficos, en especial entre el campesi-
nado. Era asi no solo por la proximidad de las casas, sino por un mutuo
y calculado conocimiento de los patrimonios. La exogamia, apoyada
por Trento al limitar las bodas consanguineas, se contradecia con una
realidad social que obligaba a organizar la sucesion segun las necesi-
dades de cada familia y las circunstancias de cada espacio y, por la
repeticion de esa practica generacion tras generacion, era cada vez mas
dificil evitarla.

A pesar de la opacidad de las fuentes, sabemos que en la primera
parte del seiscientos la consanguinidad era una practica muy potente:
por ejemplo, afectaba al 15-20 % de los matrimonios en Cantabria en
XVII—el 11,2% en Castilla La Nueva, zona de habitat concentrado—2*,
calculos en los que no entran el parentesco por padrinazgo, ni la con-
sanguinidad oculta, es decir, de parientes sin saberlo. Era frecuente que
los novios que esperaban el documento de dispensa —que podia tardar
muchos meses— se considerasen en circunstancias de mantener relacio-
nes sexuales; de hecho, el numero de ilegitimos y de embarazos pre-
nupciales era més alto que entre los demas matrimonios??®. Sinodos
como el de Calahorra de 1553 denunciaban que se festejaba la conce-
sion de la dispensa de consanguinidad o la firma del contrato nupcial,
y que los novios ya habian iniciado su vida en comun, por lo que se
prohibieron bajo amenaza de excomunion, sin éxito, obviamente.

Asi se ve en la querella por estupro presentada en 1577 por Maria
Vazquez Rivadeneira, como madre de dofia Teresa, “que es doncella”,
contra Fernan Diaz de Rivadeneira. La demandante relatdé que entre
ellos habia parentesco y que estaba pendiente la obtencion de dispensa

224 Lanza, Miseria, cambio. .., 382.

225 Isidro Dubert, “Estudio histérico del parentesco a través de las dispensas de
matrimonio y de los archivos parroquiales en la Galicia del Antiguo Régimen:
primera aproximacion", en Parentesco, familia y matrimonio en la historia de
Galicia, ed. de José C. Bermejo (Santiago de Compostela: Torculo, 1988), 176-
191.

- 165 -



para casarse pero, mientras, ¢l la sedujo y “la empreiid y hacian vida
maridable en casa de €l y ahora volvi6 a estar prefiada pero una vez
llegada la licencia papal €l la echd de casa y la maltraté y amenazo6 con
matarla”. La madre pedia una dote seis mil ducados porque “el es per-
sona poderosa y que vive en su propia jurisdiccion”. Se hizo pesquisa
secreta y se comprob6 que Teresa no estaba en casa de Fernan y que
este estaba en paradero desconocido, pero al menos se embargaron sus
bienes. En 1581 el defensor del acusado, Sebastian Garcia, acabd re-
nunciado a su defensa al descubrir la existencia de otra demanda por
bienes dotales, pretextando que lo litigado superaba los tres mil duca-
dos y ser ¢l “labrador que no sabe leer ni escribir en la tierra que es de
hidalgos y personas entendidas que pueden ser parte”?2,

Las normas eclesiasticas sobre los grados de parentesco reque-
rian solicitar una dispensa, algo que los obispos, con el acuerdo de Fe-
lipe 11, quisieron controlar desde los tribunales diocesanos??’. Las res-
tricciones se contradecian con una realidad social que obligaba a orga-
nizar la sucesion segun las necesidades de las familias, pero si las mas
ricas podrian pagar los gastos de las dispensas, no asi las otras, y todo
indica que no se declaraban esos impedimentos. Claro est4, hablamos
de parentescos conocidos; en los procesos judiciales de tipo penal en
los que los testigos debian declarar su relacion con demandantes y de-
mandados, aflora una tasa de parentesco de casi el 20%, lo que supera
con mucho al conocido y, ademas, en esos procesos y en los de otros
fueros, emergian vinculos desconocidos o que los vecinos no habian
delatado en las amonestaciones: hijos ilegitimos, amancebamientos,
adulterios, etc.?8.

Como muestra de las redes de la consanguinidad oculta en el ru-
ral, reproducimos la declaracion de Catalina de Penela, viuda de 30

226 ARG, Real Audiencia, 18726-25.
227 Fernéndez Terricabras, Felipe Il y el clero..., 99 y 165.

228 Ofelia Rey Castelao, “Palabras de mujeres: testimonios judiciales en Galicia
a fines de la Edad Moderna”, en Guardianas del tiempo.: Mujeres, Historia, Tes-
timonio (ss.XVI-XX), ed. de Manuela A. Garcia Garrido, Ofelia Rey Castelao y
Sylvie Hanicot-Bourdier (Gijon: Nigratrea, 2025) en prensa.

- 166 -



afios, que en 1576 fue llamada a testificar en un proceso por amance-
bamiento en el que Francisco Carnero, casado con Maria de Covelas,
y Francisca Fernandez, estaban acusados, ademas, de incesto, por pa-
rentesco extramatrimonial entre esas dos mujeres. Un testigo de parte
de Francisco, Alonso de Covelas, de 37 afios, habia declarado que no
habia tal parentesco, y lo sabia por haber oido a Inés da Penela a su
marido ya difunto, Sebastian da Penela, padre de Maria, “mira marido
si aquellas mozas son vuestras hijas como dicen mandarselas dexaré
alguna cosa cual le decia por la dicha Francisca Fernandez y otra su
hermana y ¢él volviera por respuesta e dixo mujer déjame no me que-
mes mala sangre porque ellas no son mis hijas ni en ellas tengo ninguna
cosa”. Catalina tenia que aclarar ese parentesco oculto y lo hizo de este
modo:

Y que era publico que Inés da Riva, madre de Francisca Fernan-
dez, que la Francisca Fernandez su hija lo era de Sebastian de Penela,
difunto, y que si ella es hija de Sebastian da penela, que este y el abuelo
de la testigo eran entre ambos hermanos enteros y la madre de la testigo
y la dicha Francisca eran primas, hijas de hermanos y Francisca Fernan-
dez era tia de la testigo, hija de su prima, la testigo y la mujer del dicho
Francisco Carnero es hija de esta testigo y sobrina de dicha Francisca
Fernandez siendo hija del Sebastian de Penelay se le dio por padre segiin
lo vio y lo oy0 a la dicha de su madre de la Francisca Fernandez, empero
que siendo vivo el abuelo de la testigo que era hermano del dicho Sebas-
tian Penela y se llamaba Gonzalo de Penela, viviendo esta testigo en su
casa el dicho abuelo la envié un dia a llamar al dicho Sebastian de Penela
su hermano”?%,

Toda vez que el objetivo ultimo era mantener unidos los patri-
monios, se podia recurrir al matrimonio a trueque, que no tenia contra-
indicaciones legales ni religiosas, aunque respondia a arreglos familia-
res que no contaban con la voluntad de los contrayentes, al menos
cuando eran menores de edad. Si eran mayores, podemos suponer que
entraron en esa dindmica porque les convenia o por respeto a la auto-
ridad paterna o materna. Nada se podia hacer con respecto a esta

229 ARG, Real Audiencia, 1548-51.

- 167 -



formula de endogamia extrema por la que dos hermanos se casaban
con dos hermanas u otras combinaciones, de modo que en algunas co-
marcas de Galicia occidental llegaron ser el 27,8% de los casamientos
en la primera mitad del siglo XVII; en Cantabria eran el 7,45 % de las
uniones en 1600-1630 y en el Pais Vasco, el sistema de heredero unico
hacia que esta practica fuese frecuente para prevenir dispersion del pa-
trimonio?°,

Tampoco causaban problemas los matrimonios de viudos y de
viudas, que superaban la cuarta parte de las bodas por efecto de la ele-
vada mortalidad; no solo eran la solucion para los hombres —y algunas
mujeres— con hijos, sino un modo de reorganizar la herencia y una es-
pecie de rescate de solteras con pocas opciones de casarse. Por ejem-
plo, en el mencionado padrén de San Clodio de 1580, llama la atencion
la frecuencia de hombres y mujeres casados segundas o terceras veces,
que afectaba al 12,2% de las unidades; por lo mismo, sorprende la fre-
cuencia de menores tutelados por sus madres o por parientes y veci-
nos?!.

5.3. Festejando la boda

Autoridades y moralistas condenaban las celebraciones nupcia-
les, que podian durar varios dias o repetirse en cada una de las ceremo-
nias, lo que multiplicaba los costes y los riesgos de actos poco adecua-
dos. La participacion de allegados, parientes, vecinos y amigos era un
modo de expresar el éxito de un acuerdo y para ciertas familias, para
exhibir su poder social y econémico. Pero la costumbre de hacer fiestas
y comidas daba lugar a excesos y conflictos con presencia de clérigos,

230 Ofelia Rey Castelao, "Mecanismos reguladores de la nupcialidad en la Galicia
atlantica. E1 matrimonio a trueque", en Obradoiro de Historia Moderna, ed. de
Baudilio Barreiro y otros (Santiago de Compostela: Universidad, 1990), 247-268.
Lanza, La poblacion y el crecimiento..., 55.

231 Dubert, “Los comportamientos sexuales”, 117.

- 168 -



por lo que la Iglesia y la monarquia también los vigilaban, aunque no
era mucho lo que pudieran hacer.

Mas alla de la necesaria presencia de un cura, novios, padres y
testigos, los sinodos nada dicen de las otras personas presentes, a pesar
de que podian ser llamadas a testificar en los tipos de causas que ya
hemos aludido; si se preveia la exclusion por motivos religiosos y ra-
ciales -judios, moriscos—, que no hemos constatado en nuestro caso, y,
sobre todo, condenaban, por ser contraria a la moral y negativa para su
imagen, la presencia de los clérigos en las celebraciones. Era este un
habito muy extendido en el norte, en especial si eran padres de uno de
los contrayentes; paraddjicamente, esa prohibicion se contradecia con
la obligatoria presencia de los progenitores que proclamaba la norma-
tiva eclesiastica. Los sinodos de Oviedo y de Astorga de 1553 impe-
dian a los clérigos bailar y cantar en las fiestas nupciales o que anun-
ciasen banalidades y superficialidades en las ceremonias y los de Ga-
licia prohibian que hiciesen “ruegas” o colectas de dinero para las bo-
das, bautizos y misas nuevas o que asistiesen a las celebraciones. Los
curas podian ir a las bodas de los parientes hasta el cuarto grado, pero
pagarian una multa de seis ducados si los novios pasaban ese grado o
no eran sus parientes; el obispo de Mondoiiedo (1547) les dejaba que
asistieran a las de sus feligreses y si la boda se hacia en su parroquia*2.

En Cantabria y Pais Vasco los obispos temian que estuviesen en
las bodas por el peligro de conflictos entre bandos?*. La publicidad de
las amonestaciones en varios domingos daba tiempo a las familias para
reunir invitados de lejos, pero también los enemigos lo ganaban para
organizar actos violentos. Este peligro era contradictorio con el castigo
por no anunciar la boda, que en algunas diocesis llegaba a la excomu-
nion. A veces, la fiesta ya estaba en marcha cuando se pagaba las arras
o la dote. En Santander, por ejemplo, la dote se entregaba treinta dias
antes de la boda y las arras solian pagarse a la vista de la comunidad.
A continuacion, tenia lugar la union de los recién casados —que recibian

232 Synodicon Hispanum.. ., 368-370, 440-458.

233 Ifiaki Reguera, “Violencia y clero en la sociedad vasca de la Edad Moderna”,
en Entre el fervor..., 131-186.

- 169 -



la bendicion nupcial ante testigos y padrinos— y la comida o banquete
al que asistian parientes y criados “segiin costumbre de los nobles de
la Montafia”. Los gastos corrian a cargo de los padres de las novias y
muchos tenian que pedir dinero prestado para cubrir los gastos, lo que
podia dar lugar a pleitos y disputas?*.

Si los obispos no podian hacer nada con respecto al control de los
convidados, este era un tema que preocupaba a la corona, porque su
numero podia motivar gastos excesivos y estos llevar al endeuda-
miento, y porque, vistas ciertas costumbres del norte, se sospechaba
que la presencia no siempre era voluntaria y que muchos regalos ha-
bian sido hechos a los novios bajo presion. Y sobre todo porque se
temian las acciones violentas. La monarquia intervino para prever ac-
tos contra quienes se presentaban en las celebraciones nupciales para
crear un conflicto, haciéndolo por medio de los jueces y a demanda de
parte. La prohibicion por ley de las bodas multitudinarias imponia un
maximo de seis asistentes, pudiendo ser mas si no se quedaban a comer
y cenar, y los parientes no podian prolongar a celebracion mas de un
dia “y esto a costa de los que combidaren”, bajo pena de diez mil ma-
ravedis y destierro del reino por dos afios a cada participante?3*. Pero
eso era lo que contenia el papel.

El control preveia la delacion o la intervencion de las autoridades
judiciales. El problema de los alborotos violentos era cronico en el Pais
Vasco y en Cantabria entre los invitados y entre estos y los no convi-
dados, jovenes, es de suponer. La causa estaba en las disputas de fac-
ciones nobles y las bodas eran ocasion de lucir poder econémico y el
éxito en el fortalecimiento de los linajes. La monarquia prohibia a los
nobles formar partidos, pero no tenia poder para imponer sus érdenes

234 Jestis A. Solérzano Telechea, Santander en la Edad Media: patrimonio, pa-
rentesco y poder (Santander: Universidad de Cantabria, 2002), 412-413.

235 Ofelia Rey Castelao, "Normes et pratiques de la cérémonie du mariage dans
le Nord de 1’Espagne avant le Concile de Trente", Bulletin de correspondance

hellénique moderne et contemporain 1,(2019), 1., s.p, s.p. https://journals.opene-
dition.org/bchmc/.

- 170 -



y el miedo a esa violencia es evidente en las normas en torno a un he-
cho pacifico como lo era un acuerdo nupcial®*,

En Galicia habia una practica que implicaba otro tipo de violen-
cia: la ruega o colecta de dinero u objetos que hacian los parientes y
amigos de la pareja, incluidos vecinos o vasallos, a veces utilizando la
coaccion o la fuerza. Los obispos prohibieron a los parrocos que las
anunciasen y que se hiciesen en sus feligresias. En su sinodo de Ou-
rense de 1543-44, Manrique de Lara argumentaba que “en los matri-
monios, bautismos y misas nuevas, segun nuestra experiencia, suele
haber muertes de hombres, escandalos y desérdenes, de modo que so-
brevienen grandes daflos tanto a las personas como a los bienes de
nuestros subditos” y en consecuencia ordend que no se hicieran colec-
tas y que se excomulgase a quienes participaban, so pena de doscientos
maravedis a la camara episcopal, si eran vasallos del obispo, y dos
reales si lo eran de otros sefiores; la misma pena se imponia al parroco
que oficiase tales matrimonios?*’. La monarquia habia dado érdenes al
respecto desde los Reyes Catdlicos, lo que reiteré Carlos I en 1536 en
una cédula remitida al Gobernador y a la Audiencia y a los jueces se-
fioriales de Galicia, después de que el Consejo Real recibiese quejas de
las coacciones de los poderosos en las ruegas y colectas, que duraban
varios dias, yendo los colectores por villas y aldeas sin que las autori-
dades se lo impidieran o que solo se les impusiese multas leves. Tam-
bién se sabia que los oidores de la Audiencia y otras autoridades parti-
cipaban en esas bodas, de modo que la solucion no era facil, salvo re-
petir las ordenes y reforzar las penas pecuniarias y la suspension tem-
poral del ejercicio de cargos cada vez que se permitieran®3,

Los incumplimientos sobre el nimero de asistentes, que propi-
ciaban situaciones de conflicto, eran atendidos por las justicias locales

236 Solorzano, Santander en la Edad Media..., 314-315, 368-408. Josué Fonseca
Montes, Religion, muerte y sexualidad en los siglos XVI-XVIII (Santander: Uni-
versidad de Cantabria, 2014), 486.

237 Synodicon Hispanum. .., 224.

238 Ordenanzas de la Real Audiencia del Reino de Galicia (La Corufia: Antonio
Fréiz, 1679).

- 171 -



y en mas de un caso llegaron a la Audiencia. En 1558 se procedio con-
tra Bartolomé de Castro y Pedro Ramos y otros por haber concurrido
“muchas gentes” a una boda en la villa de Arzaa; en 1575 Pedro de
Armesto recurri6 la pena impuesta por el merino del coto de Cebreiro
por haber contravenido la pragmatica real de “ayuntamiento de gentes
para bodas” y en 1587 Rodrigo Alvarez de Quindés litigo con Alonso
Lopez de Barros por una “ordinaria de bodas”?*°. En 1582 sucedio algo
parecido en el coto de Pousada (Sobrado dos Monxes) cuando el juez
dicto auto de oficio contra Jacome da Graiia, de 26 afios, por los exce-
sos en su boda con Maria Rodriguez. El joven fue puesto en prision
durante varios meses y se le condeno a pagar las penas previstas por la
ley, de lo que apelo a la Audiencia, y esta ordeno averiguar si “se hizo
boda o si solo comieron y bebieron ocho o nueve hombres y mujeres
que habian acompafiado a la desposada y los habia traido la madre de
ella, teniendo él en su casa varios parientes en cuarto grado”. Los tes-
tigos, todos hombres presentes en los festejos, relataron que hubo dos
actos, la boda en la iglesia y la entrega de la novia al novio en casa de
ella. El'y su familia fueron a la iglesia y todos juntos pasaron a casa del
padre de ella y “les dieron de veber”; tres dias después se impusieron
“pano e tocas” a la novia y se hizo otra fiesta. Un testigo afirmé que
habia veinte personas o mas y que se les “dio de comer y beber mucho
pany carne”. La Audiencia revoco la sentencia del juez*.

Los sinodos, finalmente, reflejan el temor a que los festejos pro-
piciaran la union fisica de los contrayentes, antes de que la ceremonia
matrimonial definitiva autorizara su consumacion. En Cantabria a
principios del siglo XVII los visitadores comenzaron a condenar a las
parejas que no esperaban las velaciones para consumar el matrimonio
0 que ni siquiera las celebraban; en Sama en 1618, se denunci6 el abuso
intolerable de que “tratdndose algunas personas de se desposar luego
debajo de este trato y antes de hacer las amonestaciones y bendiciones
duermen juntos como marido y mujer y como tales consuman la c6-
pula, lo cual es gran deservicio de nuestro sefior”, por lo que se los

299 ARG, Real Audiencia, 966-62, 18833-70, 18953-20.
240 ARG, Real Audiencia, 2833-72.

-172 -



multaba con viente mil maravedis, pero asi se sigui6 hasta el siglo
XVIII?*. Nada se podia hacer y la evidencia est4 en las concepciones
prenupciales que en Galicia suponian del 7% al 20% de los matrimo-
nios en el XVII**2,

El ciclo nupcial remataba con el rito obligatorio de las velaciones,
por el que los casados, antes de vivir juntos, intercambiaban su con-
sentimiento ante el cura de la parroquia de la novia. La falta de verda-
dero sentido de esta tltima ceremonia y su dificil comprension popu-
lar, dejaban la puerta abierta a que las parejas tuvieran relaciones sin
esperar, y también a la idea de que sin cumplirlo no estaba completo el
matrimonio. Eso fue alegado por algunos acusados de bigamos por la
Inquisicion y hallamos ese pretexto en algunos casos de amanceba-
miento ante la Audiencia de Galicia. Asi lo hizo en 1577 Francisco
Carnero, quien declar6 estar casado “por la Iglesia de que no es velado”
con Maria de Covelas para desmentir la acusacion de amancebamiento
e incesto con Francisca Ferndandez?*. Las velaciones se empleaban
unas veces para negar la validez de un matrimonio y otras para confir-
marla, como sucedia en general con otras facetas de la liturgia que da-
ban lugar a errores de interpretacion o a interpretaciones de convenien-
cia.

5.4. Las contravenciones posnupciales de la moral sexual

El matrimonio no anulaba las transgresiones, mas bien al contra-
rio, la falta de libertad para contraerlo estaria en la base de su prolife-
racion. La mas castigada era la bigamia, contra la cual en 1548 se au-
mento la pena de cinco aflos de destierro a cinco de galeras, que serian
diez por resolucion de Felipe II. Todo indica que el control se reforzod

241 Lanza, La poblacion y el crecimiento. . ., 60.

242 Isidro Dubert, “Los comportamientos sexuales premaritales en la sociedad ga-
llega del Antiguo Régimen”, Studia Historica. Historia moderna 9 (1991): 117-
142.

243 ARG, Real Audiencia, 1548-51.

-173 -



debido sobre todo a las normas de Trento. Esa tarea correspondia a los
tribunales de la Inquisicion, aunque no solo, de modo que los conflictos
de competencias fueron constantes en esta cuestion. Ahora bien, la vi-
gilancia dependia de los obispos y la intervencion de estos no era in-
frecuente, lo que derivaba de la mala relacion con la Inquisicion. En
todo caso, en 1571 se ordend a esta que, para probar la bigamia, se
constatase con rigor la certeza de que habian celebrado dos matrimo-
nios validos, ya que si habia sospecha de que uno no lo era, era obliga-
torio remitirlo al ordinario®*.

Técnicamente, todo dependia de los parrocos. En los sinodos an-
teriores a Trento en el area que nos ocupa, los prelados les mandaban
verificar la disolucion del matrimonio anterior, si lo hubiere, o la
muerte del conyuge (Astorga y Oviedo, 1553). Pero, como hemos di-
cho, no habia libros de matrimonios y menos todavia de defunciones,
mas tardios en todas partes. La efectividad del control dependia, ade-
mas, de que los contrayentes que habian estado fuera un tiempo, pre-
sentasen pruebas de solteria para poder casarse lo que, en el norte, dada
la intensa movilidad temporera, tenia una especial relevancia. Pero un
papel podia falsificarse y el cura podia ser facilmente engafiado.

Muchos migrantes eran hombres casados y eso explica el elevado
numero de casos de bigamia que atendieron los tribunales inquisitoria-
les nortefios. Si antes ya de 1563 habia un elevado impacto relacionado
con la regularizacion de la normativa del matrimonio, en otros territo-
rios es evidente su relacion con la movilidad hacia América®®’, donde
muchos duplicaron sus relaciones, lo que se comprueba en los casos
juzgados inquisitoriales de Ultramar entre 1560 y principios del XVII,
tanto en Lima como en México. En los de la metropoli supusieron en
el 5,9% de los casos en ese periodo, lo que no es mucho si se compara
con otros delitos, pero la distribucion territorial es muy diversa, desta-
cando de forma especial Galicia, en cuyo tribunal entre 1574 y 1600 se
registraron 198 casos, el 18,8% del total, muy por encima del 10% del

244 Contreras, El Santo Oficio. .., 536.

245 Jean-Pierre Dedieu, L' administration de la foi I'nquisition de Toléde XVIe-
XVIllle siecles, (Madrid: Casa de Velazquez, 1992), 240.

174 -



tribunal de Sevilla, y de la media general, aunque no hay datos del tri-
bunal de Valladolid®*®.

Ahora bien, es preciso completar esas cifras en los tribunales de
los destinos migratorios. Por ejemplo, en el tribunal inquisitorial de
Llerena, donde los hombres procesados por bigamia eran el 71% —mu-
jeres el resto— eran gallegos el 26%, 17% portugueses y el 46% del
resto de Castilla>*’. En el de Logrofio, en 154 casos concentrados entre
1571y 1580, la mayor parte eran intrapeninsulares: el 37% de Navarra,
26% de la Rioja y 10% de Vizcaya, territorios con alta movilidad, y
una parte importante eran urbanos —también en Galicia—>*%. Y en Can-
tabria, en una visita inquisitorial realizada a 86 pueblos de Trasmiera,
25 personas fueron denunciadas por bigamia, cifra elevada con res-
pecto al espacio afectado?®’.

La facilidad relativa con la que se descubrieron se debia, en reali-
dad, a que muchos casos se produjeron en distancias cortas o medias.
Los capitulos de 1575 del arzobispo Pacheco para Burgos no hacen
referencia a destinos lejanos, sino a esa movilidad cuando condenaban
a quienes “andan vagando y no tienen moradas ni habitaciones ciertas
en ningun lugar y son de tan mala conciencia que estando casados en
sus tierras, en otras se casan una y mas veces viviendo la primera mu-
jer...”, prohibiendo a los curas que, sin averiguar antes la verdadera
situacion de los contrayentes, no iniciasen el proceso de las

246 Francisco Béthencourt, La Inquisicion en la Epoca Moderna (Madrid: Akal,
1997).

247 Isabel Teston Ntfiez y M* Angeles Hernandez Bermejo, “La sexualidad prohi-
bida y el tribunal de la Inquisicion de Llerena”, Revista de Estudios Extremerios
(1988): 623-660.

248 Bombin, La inquisicion en el Pais Vasco..., 157. Beatriz Tanco Martinez,

“Labigamia en el Tribunal Inquisitorial de Logrofio: siglos XVI y XVII”, en
Grupos sociales en la historia de Navarra, relaciones y derechos, ed. de Carmen
Erro e Ifigo Mugueta (Pamplona: Eunate, 2002) 1, 333.

249 Reguera, La Inquisicion espaiiola. .., 175.

-175 -



amonestaciones, a lo que se afiadia que esto era aplicable a las personas
extranjeras>’.

Las noticias sobre el paradero de los infractores eran aportadas
por compaiieros de viaje o se averiguaban de forma accidental por
parte de quienes iban en campafias posteriores. Y esto podia suceder
tanto en los lugares de partida, a donde llegaban rumores o denuncias
que las familias asumian, como en los destinos; si un papel de libertad
podia falsificarse, siempre algtin conocido podia alertar a los parrocos
o alas autoridades locales y se procedia a perseguir al sospechoso. Esto
era muy propio del norte. Todo indica que los hombres nortefios apro-
vechaban la lejania de sus casas y el anonimato para casarse con mu-
jeres mas jovenes, habida cuenta de que la edad nupcial de sus tierras
de origen era mucho mas alta, ademas de que podian querer despren-
derse de un matrimonio concertado por sus familias o insatisfactorio
por lo que fuese. Asi pues, la bigamia no era ajena a las practicas fami-
liares y a los sistemas de herencia y, por lo tanto, los bigamos calcula-
rian si les salia 0 no a cuenta establecer otra familia, dado que el castigo
era tan duro.

Dada la frecuencia e intensidad de las ausencias masculinas, los
casos protagonizados por mujeres casadas fueron muy pocos —en el
tribunal de Galicia, eran el 15,2%—, pero fueron siempre muy escanda-
losos y por eso han llamado la atencion. Se trataba de una anomalia
derivada con frecuencia de la falta de informacion, habiéndose casado
de nuevo la mayoria de ellas sin saber si los maridos seguian vivos, o
desconociendo su paradero. Por ejemplo, Margarita de Ogando dijo
ante la Inquisicion de Santiago que al volver de Castilla, unos hombres
le habian dicho que Juan Martin, su marido, habia muerto y otra en-
causada afirmé que unos mercaderes de Castilla le habian informado
que el suyo habia muerto en un hospital de Sevilla, mientras ella hacia
vida maridable con Pedro de Deza. Cuando eran ellos los bigamos, su-
cedia lo mismo: por ejemplo, “unos gallegos” testificaron que Pedro
Conde, casado en Armariz con Maria do Barrio, con la que tuvo cinco
hijos, la habia dejado tras diez afios de convivencia, emigrando a

250 Pacheco, Constituciones Synodales..., 287.

- 176 -



Toledo, donde trabaj6 en una herreria y alli conoci6 a Ana Garcia con
quien acabd casandose?’!.

Muchos casos revelan una falta de comprension de los ritos del
matrimonio por parte de las denunciantes o su credulidad. Ese fue el
caso de Inés Fariia, quien en 1562 acuso6 de bigamia ante el provisor a
Pedro Loureiro, de cincuenta afios. Este hombre habia trabajado para
una viuda que tenia un hijo y una hija doncella, Inés, a la que Pedro
cortejo, al parecer con el consentimiento de la madre, e hicieron vida
maridable por dos o tres afios, situacion de amancebamiento de la que
la joven pari6 una hija. Alguien les hablo de casarse y un clérigo —el
reo no recordaba quién los uni6é tomandolos de las manos; muerta la
madre, la pareja convivid hasta que Pedro decidié poner tierra por me-
dio. Varios afios después Inés lo acusé de bigamo, pero el provisor dic-
tamind que no habia caso porque el matrimonio no era valido al no
cumplir los requisitos previstos por la Iglesia. De hecho, la interven-
cion de la Inquisicion se debio a que el reo habia ofrecido dinero a Inés
para que, ante notario, se apartase de la causa®*2,

En otro proceso, un hombre de 46 alegd en su defensa que era
solo un adolescente cuando se casd con Maria Pérez: en realidad habia
dado las manos a “cierta moza por via de casamiento aunque no se
acordaba qué palabras habian pasado porque no tenia seso para reparar
en ello” y después habian hecho vida marital en casa de una abuela y
alli un dia “cierto clérigo” les habia tomado las manos, de modo que
tanto €l como los familiares lo tomaron como matrimonio, tras lo cual
vivio dos afios con ella. También Lorenzo Vazquez afirmé que lo ha-
bian casado con siete u ocho afios ante un clérigo, por palabras de pre-
sente, y que ¢l después se habia ido a vivir a Arbol (Tui) sin haber
tenido nunca acceso carnal con su mujer. La falta de voluntad de ca-
sarse fue argumentada por Gonzalo Fornelos, quien dijo haber sido

251 Los diferentes casos en: Allyson B. Poska, “When bigamy is the charge.
Gallegan women and the Holy Office”, en Women in the Inquisition: Spain and
the New World, ed. por Mari E. Giles (Johns Hopkins U. Press, 1999), 189; Con-
treras, £/ Santo Oficio..., 323.

252 Contreras, El Santo Oficio..., 536.

-177 -



obligado bajo amenazas de los parientes de su primera mujer porque
ella habia parido de ¢l. Es casi lo mismo que afirmé Juan Rodriguez,
al asegurar que se habia casado por fuerza porque habian tenido un hijo
y luego un clérigo les habia tomado las manos, aunque él mismo con-
sideraba que no creia estar casado. En cuanto a Pedro do Palacio habia
tenido que aceptar a Dominga Véazquez como esposa tras haberse acos-
tado con ella en casa de un cura y habiéndolos oido este y la madre de
la chica y una criada, el clérigo les tom6 las manos®®.

Otros acusados se escudaron en un supuesto déficit de honradez
de sus mujeres. Por ejemplo, Gregorio Lopez Pardo confesé que hacia
catorce o quince afios que se habia casado con Ana Garcia y vividé con
ella durante siete y, al saber que ella vivia deshonestamente, se habia
ido a vivir a San Mamed de Grou, donde se cambid el nombre pasando
a llamarse Juan Pardo, y se casd con Dominga Fernandez. Juan Ferro
justificaba su separacion porque su mujer era persona “de ruin fama”
y Gaspar de Chavez habia abandonado a la suya, solo después de seis
meses, porque era “mujer liviana”, yéndose el a vivir a Rivadavia.

Los casos que se descubrieron eran, obviamente, solo el extremo
visible, y quedarian impunes muchos otros bigamos. Entre los hombres
fue una practica bastante extendida perjudicando a sus familias y con-
virtiendo a sus mujeres en victimas de una situacion de indefinicion e
indefension juridicas. No era un problema moral, sino legal y social
porque desarticulaba a dos o mas familias. Las esposas pasaban a una
situacion de incertidumbre sobre su estado y en la gestion del patrimo-
nio, los gananciales y la herencia, mas todavia si tenian hijos, en cuyo
caso podia haber un problema de tutela. Sucedia lo mismo con la se-
gunda esposa, que perderia su condicion de casada y se veria en los
mismos problemas, pasando ella y sus hijos a un limbo legal o a ser
ilegitimos. Ahora bien, se comprueba que con frecuencia los bigamos
no vivian lejos de donde lo hacian sus primeras esposas, por lo que
parece poco verosimil que ellas lo desconociesen. Por otra parte, no
deja de ser paraddjico que, en el fondo, la bigamia comportaba una alta

253 Contreras, El Santo Oficio. .., 538.

-178 -



valoracion del matrimonio para legitimar una segunda relacién, como
también para blindar el patrimonio de la nueva pareja.

El descenso brusco de los procesos inquisitoriales por bigamia a
fines del siglo XVI quiza se debid a un menor rigor en la persecucion,
pero sobre todo fue el resultado del creciente recurso a la cohabitacion,
menos penalizada por la ley y admitida por la complicidad general, de
modo que los amancebamientos de casados o no eran denunciados o
lo eran, en su mayoria, por otros motivos. El tema no nos interesa en si
mismo, sino su tratamiento, si fue la iglesia la que se ocup?6 o la justicia
civil y, por otro lado, el ejemplo social, no solo el del clero —que trata-
mos mas adelante—, sino de otros privilegiados. Tampoco nos interesan
las penas impuestas a los culpados —siempre inferiores a las de los bi-
gamos—, sino constatar la importancia del hecho y su persistencia a pe-
sar de las admoniciones de la Iglesia y de la gravedad del pecado. De
hecho, la Inquisicion atendi6é pocos casos de amancebados, al menos
en el Norte, sin duda por la movilidad espacial, que diluia hilos fami-
liares y constricciones morales, en especial las migraciones de tipo
temporal, ya fuese estacional o polianual.

Era condicion para abrir un proceso por parte de la justicia que
una mujer estuviese amancebada y que no hubiera estado recogida,
casta y honesta durante tres afios, aunque los acusadores o los jueces
solian indagar posibles antecedentes. Se buscaba el animo lujurioso,
que el hombre la mantuviera o la sirviera de algun modo, o que lo tu-
vieran por costumbre y hubiera rumor entre los vecinos. En todo caso,
la pena de destierro temporal estaba prevista en la ley para la mujer. Si
eran parrocos o clérigos los denunciantes o la justicia ordinaria actuaba
de oficio, la situacion solia venir de lejos y que hubiese de por medio
hijos 0 embarazos avanzados, sin ocultacion posible si, por ejemplo,
pasaban un visitador eclesiastico o un juez de residencia. Sin embargo,
la poca frecuencia de estos casos en los tribunales sugiere que la fami-
lia consentia o ignoraba esas situaciones. Como ejemplo de conniven-
cia nos vale que en 1570 la Audiencia de Galicia dio una provisién a
pedimento de un representante de fray Fernando de Medina, abad del
monasterio compostelano Pinario, a favor de Diego de Benavente Mal-
donado, alcalde mayor del monasterio, en razén de una condena de seis

-179 -



ducados y otras cosas por estar amancebado con Maria Alvarez, mujer
soltera®>*,

Del amancebamiento, como ya hemos sefialado, se ocup6 sobre
todo la justicia local. De 1565 es una sentencia de Antonio Cornexo,
juez de residencia en el coto de Camanzo, contra Maria Gémez, presa
en la carcel por estar amancebada con su vecino Fernando de Albixou,
casado, condenandola a no encontrarse con €l bajo techo o en lugar
sospechoso, a riesgo de una pena de doscientos azotes y a pagar un
marco de plata®> y en 1570, Mayor de Alonso, en la prisién de Ponte-
deume, apel6 a la Audiencia la sentencia del alcalde mayor del mar-
qués de Sarria que la condend a un marco de plata y destierro por su
relacion con Lorenzo Fernandez?*. A los tribunales de la monarquia
iban los que tenian detras algin problema e incluso algiin pleito o causa
criminal que animase a alguien a delatar a los amancebados. En la Au-
diencia de Galicia hemos localizado 43 procesos de entre 1554 y 1598:
parecen pocos, pero es una quinta parte de los atendidos antes de 1834.
Se refieren a hombres casados de niveles socio-econdmicos positivos
0 a poderosos locales; implicaban el abandono de las esposas, proce-
dian de toda Galicia y eran muy similares entre si.

La peor parte la llevaban las mujeres solteras mayores de 25 afios
que eran reincidentes o no se apartaban de sus compaiieros. En 1572,
un juez de residencia que actuaba en el coto de Pastor llevo a prision a
Teresa de Callobre, delatada por su vecino y pariente Juan Pego porque
hacia doce o trece meses era manceba en casa de Pedro de Aponte “de
mano de dicho Pedro Pego”, casado. Maria Pérez, pariente de Teresa,
habia sido testigo de los reproches de la esposa engaiiada, y otro testigo
habia visto a la pareja en ferias y compartir comida y bebida en publico,
incluso retirarse a un pajar una vez y otra a un molino. La inculpada
confeso estar soltera y tener 24 afios, y que su padre la habia puesto en
casa de Pedro de Aponte a aprender el oficio de tejedora, ademas de

254 ACS, Protocolos, 050, f. 485.
235 ACS, Protocolos, 037, f. 443.
256 ARG, Real Audiencia, 14770-38.

- 180 -



ser “mujer muy honrada”, pero acabd fugandose de la cércel ayudada
por un hijo de aquel®’.

Mas complejo es un proceso de 1558 en el que hay amanceba-
mientos cruzados. Alonso de Alcobre y Juana, su mujer, presos en la
carcel del coto de Pilofio, denunciaron a Lope Verdes y la suya ante la
Audiencia por injurias y amancebamiento. Parece que ellas se insulta-
ron porque Lope habia estado amancebado con una tal Dominga, con
quien tuvo un hijo, y se habia acostado con otras muchas, una de las
cuales era hija de Juan Verdes. Un testigo confirmé la situacion de
Lope, pero afnadié que Juan tenia relacion con la misma Dominga, y
que Lope una noche “habia renegado de Dios” que le habia de pegar.
Segun otro testigo, pariente de Juana, padre ¢ hijo estuvieron amance-
bados con Dominga y el padre tuvo un hijo con ella y su hijo, una
hija8,

A la Chancilleria de Valladolid llegaron casos de todos los terri-
torios de los que hablamos aqui, casi siempre por demanda de mujeres
que fueron acusadas de oficio por el fiscal o habian sido condenadas
por las justicias locales®®. A veces se trataba de pagos de fianza para

27 ARG, Real Audiencia, 4262-58.
258 ARG, Real Audiencia, 3259-29.

259 Por ejemplo, varios casos de Cantabria: en 1554 Elvira Carera, de Cabezon de
Liébana, con Gonzalo Ruiz de la Canal, vecino de Potes, ARCHV, Registro de
Ejecutorias, caja 797-37. En 1585, Juana de la Sierra, del Valle de Otafies por
estar amancebada con Juan de Talledo, casado (caja 1537-45); en 1591 Catalina
Garcia, de La Veguilla contra Antonio Lopez, alguacil en los valles de Asturias
y Santillana por haberla acusado de amancebada (caja 1809-40) y en el mismo
afio, el fiscal con Pedro Gutiérrez de Somoconcha, casado, de Pesquera, sobre
reincidencia con su vecina, la viuda Juana Gonzalez, viuda, de la que tuvo un hijo
(caja 1705-83). O de Ledn: en 1556 Catalina de Solis, vecina de Molinaseca, con
el fiscal (caja 856-32); en 1561, la justicia de Valencia de Don Juan y el fiscal real
con Ana de Valderas y con Pedro de Obelar, de la misma vecindad (caja 993-21);
de esa localidad eran Pedro de Lorenzana y Catalina Hernandez, acusados de lo
mismo en 1581 (caja 1445-13); en 1566 Isabel de Astorga, vecina de Astorga,
presa en la carcel publica de Zamora, con el fiscal (caja 1092-55), etc.

- 181 -



salir de prision?®’, o de casos en donde los acusados cuentan con cola-
boracion?®! o, al contrario, mujeres agredidas fisicamente o verbal-
mente por estar amancebadas?®?. En muchas ocasiones, ellas estaban
ligadas a clérigos, como veremos.

Algunas veces en esos procesos se interfirid una denuncia por
incesto, lo que no seria dificil dado el nivel de endogamia ya sefialado,
aunque se trataba de incestos impropios. Cuando aparece, suele ser
subsidiario de casos de amancebamiento o de adulterio. Por ejemplo,
en 1590 en la causa en la que estaban implicados Diego Costilla de
Avila, de Bembibre, Juan Ballestero e Inés Hernandez, los dos de Pa-
rada, pueblos de Ledn?%, En otro atendido por la Audiencia de Galicia,
iniciado en 1576, hallamos un verdadero muestrario de las consecuen-
cias de la endogamia, toda vez que se descubrid —aunque no se igno-
raba— que el padre de una de las protagonistas tenia dos hijas extrama-
trimoniales, por lo que habia un parentesco oculto. En aquel afio, ante
Vasco Colmenero, juez de Baltar nombrado por el conde de

260 En 1557, Pedro Rodriguez, vecino de Matachana, Ledn, con Catalina de Solis,
vecina de Molinaseca, sobre la devolucion de dinero que él le prest6 para pagar
la condena por amancebamiento (ARCHYV, Registro de Ejecutorias, caja 890-7).
En 1571, Toribio de Amusco y su hija Maria, vecinos de Torrelavega (Cantabria)
con Francisco Garcia y Ruy Sanchez, su fiador, vecinos de Viémoles sobre idén-
tica causa (caja 1205-21).

261 En 1582 hubo un pleito litigado por Antonio de Pantigoso, alcalde y justicia
de Gordoncillo (Léon) con Juan Diez y Benito Fierro, de la misma vecindad, so-
bre desacato y resistencia a la autoridad al tratar de impedir que arrestasen a Her-
nando Diez y por amancebamiento, ARCHV, Ejecutorias, caja 1463-56.

262 De 1571 es el pleito litigado por el fiscal con Luis Fernandez de Holgueras,
juez del concejo de Salas (Asturias) y Pedro Alvarez de Linares, escribano de ese
concejo, y otros vecinos, por malos tratos dados a Maria de Vallejon que habia
sido acusada de amancebada (ARCHV, Ejecutorias, caja 1203-47). En 1588
Magdalena de Balanza, vecina de la Junta de Cudeyo (Cantabria) por amanceba-
miento con el zapatero Alonso Bueno, casado, pleito al que se acumuld otro in-
terpuesto por Magdalena contra Juan de Salinas, vecino del mismo por injurias
contra su persona (caja 1619-1).

263 ARCHV, Ejecutorias, caja 1284-6.

- 182 -



Monterrey, se presentd Vasco Colmenero el mozo, alguacil e hijo del
juez, para denunciar a Francisca Fernandez, soltera, y a Francisco Car-
nero, casado con Maria de Covelas, vecinos de Tejos, amancebados
desde hacia cuatro o cinco afos y padres de un hijo, sin haber sido
castigados “lo cual siendo como era prohibido por leyes y pragmaticas
de su majestad era fecho en gran deservicio de Dios nuestro sefior y
menosprecio de la justicia y a la Republica y de ello se da mal ejem-
plo”. Peor era que “la dicha Francisca era parienta de la mujer del dicho
Francisco en tercer grado y habian cometido incesto uno con otro” e
“incurrido en grandes penas”, por lo que se pedia prision para ambos.

Las defensas se basaron en que la relacion era anterior al matri-
monio entre Francisco y Maria, en mutuas acusaciones de calumnia,
en las amenazas del alguacil a Francisca y en su promesa de que reci-
biria una buena dote si confesaba contra su amante. Ella solicit6 su li-
bertad y prometi6 una fianza de diez mil maravedies, pero fue conde-
nada a un afio de destierro, pago de costas y una multa de un marco de
plata, un tercio del cual seria para el denunciador y dos tercios para la
camara del conde. Francisco, de quien ya vimos que decia estar casado,
pero no velado, asegurd no saber si Francisca era soltera “porque ella
va a las segadas y vendimias y a otras partes” o si era parienta de su
mujer, porque hacia poco que vivia en Tejos; segun €1, no habia incesto
ya que durante la relacion con Francisca solo estaba comprometido
“por amonestaciones a casarse con Maria”, y por eso “no tiene deudo
alguno” con la encausada. En el proceso, que llego a la Audiencia en
1577, todos los testigos eran parientes en algun grado de los acusados
y ninguno de ellos supo firmar su declaracion?%*,

En cuanto al adulterio de mujer casada con soltero o casado pre-
cisaba que el marido la acusase para que la justicia pudiese calificar asi
una relacion. Su castigo no era grave si era honesta, ristica y menor de
veinticinco afios; se tenia en cuenta también la dependencia marital y
el temor hacia el marido. La Inquisicion intervino en las situaciones de
escandalo que le afectaban direcamente: por ejemplo, en 1569 el in-
quisidor Manrique conoci6 la comision de delitos de adulterio y rapto

264 ARG, Real Audiencia, 1548-51.

- 183 -



contra la esposa de Sebastian Arenzano, familiar del Santo Oficio de

Logrofio, por parte otros miembros del propio tribunal, ante lo que

reacciono con rapidez condenando a todos ellos a penas bastante du-
265

ras*®.

En uno de los peores casos que hemos visto en los tribunales ci-
viles, el esposo intentd denunciar a su mujer ante la justicia ordinaria
acusandola de adultera, acusacion que no prosperd porque se contra-
decia con la insistencia de ¢l al respecto de la edad y mal estado fisico
de ella, al mismo tiempo que era de dominio publico que pretendia ca-
sarse con su amante. Sucedi6 en Bangueses (Ourense), en 1558 y fue
atendido por la Audiencia de Galicia en un proceso complejo contra
Alonso de Gojinnde, el escribano Alonso Alvarez de Goginde y otros,
acusados de “injurias reales” a Ana Gonzalez, habiéndola llevado fuera
del concejo para maltratarla y matarla y que su marido pudiera casarse
con otray heredar su dote. Los acusados habian huido. En la causa ante
la Audiencia se person6 Benita Gonzalez, mujer de Esteban Rodri-
guez, con licencia de este, contra Alonso Alvarez, por haber “escal-
dado” y quemado a Ana, acusando a Benita de ser alcahueta, ademas
de infamarla a ella y a su marido. Isabel Alvarez, mujer de Juan Prieto,
madre de Ana, dio un poder idéntico para actuar contra Alonso Alva-
rez, “hombre de mal vivir” que habia quemado a su mujer con un hie-
rro, la habia maltratado cada dia y la habia acusado de adulterio. Un
testigo presentado por la madre, Benito Gonzalez, labrador, de cin-
cuenta afios, declard que hacia cuatro o cinco meses, estando en casa
de Juan Goginde, hermano de Alonso, vio a Ana llorando y diciendo
que su marido la queria matar “porque ¢l decia que ella se echaba con
Alvaro Martinez”, ante lo cual ella “dio muchas voces y apellidos para
que la ayudaran y varios hombres y mujeres fueron a ayudarla, pero
las puertas de la casa estaban cerradas por dentro”. Este testigo oy6 que
el marido la habia pringado con tocino y le habia puesto una espada
desnuda a la garganta, con la colaboracion de sus hermanos y otros
hombres, yendo por la aldea diciendo que mataria al supuesto amante
de su mujer; y que la llevo a casa de Alonso de Villanueva en donde

265 Bombin, La inquisicion en el Pais Vasco..., 35.

- 184 -



estuvo encerrada en una camara sin contacto con nadie, afiadiendo que
se decia que los hermanos de Goginde habian matado a un hombre en
Portugal hacia ocho o nueve afios.

El motivo de fondo era que Ana “era vieja y cansada y no podia
andar” y estaba muy maltratada, mientras que Benita Gonzalez estaba
parida de hacia ocho o nueve semanas. Los otros dos testigos dijeron
lo mismo y ninguno de los tres supo firmar. La Audiencia dio orden
para abrir el proceso y en sus folios leemos que Ana llevaba casada 18
afios y desde hacia cuatro, por no tener hijos, ¢l queria casarse con otra
vez y quedarse con los bienes de ella y por eso habia dado en maltra-
tarla. El proceso fue muy extenso y un alabardero de la Audiencia pro-
cedi6 al embargo de los bienes de los acusados. Al final todos fueron
declarados culpables, pero desaparecieron®®,

En un caso de 1593 publicado por Pedro Ortego, Maria Martinez
Vigueira, casada, fue acusada por la justicia local de estar amancebada
con Lope Pernas, pero no lo fue por su marido, por lo que no era adul-
terio. Esto no le restaba escandalo a pesar de que la relacion tenia mas
de ocho afos. Fueron encarcelados el matrimonio y el amante. En los
testimonios salié que un hermano de Lope, Miguel, clérigo, habia te-
nido también relaciones con Maria. Todos negaron el delito, en espe-
cial el incesto, entre protestas de respeto a los preceptos religiosos, en
que para probarlo “hera necesario otra e mas cablidades aver concu-
rrido en los dichos efetos que no ai en la sumaria ynformacion e ansi
no es despantar que la sobredicha fuese e biniese a mi casa pues cesava
toda sospecha e mas la presuncgion por el ynpedimiento de la afinidad
que dizen tienen conmigo”. Maria achacaba al juez haberla acusado de
adulterio “contra las leis reales”, en no haber sido acusada por el ma-
rido y en negar el incesto por falta de pruebas?®’.

266 ARG, Real Audiencia, 1116-49.

267 Pedro Ortego Gil, “Condenas a mujeres en la Edad Modema: aspectos juridi-
cos basicos para su comprension", Historia et Ius 9 (2016) https://www.historiae-
tius.eu/uploads/5/9/4/8/5948821/ortego_gil 9.pdf.

- 185 -



No se puede descartar cierto consentimiento por parte de los ma-
ridos, al menos entre los sectores mas bajos, como sugiere Ifiaki Bazan
para el Pais Vasco?%®. En Galicia hemos detectado ese mismo compor-
tamiento en casos judiciales del siglo XVIII y en comentarios de jueces
de la Audiencia, asi que no es descartable. Ahora bien, no fue eso lo
que vivieron otras mujeres, como Barbara Pérez, denunciada en 1572
por su marido, Luis de Villamarin, quien en 1568 habia sido juez de la
ciudad de Ourense. Se habian casado en 1553, tras un acuerdo en el
que ella recibi6 una sustanciosa dote y bienes de su padre, el canonigo
Pedro de Barreiros, que la llamaba su sobrina; en 1559 y ante testigos
de los desposorios —can6nigos y racioneros de la catedral, algun arte-
sano notable— el clérigo modific6 el contrato en favor de los Villamarin
y luego hubo varios episodios de herencias hasta la denuncia contra
Barbara por sus relaciones con Pedro Gémez, criado del secretario
Arias Gonzalez; ambos fueron encarcelados por orden del corregidor.
En 1586 estaba casado con la hija de un abogado?®. Es decir, la con-
dena lo habia favorecido. Hasta la Chancilleria de Valladolid llegé un
caso iniciado en 1573: Mendo da Cervela actu6 contra Pedro Vazquez,
merino de Camba y otras personas por haber puesto en libertad al es-
cribano Juan de Sa, preso por delitos de adulterio; en 1580 Mendo ac-
tud contra Leonor Gémez, su mujer y en 1585 se seguia la causa que
terminod por muerte de ella sin haber recibido la resolucion del tribunal
vallisoletano?”°.

El mas dramatico de los que conocemos sucedié también en Ou-
rense. El canonigo Luis de Carranza en 1556 doto con 1150 ducados a
su sobrina Barbara —su hija, en realidad— para casar con Alonso de Pi-
fieiro, de A Coruiia; el contrato incluia que si ella muriese sin hijos, el
marido solo podria disponer de un tercio, retornando el resto al cano-
nigo, mientras el novio le daba en arras la décima parte de sus bienes.
La boda por todo lo alto tuvo por testigos a un abogado de la Real Au-
diencia, a un regidor de A Coruila y a un alcalde de Santiago. En 1558,

268 Bazan, Delincuencia..., 287.
269 Gallego, Historia da muller..., 94.
270 ARG, Real Audiencia, 15486-31'y 15487-53.

- 186 -



un abuelo de la novia, Gabriel Damea, rector del beneficio curado Vi-
llaseco, reforzd el patrimonio de Barbara con bienes muy notables,
ante un procurador, y diversos criados del canénigo. En 1570 Barbara
fue acusada de adulterio con un tal Villafranca y se los condeno a
muerte a ejecutar en la plaza mayor de Ourense, pero antes de que el
verdugo interviniese, el marido los maté con su espada, en presencia
del solicitador del conde de Monterrey, de un canénigo de la catedral,
de varios franciscanos y de los alguaciles de la Audiencia. Acto se-
guido Alonso de Pifieiro fue llevado a prision?"!.

La historia de Iseo Alvarez de Gayoso se corresponde también
con una familia poderosa implicada en el arriendo de rentas eclesiasti-
cas y vinculada con otros grupos de poder civil y clerical. Era hija del
regidor Fernan Lopez de Gayoso y de Susana Alvarez de Caddrniga.
Una vez viuda, Susana en 22 de junio de 1557, cedi6 la tutela de Iseo,
de solo nueve afios, a su propia madre para casarse con Jerénimo de
Novoa, sefior de Armariz, de solo 25 afios, beneficiario de una rica he-
rencia. La boda de Iseo se concert6 cuando ella tenia 21 afios con An-
tonio de Novoa, sucesor de la casa de Armariz hacia 1570 y la relacion
fue por mal camino, de modo que en 1575 Iseo fue denunciada por su
marido de adulterio con Fernando de Sousa; ambos fueron presos por
un auto del justicia del coto de Seixalbo, del sefiorio del obispo, y en el
proceso declararon como testigos del ofendido varios miembros del
cabildo catedralicio, parrocos de curatos ricos y notables de Ourense —
algunos con el apellido Novoa—, de modo que ella se vio obligada a
firmar un documento sobre el buen trato que Antonio le daba y aceptd
entrar en un convento. Detras de esto se constatan complejos intereses
a favor de una hermanastra de Iseo, a la que irian a parar sus bienes,
mientras la dote quedaba en poder del marido. No obstante, ella acudid
a la Audiencia basandose en que habia sido una donacion forzada, es-
tando ella en prision y por el temor de que la matase su marido, a lo
que ¢l cedid y le devolviod todo salvo 1500 ducados y las joyas. El liti-
gio se eternizo y todavia en octubre de 1587 Iseo solicitaba la relaja-
cion del juramento de la donacion, que el provisor le concedié. La

271 Gallego, Historia da muller..., 84.

- 187 -



muerte de Antonio en 1591 permitié a la viuda denunciar que él era
hombre arrebatado, “poderoso y con sefiorio sobre muchos vasallos y
jurisdicciones, lo que la habia puesto siempre en inferioridad”?"2.

No podemos terminar sin mencionar las separaciones y divor-
cios, procesos caros y complicados, en los que afloraban adulterios,
desfalcos de las dotes y malos tratos, como en los casos ya menciona-
dos y otros muchos referidos a familias poderosas, las mismas que a lo
largo de estas paginas aparecen como contraventoras de las normas.
En Navarra hubo 1.556 juicios de familia entre 1590y 1700, de los que
el 11% fueron separaciones y el 3,8% nulidades, sobre todo en zonas
rurales, ya que no era fécil ocultar los problemas en el campo?”*. Pero
carecemos de referencias para los territorios que nos ocupan.

El mal ejemplo en casi todo venia desde arriba, ya que entre la
hidalguia urbana y rural se constata que esos comportamientos eran
habituales y lo hacian a la vista de las gentes del comun. Por ejemplo,
en 1575, el rico regidor don Pedro de Ribadeneira tenia consigo un hijo
natural tenido en Napoles, que convivia con sus hijos legitimos y a
quien dejo parte de su herencia, ademas de tener otra hija con Inés
Afonso a la que dejo 300 ducados. Mas significativo es que Alonso
Meéndez Montoto, alguacil mayor de Galicia, tuviese cinco hijos con
diferentes mujeres solteras, uno de los cuales heredd su mayorazgo y
el resto hizo carrera en la abogacia o en el clero, y las hijas en ricos
conventos. O bien don Pedro Yanez de Novoa, prototipo de hidalgo
que en su viudez se rode6 de criadas que le dieron varios hijos, alguno
de los cuales prosperd mucho?’.

272 Gallego, Historia da muller..., 74.
273 Campo Guinea, “El matrimonio clandestino”, 205.
274 Gallego, Historia da muller..., 44y 112-117.

- 188 -


https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=929603

6. El sacramento indeleble: el orden sacerdotal

Quiza hubiera sido mas adecuado situar este capitulo antes de los refe-
ridos a los otros sacramentos, por cuanto los curas eran los responsa-
bles ultimos de impartirlos, directamente o solo colaborando. Pero lo
que pretendemos es ver cuantos eran los que atendieron a las parro-
quias del Norte, sus circunstancias, capacidades y habitos vitales para
ver si cumplian lo que se esperaba de quienes accedian al sacerdocio a
través de un sacramento que, con su caracter indeleble, marcaba a un
hombre cuando apenas era un adolescente. Sin duda es un sector cleri-
cal del que se sabe mucho, pero, como venimos insistiendo, mas a tra-
vés de la normativa pre y pos-tridentina que de otra documentacion
ajena a la eclesiastica que arroje luz sobre la realidad.

El modelo ideal del clérigo, en especial, del parroco, estaba bien
definido ya en la normativa romana y en las sinodales de los obispados
del Norte anteriores a Trento y se consolido en las posteriores. No va-
mos a repetir aqui su unanime monotonia, pero si subrayamos que la
reiteracion indica su incumplimiento y que los obispos en algunos ca-
sos incluyeron indicaciones especificas sobre problemas de su propio
clero. Ahora bien, al ser textos preventivos, podian estar exagerando-
los. En lineas generales, tenian que acomodarse a su condicion de hom-
bres "de derecho muy privilegiado", que los obligaba a ser reconocidos
por la tonsura y por el vestido, tanto en el templo como, sobre todo,
fuera y en la vida diaria. Tenian que rechazar el amancebamiento —el
suyo y el de sus feligreses—; ser pacificos y no ser usureros; celebrar la
misa respetando la liturgia y rezar las horas canodnicas, siguiendo el
breviario; conocer sus deberes y los de sus parroquianos, ensefidndoles



y haciendo que entendieran la doctrina®’>. Obviamente, los incumpli-
mientos de todos y cada uno de estos renglones, solo mitigados a lo
largo del tiempo, o subsumidos en el silencio de las fuentes, es lo que
nos interesa en este capitulo, en especial aquellos que afectaban al foro
privado del propio clero.

6.2. El niimero y los recursos del bajo clero

El niimero de clérigos por didcesis en tiempos de Felipe I es muy
dificil de conocer porque no se hizo un registro sistematico. En general
se emplean las cifras del recuento de 1591, que adolece de dos proble-
mas graves: se hizo por provincias civiles y no por didcesis y no se
sabe si se incluyo a los tonsurados sin parroquia o si se contabilizaron
los regulares que ejercian como parrocos alli donde estaban los propios
monasterios o sus prioratos. Por otra parte, los nimeros ocultan que
muchos clérigos residian en villas y ciudades —sobre todo en las capi-
tales diocesanas—, en especial los que no tenian parroquias ni benefi-
cios, porque en esos nicleos aspiraban a obtener recursos y, en todo
caso, porque les atraia mas la sociabilidad urbana; un ejemplo nos
basta: en la pequefisima villa de Alariz en Ourense a fines del XVI,
tenia cuatro parroquias y alli vivian veinte eclesiasticos seculares sin
apenas ocupacion.

En 1591 habria en toda Galicia 3.090 clérigos seculares, menos
que parroquias por cuanto una parte importante eran anejas, atendiendo
a 122.183 vecinos, es decir, unos cuarenta por clérigo, media superada
en Ourense y Tui. En la didcesis de Santiago los datos de una visita de
1546-47 dan una media de 20,9 vecinos, por lo que el crecimiento de-
mografico afadi6 feligreses. En Asturias la relacion era de 41,5; en
Astorga 43,6 y 47,3 en Ponferrada, muy por encima de Leon, donde
eran 34,4; Oviedo, unos 25, y Burgos no alcanzaba los veinte; 22,3

275 Baudilio Barreiro Mallén, “La didcesis de Ourense en la Edad Moderna”,
Lugo, Mondoriedo-Ferrol y Orense. Historia de las diocesis espaiiolas, ed. de
José Garcia Oro (Madrid: BAC, 2003), 488.

- 190 -



eran en Tierras del Condestable, mientras que en la cantabra Trasmiera
habia 3527, Al coincidir didcesis y provincia, los datos de Tui permiten
ver que tenia un clérigo por cada 191 habitantes —unos 53 vecinos—,
pero de los 355 eclesiasticos recontados, un tercio no tenia funcion al-
guna. Si comparamos con Bretafia, por entonces, la poblacion clerical
era mucho mas abundante; por ejemplo, en 1563, en 26 parroquias de
la region de Nantes habia 270, mas de diez por parroquia, naturales de
donde residian, no en vano en su mayor parte eran capellanes y orde-
nados de menores sin cura de almas y que solo eran clérigos para apro-
vechar los privilegios de su condiciéon mientras que, entre los parrocos,
el absentismo estaba generalizado?””.

En efecto, no puede decirse si eran pocos o muchos por lo dicho
de su tendencia a vivir en espacios urbanos y, en realidad, resulta indi-
ferente cualquier valoracion basada en cifras dado que el absentismo
era un problema general y persistente y porque si su comportamiento
era inadecuado y daba mal ejemplo, mejor era que no residiesen en sus
parroquias>’8. El problema estaba en los que carecian de funcion y eran
de control muy dificil. Por ejemplo, en Ourense en 1591 la media de
vecinos por eclesistico secular era muy elevada, sin embargo de lo
cual el obispo don Juan de San Clemente se quejaba en sus sinodos de
1584, 1585 y 1587 del excesivo nimero con respecto al de piezas ecle-
siasticas o de beneficios disponibles; una parte eran ordenados a titulo
de patrimonio, cometiendo fraude al declararlo al incluir mas bienes de
los necesarios —que era un modo de ponerlos al margen de la fiscali-
dad— y mas rendimientos de los reales para asegurarse la obtencion de
ordenes. El prelado busco limitar el acceso a las 6rdenes por esa via,
ajustandolo a los casos de necesidad y procurando convertir en benefi-
ciados al mayor niimero de ellos (1584), pero era una medida poco

276 Calculados a partir de las cifras publicadas en “Demografia eclesiastica”, Dic-
cionario de Historia Eclesidstica, 2, 690.
277 Brumont, “Le clergé diocésain”, 231.
278 Sobre el conjunto del clero en Galicia: Pegerto Saavedra, “Entre la teologia y

la labranza: el clero rural galiciano en los siglos XVI-XIX”, Cuadernos de Histo-
ria Moderna, 46, 2 (2021): 441-486. DOI: https:/doi.org/10.5209/chmo.78378.

- 191 -


https://doi.org/10.5209/chmo.78378

efectiva por cuanto podian ordenarse en otras didcesis>’®, incluso pa-
sando a las del Norte de Portugal.

Planteamos aqui la cuestion del absentismo por cuanto era el co-
rrectivo indeseado del nimero excesivo de clérigos y quiza uno de los
defectos generalizados en las didcesis del norte. Recordemos que habia
un tipo de ausencias estructural, las que afectaban a las parroquias anejas
y a otras que tenian como titulares a miembros de instituciones, por lo
que lo eran solo de nombre: por ejemplo, en la didcesis de Santiago cerca
de un tercio eran componentes del cabildo catedralicio o de otras cate-
drales de colegiatas, o bien racioneros o capellanes del Hospital Real,
entre otras situaciones que eran comunes a las demas didcesis.

Para medir el otro absentismo mas grave, el de los parrocos, solo
contamos con cifras para la didcesis compostelana: en la visita de
1546-1547, en 155 parroquias solo estaban presentes el 18,7% de los
rectores y estaban ausentes el 74,8%, dudandose de los demas. El re-
sultado es que no celebraban misa todos los domingos: en el 82% solo
la habia cada quince dias y todavia mas carecian de Santisimo, aunque
a veces se justificaba por la dificultad de custodiarlo. A partir de mil
maravedies de ingresos el cura estaba obligado por las constituciones
a decir una misa cada ocho dias, aun si el nimero de vecinos no llegase
a veinte, por lo que, en caso contrario se mantenia la situacion anterior.
En lugar de los titulares actuaban sustitutos que pasaban por las parro-
quias cada dos semanas y de los cuales una parte, el 15%, eran extran-
jeros. El problema de los sustitutos preocupd a todos los prelados. El
arzobispo de Santiago, don Gaspar de Avalos, en 1543 se dirigio a los
arcedianos y vicarios informandolos de que sabia que muchos benefi-
cios estaban cubiertos por personas carentes de virtudes, no dignas, ni
habiles y a veces sin ordenar, por lo que se infringian graves dafios a
los feligreses, ignorantes de lo que concernia a su salvacion. Asi pues,
les exigia que lo informaran de esos nombramientos, pero recibid una
respuesta negativa que termin6 en un pleito ante la Audiencia de Gali-
cia, cuya sentencia dio la razon a los apelantes —entre los que estaban
varios de los rectores absentistas— basandose en sus derechos

279 Camicero y Gonzélez, “Los sinodos de don Juan de San Clemente”, 160-211.

-192 -



historicos. Todo siguid como estaba y los visitadores —cuando iban,
que era pocas veces— se limitaban a registrar la situacion?.

En 1558, don Francisco Blanco, siendo obispo de Ourense, envid
una misiva a su clero a través de los arciprestes en la que recordaba a
todos los beneficiados que debian residir en sus lugares y "tener conti-
nua habitacion en ellos" o serian privados de sus beneficios si no lo
cumplian antes de dos meses; todos debian presentar sus titulos bene-
ficiales al provisor. Parte del remedio estaba en que tuvieran casas
donde habitar, de modo que se quedasen sin el pretexto de vivir en las
suyas atendiendo sus intereses particulares y desplazandose solo de vez
en cuando a las parroquias. Para eso, el obispo de Mondofiedo don José
de Yermo mand6 en 1575, tras una visita a la diocesis, “que hagan ca-
sas (los curas) junto a las parroquias y los feligreses les ayuden para el
edificar, porque ellos hagan mejor su oficio”. Este mandato se repetira
hasta mucho tiempo después porque no era facil conseguir que se cons-
truyeran esos edificios por falta de recursos de las parroquias y porque
el clero absentista no tendria gran interés en promoverlas.

Ademas del numero excesivo, se suele dar la pobreza como causa
de los defectos del bajo clero secular: como conclusion, unos ingresos
dignos conllevarian una dignificacion social y una mayor responsabi-
lidad. Entre quienes pensaban asi estaban los jesuitas que en 1568 in-
formaban sobre la situacion de la diocesis de Oviedo, al afirmar que
“los clérigos y curas de ordinario son idiotas porque los beneficios son
muy tenues y asi tiene esta tierra casi extrema necesidad de si labrar de
buenos obreros”. Lo mismo opinaban el inquisidor Diego Gonzalez,
quien en carta de 20 de agosto de 1572 achacaba las deficiencias del
pueblo y del clero de Galicia a que los “beneficios tan tenues y pobres
que por esto no hay clérigos suficientes para poder hacer los oficios de
curas ni se puede tener esperanza de que los haya en la gente comun”,
y el obispo Diego de Aponte del clero de la didcesis ovetense después

280 Barreiro, “La didcesis de Santiago”, 186.

-193 -



de hacer una visita en 1590 y ver que los presenteros se llevaban una
parte importante de los ingresos de los curas?®!.

Fuera de las recomendaciones y admoniciones de los obispos
para que los curas leyesen y se formasen, apenas hay datos sobre su
realidad. La idea de mejora constante del clero no se sabe muy bien de
donde sale, ya que no hay datos objetivos medibles, sino solo opinio-
nes. De forma excepcional, en las valoraciones hechas por los visita-
dores de la archidiocesis de Santiago, se ha podido calcular que los
conocimientos de los parrocos se consideraron “bien” en el 61,6%, re-
gular el 26,7% y mal el 11,6%, lo que entre los clérigos mercenarios
empeoraba, de modo que el 51,4% obtenia un “bien”, 20% regular y
28,5% mal?®?, pero no sabemos qué conocimientos se controlaron.

Por otra parte, no se puede comprobar que un factor tirase del
otro: incluso puede asegurarse que los curatos ricos facilitaron el ab-
sentismo, al poder sus titulares delegar en sustitutos a cambio de parte
de sus rentas. Los ingresos reducidos encajarian con los patrimonistas,
pero sus familias habian inflado sus declaraciones para alcanzar la con-
grua y la pobreza que aducian se contradecia con las rentas declaradas.
El obispo de Ourense en respuesta a una carta de Felipe II en 1590
decia que “hay clérigos muy pobres y que los patrimonios los han gas-
tado aunque se ordenaron con ellos y son diferentes los patrimonios
considerando la riqueza de cada tierra y que hay muchos beneficios
capellanias servicios de anejos que no valen veinte ducados”?%*. Es de-
cir, una vez que lo habian conseguido, tenian problemas econémicos y
vendian o enajenaban aquellos bienes, ademas de que nada hacian en
las iglesias a las que estaban adscritos.

Pero, sobre todo, aunque suene demagogico, en general los in-
gresos y recursos de los parrocos estarian por encima de la mayoria de
sus parroquianos y no por ello dejaban de cobrarles todos y cada uno

281 Tufion, “Reforma tridentina”, 242. Contreras, El oficio de la Inquisicion...,
318.

282 Barreiro, “La diocesis de Santiago”, 251.
283 Ferndndez Cortizo, “Las Indias de estas partes”, 78.

194 -



de los actos litargicos, ni las rentas, diezmos y primicias, lo que segu-
ramente no ayudaba a su buena imagen. En el norte, el clero parroquial
era el destinatario de la mayor parte del diezmo?%4. Si en Asturias o
Cantabria esa participacion era escasa debido a la pervivencia de los
derechos de patronato laical, no sucedia asi en Zamora, donde se lle-
vaban el 55% o en Burgos (41%). Todavia mas en Ledn, donde dos
tercios del diezmo iban al clero parroquial; el 65% del clero local per-
cibia la totalidad de los diezmos mayores y todos los menores, y existia
alli una estrecha relacion entre el poder concejil, y su control sobre la
parroquia, y el nivel de participacion de los curatos en los diezmos?®.

En el Pais Vasco no habia homogeneidad. En las parroquias que
pertenecian a la diocesis de Calahorra, al no estar del todo integradas
en la estructura diocesana, no contribuian a sostener a su jerarquia y en
el resto, donde la cura de almas era atendida por el beneficiado mas
antiguo, este se llevaba un sexto del diezmo que tocase al beneficio. La
pervivencia de derechos sefioriales explica las diferencias en los ingre-
sos del clero: mientras en Guiptzcoa los patronos se quedaban algo
mas de un tercio de los diezmos, en Vizcaya percibian cerca de la mi-
tad. Dicho de otro modo, ya perteneciesen a la diocesis de Burgos o a
la de Calahorra, los mejores ingresos eran los de aquellos clérigos que
no estaban sometidos al régimen laical, llevandose en torno a un cua-
renta por cien de lo diezmado?®,

En la archidiocesis de Santiago, el clero parroquial era el benefi-
ciario de casi el 60% de los diezmos. Gracias a la encuesta para la im-
posicion del excusado en 1573, se ha calculado que, para cada parroco,
el diezmo suponia el 70% de sus ingresos y el resto procedia del cobro
de otras rentas anuales como las primicias (10%) y las oblatas (9,5%);

284 Elena Catalan Martinez “El diezmo como base del sistema beneficial”’, en E/
delme com a font per a la historia rural, ed. por Elena Catalan, Gabriel J. Avella
y Enrique Llopis (2020), 49DOI: https://doi.org/10.33115/b/9788499845401.

285 Laureano Rubio Pérez, “Pérrocos, parroquias y concejo: el modelo parroquial
leonés de las comunidades rurales concejiles durante la Edad Modema”, Obra-
doiro de Historia Moderna, 22 (2013): 129-166.

286 Catalan, “El peso de la tradicion”, 51.

- 195 -



el producto de las tierras del iglesario (5%) y de los derechos de estola
o pie de alta (5,5%), cerca de 900 reales anuales, que en el recuento de
1594 se habian elevado a un valor del diezmo de 1.185 reales y unos
cien en concepto de primicia®®’. Sumando todo, los ingresos medios
de los parrocos equivalian a los de un vecino y medio, es decir, al man-
tenimiento de unas seis personas, lo que demuestra lo que antes afir-
mabamos.

En la didcesis de Lugo recibian el 58,7% del diezmo, lo que be-
neficiaba a la inmensa mayoria de ellos. Es verdad que la nobleza titu-
lada y la hidalguia se llevaban cerca de una quinta parte en un tercio de
las feligresias, y monasterios y conventos algo mas del diez por ciento,
siendo muy pequefias las participaciones del cabildo y el obispo, y de
las 6rdenes militares. En Ourense los curas eran los perceptores mayo-
ritarios, cobrando la totalidad del diezmo y solo en el 17% de las pa-
rroquias no lo percibian; en ciertos territorios tocaban a instituciones
del clero regular. En Tui era casi el mismo panorama, dado que cerca
de dos tercios del diezmo del clero secular era para los curas; el regular
solo se llevaba un 8,9% y el resto se repartia entre la nobleza y la hi-
dalguia, las 6rdenes militares y un grupo heterogéneo en el que se con-
taba la Corona, ¢ instituciones educativas y asistenciales®®.

En fin, en términos comparativos, el nivel general de los parrocos
no justifica que se hable de pobreza o que se atribuyese a ese factor su
ignorancia y la falta de animo de reforma. El obispo de Mondoiiedo,
don Juan del Yermo en 1575 reconocia que lo mas grave era que los
clérigos en la reserva no eran mejores que los ejercientes, aunque no
habia sido muy exigente en el control de la provision de beneficios.
Hizo mas hincapié en la falta de sentido de la funcion clerical que se
reflejaba en dos actividades lucrativas a las que el clero se dedicaba y
que ese prelado condend: la intervencion especulativa en el arriendo
de bueyes de labor a los campesinos, que “aunque tiene apariencia de

287 Barreiro, “La diocesis de Santiago”, 252.

288 Ofelia Rey Castelao, “El reparto social del diezmo en Galicia", Obradoiro de
Historia Moderna 1 (1992): 145-162.

- 196 -



piedad, no lo es, sino un modo breve de hacerse ricos con la sangre y
sudor de los pobres” y en el comercio de vino, pan y textiles, adquiri-
dos de los labradores en tiempos de cosecha, para venderlos en la tem-
porada de precios altos en las ferias de los pueblos®®. Insistia este pre-
lado en el deber de la caridad, dado que los poseedores de bienes los
habia recibido en concepto de “préstamo” y debian compartirlos con
los pobres. Era el componente usurario el que mas lamentaba ese
obispo, al igual que al arzobispo de Santiago don Francisco Blanco,
cuyos escritos sobre el cura ideal excluian que fuesen "usureros", mer-
caderes y taberneros; traficar en ferias y mercados o aplicarse al arren-
damiento de impuestos, cuando €l mismo arrendaba los bienes de la
mitra a terceros con un animo de lucro muy evidente. En las sinodales
de Burgos de 1575 del arzobispo Pacheco da como algo que “acaece”,
que los clérigos tenian una serie de dedicaciones condenables, de modo
que mando que “no sean montaneros, ni mesegueros, ni vifiadores, ni
buhoneros, ni carniceros, ni taberneros publicos”?%,

Muchos otros emitieron idénticas condenas variando segun las
didcesis, pero en todo caso siempre en el mismo sentido. En fin, quiza
era el clero mercenario el que mas se significase en actividades poco
adecuadas, habida cuenta de que, en la practica, no se tenian a si mis-
mos por eclesiasticos. Por otra parte, cobrar los diezmos y los actos
litirgicos entraba en lo asumible y estaba protegido por el derecho ca-
nodnico, pero la legitimacion social se basaba en el valor moral y reli-
gioso de los servicios del cura y, mas alla, no era aceptable cualquier
otra dedicacion.

Lo mas sorprendente es que el discurso de los obispos sobre la

dignificacion de los ingresos del clero se contradijo con las cesiones,
aprobadas por la corona, de diezmos y rentas de los beneficios a otros

289 Segundo Pérez Lopez. “Las visitas pastorales como fuente historica.
Aportacion a su estudio en la Didcesis de Mondofiedo-Ferrol". Estudios
Mindonienses 3 (1987): 133.

290 Pacheco, Constituciones sinodales ... , 234.

-197 -



fines en la segunda mitad del siglo XVI?!. El prioritario fue enriquecer
las fabrica de las catedrales, por el impacto general que tenia una buena
imagen del templo y de su ceremonial, de modo que se aplicaron anti-
guas normas sinodales que permitian a los obispos anexionarles las
cuartas vacantes, beneficios sin cura y préstamos de la didcesis, lo que
se inici6 en los afos veinte del XVI y se acelerd después, a pesar de
que implicaba mermas en los ingresos del clero rural, que, ademas, se
hacian en favor del clero y de las instituciones urbanas.

Los obispos y los fundadores de conventos o colegios se sirvie-
ron también de participaciones de diezmos para financiar sus iniciati-
vas, lo que redundd en contra de muchos parrocos. Por ejemplo,
cuando el conde de Monterrey fundo el colegio jesuitico de esa villa,
uno de los frentes de oposicion estuvo formado por los parrocos de los
beneficios sometidos al colegio; en el convenio firmado en 1555 entre
la casa condal y la Compaiiia, se previo una dotacion basaba en rentas
de un conjunto de beneficios cuyo derecho de patronato y presentacion
estaba en pleito con el obispo, renunciando ambos a los diezmos y ren-
tas, pero solo quedd un tercio para el sustento de los parrocos. Lo
mismo sucedi6 en 1593 cuando don Rodrigo de Castro, arzobispo de
Sevilla, suscribio6 el acuerdo con la Compaiiia para el colegio de Mon-
forte, cuya financiacion en parte se hizo sobre beneficios eclesiasti-
cos®2,

En la diocesis de Tui, el obispo don Juan de San Millan propicid
varias de esas detracciones. Los beneficios de Paredes, Nespereira y
Tameiga fueron cedidos en 1549, 1550 y 1562 a mantener las catedras
de gramatica y canto fundadas por su antecesor el obispo Avellaneda.
En 1555 uni6 al convento de monjas de Redondela el beneficio de Es-
tas a condicion de que pagasen al parroco. En 1556 creo en el cabildo
la lectoralia, dotandola con la mitad de las rentas de Vincios, ademas
de dotar cuatro capellanias para la catedral y para sostener al cura. En
1562 unié el cuarto sincura de Negros a la fabrica para ayuda de la

291 Fernandez Terricabras, Felipe Il y el clero..., 105.
292 A, Cotarelo, opus cit.,p. 314 y ss. del vol. L

- 198 -



Casa de Misericordia, etc. Varios prelados hicieron lo mismo para do-
tar las canonjias de oficio de las catedrales: por ejemplo, en Lugo en
1556 se destind el beneficio de Rubian a financiar la magistralia. Y en
la diécesis de Oviedo, el obispo don Diego de Aponte lleg6 a hacer una
lista de 77 beneficios para dotar el seminario que proyect6 en 1590293
Es decir, se comprometian recursos de un fondo para asignarlos a otro,
como era habitual en procesos fundacionales en los que, en realidad,
los fundadores no aportaban lo suyo sino lo que era de sus institucio-
nes.

6.3. Las limitaciones reales de la reforma
6.3.1. Parroquias y poderes

Sin animo de exponer datos sistematicos, no evitaremos las cifras
para demostrar que la capacidad de los obispos para administrar y con-
trolar a sus clérigos y feligreses estaba en gran medida limitado por el
enorme numero de sus parroquias y la presencia de otros poderes, el
sefiorial en particular, contra los que poco podian hacer por cuanto
ellos mismos ostentaban poderes temporales. Ademas, nos interesa ha-
cer hincapié en que los habitantes de estos territorios tendian a confun-
dir las diferentes jurisdicciones que les afectaban, si bien en muchas
ocasiones revelan que sabian utilizar a su favor esa confusion.

En lo que se refiere a las parroquias de cada diocesis, el mapa era
disparatado y no se corrigio. En primer lugar, en el tramo oriental de
nuestro espacio, el obispado de Calahorra tenia una cuarta parte de su
territorio en Alava, una quinta parte en Vizcaya y el 6% en Guiptizcoa,
repartidos en feligresias de menos de diez kilémetros cuadrados®**. En
la actual didcesis de Cantabria en 1591 se contabilizaron 484 lugares y

293 Rey Castelao, “La didcesis de Tuy”, 571. Tufion, “Reforma tridentina”, 226.

294 Santiago Ibafiez, “La didcesis de Calahorra”, 135-183. Elena Catalan Marti-
nez, “De curas, frailes y monjas: disciplina y regulacion del comportamiento del
clero en el obispado de Calahorra, 1500-1700”, Hispania Sacra, extra I (2013):
229-253, doi: 10.3989/hs.2013.021.

- 199 -



24.073 vecinos con 694 clérigos seculares que correspondian a cuatro
obispados: 540 parroquias a Burgos —la mayor parte de los arciprestaz-
gos de Asturias de Santillana, Trasmiera, Campoo, Pas y el oriente re-
gional—, 65 aLeodn, 15 a Palenciay 4 a Oviedo; en la parte mas oriental
habia villas importantes como Laredo y Castro—Urdiales y sus depen-
dencias. En cuanto a la organizacion jurisdiccional, las entidades mas
representativas eran los dos corregimientos de realengo, Cuatro Villas
de la Costa de la Mar y al sur Reinosa, y al realengo se incorporaron
en 1571 y 1579 los Nueve valles de Asturias de Santillana; habia ade-
mas potentes sefiorios bajo dominio de los Velasco y del duque del
Infantado, y de importante monasterios y colegiatas®>.

Entre los datos que dio el obispo Diego de Aponte en su visita ad
limina de 1594 consta que la diocesis de Oviedo sumaba 1.026 pilas,
de las que 400 eran anejas de otras debido a su pobreza y poca pobla-
cion, pero nada se cambid. La didcesis tenia dos vicarias, Oviedo y San
Millan —esta incluia villas como Valencia de don Juan y Benavente,
muy distantes de la capital—, dualidad administrativa y territorial que
fue una constante fuente de tensiones y conflictos por el ejercicio de la
jurisdiccion. El resto se distribuia en el deanato y los arcedianatos vin-
culados a las dignidades catedralicias, no menos conflictivos, y por de-
bajo, 62 arciprestazgos>®.

La diocesis de Leon se componia del deanato, con las parroquias
de la capital, y diez vicarias, el arciprestazgo de Sahagtin, bajo juris-
diccion del monasterio benedictino de ese nombre, y cinco arcediana-
tos, mas el de Triacastela, situado en la provincia de Lugo: en total en
1587 tenia 842 lugares y 33.544 vecinos en 982 pilas. Astorga, situada
en la provincia de Ledn, se introducia en la Galicia oriental, pareciendo
pequeiia, esta didcesis tenia en ese afio 40.622 vecinos divididos en
931 pilas. En ambas didcesis, el peso del sefiorio noble y la presencia
de monasterios eran relevantes y afectaban a los derechos de presenta-
cion, como veremos. La compartimentacion de Ledn en varias didcesis
llevaba a situaciones curiosas: la villa de Cacabelos pertenecia a

295 Fonseca, El clero en Cantabria. .., 39, 105.
296Tufion, “Reforma tridentina”, 221, 225, 228 y 229.

- 200 -



Santiago y Astorga, de modo que los vecinos podian pasar de una casa
a otra para liberarse de ayunos y otros preceptos religiosos?*’.

En Galicia disponemos de mas datos, reveladores de la dificultad
que entrafiaba controlar a los fieles en un territorio que en 1591 se acer-
caba a los 700.000, y donde mas del 95% de las parroquias eran rurales,
pequefias (unos ocho km?), organizadas en aldeas, verdadero niicleo
rector de las relaciones humanas basicas. Es importante subrayar que
las capitales de las cinco didcesis gallegas eran de sefiorio de los pro-
pios obispos o de estos y sus cabildos catedralicios, lo que constituia
una fuente de problemas que distorsionaban el gobierno de las sedes y
repercutian en el de las didcesis, en especial la de Santiago, cuyo arzo-
bispo era el titular del mayor sefiorio de Galicia, con casi una quinta
parte de los vecinos bajo su potestad®®®. La condicién de sefiores y de
obispos generaba una duplicidad conflictiva que se agravo debido a los
cambios fiscales dictados por Felipe II que dieron a las ciudades el
control sobre el nuevo sistema, toda vez que cinco capitales de las siete
que tenian voz en las Juntas de Provincia —elevadas a Juntas del Reino
un afio después de la muerte del rey— eran de sefiorio episcopal.

La archidi6cesis de Santiago tenia 1.060 parroquias en 8.549 km?
—sin contar la vicaria de Alba y Aliste—, que incluian islas habitadas de
complicado acceso. La capital era la mayor de las ciudades gallegas y
en el territorio diocesano se situaban Pontevedra y A Corufia cuyo cre-
cimiento obligd a los prelados a prestarles cada vez mas atencion, al
igual que a las villas de la costa. El poder sefiorial, mas de la mitad del
espacio, pertenecia al propio arzobispo y algo mas de una décima parte
estaba bajo sefiorio eclesiastico, pero mas de un tercio era de nobles e
hidalgos, mientras la corona apenas tenia vasallos.

297 Garcfa Tato, “La didcesis de Astorga”, 133-356. M* José Pérez Alvarez, “El
clero parroquial de la di6cesis de Leon en el siglo XVIII”, Cuadernos de Historia
Moderna, 46-2 (2021): 543-566

298 Los datos de Galicia en Antonio Eiras Roel, "El sefiorio gallego en cifras. No-
mina y ranking de los sefiores jurisdiccionales", Cuadernos de Estudios Gallegos
103 (1989): 113-135. Camilo Fernandez Cortizo, “El sefiorio rural gallego en
tiempos de Felipe II”, en El Reino de Galicia en la Monarquia..., 345.

-201 -



En el norte, rayana con las didcesis de Oviedo y Leén, Mondo-
fiedo tenia 15.384 vecinos en 1587 distribuidos en 371 parroquias —un
tercio eran anejas y sin parroco propio—, en cinco arcedianatos y los
territorios del deanazgo, chantria y maestrescolia. Salvo Mondofiedo y
Betanzos, que eran también capitales de provincia civil, no habia na-
cleos urbanos vertebradores, y ambas sumaban un vecindario reducido
—la sede apenas tenia un millar de vecinos—; en la fracturada costa se
situaban las villas de Ribadeo y Viveiro, cuya actividad se veia mer-
mada por la colmatacion de sus puertos y que estaban poco conectadas
con el interior. Los obispos acudian alli con cierta asiduidad para poner
tierra por medio en los conflictos y tensiones con el cabildo catedralicio
—en especial sobre el sefiorio de la capital- y con otras instituciones
eclesiasticas. Los demas pueblos costeros hasta Ferrol eran muy pe-
quefios, con apenas unas decenas de feligreses>*’.

Situada en el suroeste, fronteriza con Portugal y con una amplia
franja de costa, la didcesis de Tui solo tenia 1.700 Kilometros cuadra-
dos coincidentes con la provincia civil, y en 1587 se recontaron 13.834
vecinos en 242 parroquias y trece arciprestazgos. El poder sefiorial de
la nobleza titulada —Sotomayor, Ribadavia, Gondomar, etc.— y de la
hidalguia sumaban el 58,8% del territorio; la corona solo tenia el 6,1%;
los monasterios el 8,7%; los concejos y los vecinos un 6% y el resto,
de 6rdenes militares, como la encomienda de Beade, de la orden de
San Juan, rebelde contra las visitas y a cuyas parrocos acudian los fe-
ligreses de otros para casarse sin apenas control. Asi pues, el obispo y
el cabildo de Tui solo tenian el 16,4%, que incluia la capital. En esa
diocesis la red parroquial fue reajustada creando nuevas parroquias
para atender a una poblacion en aumento, a lo que no era ajena su con-
dicion fronteriza. En sentido contrario, el impacto de las hambres y de
los contagios pestiferos del final del siglo XVI hizo que otras

299 Baudilio Barreiro Mallon y Ofelia Rey Castelao, “La didcesis de Mondofiedo
en la Edad Moderma”, en Lugo, Mondoiiedo-Ferrol y Orense..., 255-334.

-202 -



desaparecieran®®’. Algunos cambios se hicieron con licencia del
obispo, pero por iniciativa de terceros: por ejemplo, Carregal fue ane-
xionada a Amorin en 1576 por las monjas del convento de Redondela
por resigna del chantre Lope Garcia Sarmiento, y Sta. Eulalia y Sto.
Tomé de Mos se fundieron por interés de don Alonso de Quirds y So-
tomayor, sefior de Mos, quien construyo la iglesia parroquial en el cen-
tro de ambas, surgiendo asi nueva entidad con 43 vecinos en 1587 que
pronto adquiri6 titulo de villa®!,

Plenamente interior era la di6cesis de Lugo cuyos 7.000 kilome-
tros no encajaban con la provincia civil salvo en la capital*®2. El na-
mero de sus parroquias era nada menos que 1.085, muy pequefias3®.
Asi pues, no es extraiio que el 40,7% fuesen anejas de otras y que el
reparto territorial del clero fuese muy desigual. La didcesis estaba di-
vidida en cuarenta arciprestazgos que organizaban la comunicacion so-
bre esa extremada pulverizacion, agravada por el poder sefiorial de la
nobleza titulada —en especial la casa de Lemos— y la muy abundante
hidalguia, cuyo dominio abarcaba dos tercios de las parroquias y del
territorio; el 13,1% pertenecia a los monasterios, cuya influencia sefio-
rial era dispersa; al arzobispo de Santiago el 6,3% y el 6,4% a las Or-
denes militares. En ese panorama, con todo lo que significaba de

300 Noveledo se dividio entre las vecinas; S.M. de Pifieiro fue incorporada a Sta.
Maria de Cela -unidas sumaban treinta vecinos en apenas cinco kilémetros cua-
drados; Cerdedelo en 1587 tenia sdlo siete vecinos y fue unida a Torroso, al igual
que San Juan y Santa Maria de Tomifio, Grixé con Alfan, etc.

301 Ofelia Rey Castelao, “La dicesis de Tuy en la Epoca Modema”, en Santiago
de Compostela y Tuy-Vigo..., 571-663.

302 Ofelia Rey Castelao, “La didcesis de Lugo en la Epoca Moderna™, en Lugo,
Mondoriedo-Ferrol y Orense..., 95-166.

303 El informe remitido a la corona en 1587 indica que "una pila con otra tendra

veinte feligreses. Estos viven apartados por los campos. Solo Lugo y Monforte
de Lemos terna cada pueblo hasta trescientos vecinos. Las villas de Sarria, Chan-
tada, Puertomarin y Tracastela, ninguna de estas tendra mas de sesenta vecinos".
Archivo General de Simancas, Patronato Eclesiastico, leg. 137.

-203 -



control social y politico, el obispo solo era sefior sobre el 8,6% de las
parroquias y el cabildo en el 1,2%.

La capital diocesana era en tiempos de Felipe I una ciudad pe-
quefla—174 vecinos en 1542,y 429 en 1597—, dominados por un abun-
dante clero. Obispo y cabildo compartian el sefiorio y una complicada
convivencia. Una sentencia papal reconocié al prelado el poder de
nombrar alcaldes sin que se resolviese la situacion hasta una concordia
de 1594, confirmada por el papa en 1600, por la que, a cambio de una
renta anual en especie, el cabildo cedia al obispo la jurisdiccion sobre
la ciudad y su término y el derecho a poner alcaldes; poco dur6 el
acuerdo, impugnado en 1601 por el cabildo. No era un problema me-
nor, dado que el sefiorio de la ciudad implicaba todo el gobierno ordi-
nario%,

También era interior y muy rural la didcesis de Ourense, casi
coincidente con la provincia, aunque en el lado oriental pertenecia a
Astorga y a Valladolid, y en el occidental, a Tui y a Santiago; en sen-
tido contrario, entraba “en Castilla”, como dicen las fuentes, dado que
le pertenecia un grupo de parroquias del arcedianato de Baronceli si-
tuadas en la actual Zamora. En total, en Galicia tenia unos 5.300 kil6-
metros cuadrados y 28.421 vecinos en 1587. La capital diocesana y
provincial no pasaba de cuatrocientos, mientras las dos villas mas im-
portantes, Monterrey—Verin y Allariz, estaban lejos de esa cifra. El te-
rritorio se repartia en 651 parroquias, de las que una quinta parte eran
anejas, aunque en la frontera con Castilla lo era la mitad dados su es-
cueto vecindario y la falta de viabilidad econoémica, pero nada se hizo,
como tampoco para equilibrar los diez arcedianatos, asignados a las
dignidades de la catedral y uno al abad del monasterio de Celanova.
Solo el 2,6% del territorio era de realengo. El poder sefiorial sobre el
57,1% del espacio era de la nobleza titulada —los Monterrey en espe-
cial- y de la hidalguia: se trataba de sefiorios densos ¢ importantes en
los territorios mas alejados de la sede episcopal. Un 3,9% era de

304 Marfa Lopez Diaz, "El sefiorio temporal de los obispos de Lugo en la Edad
Moderma: los conflictos e interferencias entre el poder sefiorial y las elites muni-
cipales", Boletin do Museo Provincial de Lugo (1993-94): 125.

-204 -



ordenes militares de San Juan y de Santiago, 27 parroquias, verdaderas
islas nullius. El clero secular —obispo y cabildo— controlaba el 11,3%.

La creacion de la diocesis de Valladolid por parte de Felipe 11
solo complicd las cosas, pero no era el tinico interés de la monarquia
en este territorio, constatable en la lucha por el poder sobre la capital
diocesana. Los obispos se vieron en el dilema de defender los derechos
sefioriales de la mitra —sobre los cuales pivotaba en gran medida la
aplicacion de las reformas—, o doblegarse a las pretensiones de la co-
rona de conducir a la ciudad hacia el realengo a través del corregidor.
Dado que los ascensos dependian del rey y que era una didcesis de
entrada, los obispos designados por Felipe II defendieron con ahinco
desigual el sefiorio de la ciudad, que termind con su recuperacion par-
cial por los obispos en 1572305,

Para la mayor parte del espacio que estudiamos, es importante
subrayar la confusion que para los feligreses suponian los conflictos
por los derechos jurisdiccionales como los sostenidos entre los obispos
y los abades de los monasterios por el control y el derecho de visitar
las iglesias dependientes de estos. En el caso de Ourense fueron espe-
cialmente intensos debido a la presencia de monasterios cistercienses
y benedictinos muy potentes —Celanova, Oseira, Ribas de Sil, San Clo-
dio, Montederramo, Xunqueira de Espadafiedo—, con poder sobre una
cuarta parte de la didcesis, lo que constituia una fuente constante de
problemas para el gobierno episcopal, sin contar con la interferencia
de grandes cenobios de otros obispados con fuertes intereses patrimo-
niales, sefioriales y eclesiasticos.

6.3.2. Los derechos de presentacion y de visita

Una de las principales limitaciones de los obispos, no solo los de
las diocesis nortefias, estaba en los derechos de presentacion de cura-
tos, verdadero sistema de gestion privada del clero que Felipe II puso

305 Marfa Lopez Diaz, "Del sefiorfo al realengo. Ourense en los siglos XVI y
XVII", Cuadernos Feijonianos de Historia Moderna, 1 (1999): 263.

- 205 -



un especial cuidado en no alterar, sobre todo tratdndose de patronos
civiles3%. Lo peor de esos derechos es que generaban redes de cliente-
lismo eclesiastico, de ahi la importancia de que se hubiera hecho una
reforma sustancial en la adjudicacion de beneficios y una redistribu-
cion de sus rentas, lo que ya habian intentado los Reyes Catolicos. Lo
cierto es que problemas y conflictos judiciales eran frecuentes, duros y
largos, llegando incluso a Roma, periodos durante los cuales los bene-
ficios podian estar vacantes por muchos afios y eso, de nuevo, redun-
daba en absentismo.

El sacerdocio era asi una especie de bien familiar transmisible —
incluso entre la parentela bastarda, lo que era frecuente dado el nivel
de concubinato clerical del Norte—, al margen, no ya de que sus osten-
tadores tuviesen vocacion, sino de que contasen con una formacion
minima. De modo que, teniendo los obispos el derecho de practicar
visitas y en la realizacion de estas, el de dar 6rdenes y de proceder con-
tra curas y patronos, la realidad es que unos y otros estaban al margen
de su control porque los nombramientos no dependian de ellos*”’. Por
otra parte, las visitas pastorales eran muy espaciadas y cuando eran
practicadas por delegados de los obispos, se reducia su efectividad®®,
de modo que solo podia esperarse a que una insistencia por goteo lo-
grase que el clero fuese adecuando su conducta a lo que mandaba la
Iglesia. En todo caso, en esas circunstancias, dificilmente podian apli-
carse las reformas que afectaban a los clérigos como tales y al cumpli-
miento de su oficio.

Si los sinodos pre-tridentinos recordaban la obligacion de some-
ter a examen a quienes pretendiesen acceder por primera vez a un be-
neficio o cambiar a otro de rango superior, no se exigia prueba para
seguir en el mismo o cambiar a otro similar, salvo si la licencia estaba
suspendida. El Concilio ordend que la colacion de beneficios curados
se hiciese siempre por concurso, previa publicacion de edictos y no por

306 Fernandez Terricabras, Felipe I y el clero..., 9.
307 Fonseca, El clero en Cantabria... 43.
308 Catalén, “De curas, frailes y monjas”, 229-253.

- 206 -



designacion libre por parte del obispo3%, pero eso no se cumplia. La
lucha por imponer un examen bajo control episcopal se dio en todas
las didcesis, al menos sobre el papel, con resultados muy escasos, toda
vez que su practica escondia elementos resbaladizos como el enfrenta-
miento entre los obispos y los arcedianos y otras dignidades y abades
por el intervencionismo episcopal en la jurisdiccion eclesiastica dioce-
sana y, no digamos, con patronos laicos. No obstante, el problema de
la escasa calidad de los clérigos estaba menos en el déficit formativo
que en su insercion en un sistema de relaciones de clientela cuya prin-
cipal mision era la gestion del capital social y la defensa de los intereses
econdmicos de sus patrocinadores®!?. Ademas, debemos preguntarnos
si aseguraba algo que fuesen los obispos los que tuviesen el derecho de
presentacion.

Lamayoria de las iglesias vizcainas y guipuzcoanas pertenecian,
por derecho de fundacién o donacion real, a patronos legos, y de estos
dependia la eleccion de candidatos, en tanto que los templos y sus ser-
vidores eran propiedad del usufructuario. Lo patronos se opusieron con
denuedo a que sus clérigos quedaran bajo jurisdiccion episcopal y, por
lo tanto, a pagar los tributos que le debian en reconocimiento de su
potestad. Al menos, desde 1543 el obispo de Calahorra consigui6 que
se le permitiera entrar en el Sefiorio de Vizcaya, aunque solo para asun-
tos canonicos, sin poder sobre laicos que hubiesen cometido delitos
eclesiasticos, y sin entrometerse en temas relacionados con el patro-
nato, toda vez que su autoridad era ajena al sistema foral3'!.

En Cantabria habia conventos y monasterios con atribuciones es-
pirituales y las tenian algunos monasterios situados fuera: por ejemplo,
el de Ofia nombraba los clérigos de 24 parroquias y 8 en Liébana,

309 Fernandez Terricabras, Felipe I y el clero..., 9.

310 Fonseca, El clero en Cantabria..., 175-177.

311 Elena Catalan Martinez, “El clero rural vasco durante la Edad Moderna”, en
Entre el fervor..., 17-56. Catalan, “De curas, frailes y Monjas”, 24-26. Robert
Muro Abad, “El clero diocesano vasco en los siglos XV y XVII: una imagen”, en
Religiosidad y sociedad en el Pais Vasco (s. XIV-XVI), ed. de Eresto Garcia Fer-
nandez (Bilbao: UPV/EHU, 1994), 56.

-207 -



ademas de su priorato, y el de Silos contaba con también con muchas
feligresias. Unos y otros designaban a los curas y percibian diezmos.
En otro sector tenian derechos jurisdiccionales varias colegiatas: la de
Santillana nombraba curas en 41 lugares y a la de Aguilar de Campoo
se le anadieron algunas todavia en 1541. Habia ademas otros casos de
titularidad privada dirigidos por un arcipreste como las de Laredo, Cas-
tro Urdiales y La Barquera, a los que pertenecian varios lugares, y ha-
bia patronatos de laicos en otros espacios, si bien no eran tanto de la
nobleza titulada como de una nobleza de menor nivel —condes de Len-
ces y de Escalante, marqués de Aguilar, etc— y muchos hidalgos que
se aferraron a sus derechos y los defendieron, no en vano tenian valor
econdmico y sobre todo de capacidad de designar curas a su conve-
niencia®'2.

En tierras de Leon esos derechos de presentacion se confundian
con el poder de los concejos, pero también era grande el poder de los
monasterios. En la didcesis de Astorga, de 599 curatos, 42% eran de
presentacion laica o eclesiastica, 56% de provision libre y un 2% de
patronato real; entre los presenteros estaba sefiores jurisdiccionales de
la alta nobleza como los marqueses de Astorga y los condes de Mi-
randa; en la zona del Bierzo lo eran los monasterios y en ese y otros
espacios, las colegiatas, como la de Villafranca®'3. Y en Oviedo mu-
chos derechos de presentacion eran del obispo y del cabildo, pero tam-
bién eran numerosos los de los monasterios. Los enfrentamientos con
estos fueron constantes como, por ejemplo, con el de Celorio, ampa-
rado por el papa en sus pretensiones, de modo que no se llegd a una
concordia con el obispo hasta 1609, acuerdo inttil, por cierto. Las pa-
rroquias de patronato laico eran importantes y significativas y uno de
los frentes de actuacion de los prelados, toda vez que los rectores veian
detraer una parte de sus emolumentos por parte de los patronos. Los
abades de la abadia de Arbas, en el puerto de Pajares, pretendian ejer-
cer una jurisdiccion quasi episcopal tanto en el territorio colegial como

312 Fonseca, El clero en Cantabria. .., 41.

313 Rubio, “Parrocos, parroquias”, 129. Garcia Tato, “La diocesis de Astorga”,
133.

-208 -



en los curatos dependientes: afectados por un absentismo sistematico,
los priores querian tener la cura sin licencia y los de las parroquias pro-

vistas por la abadia se resistian a las visitas del obispo>!“.

En Galicia, la confusion se producia, més bien, entre el derecho
de presentacion y el poder sefiorial, o bien estaba unido a ciertas tierras,
foros u otros derechos, por lo que aquel podia venderse, aforarse o ad-
ministrarse mediante intermediarios, de tal manera que con frecuencia
estaban muy fragmentados entre decenas de personas. En la mayor de
las didcesis, Santiago, segun la visita Jeronimo del Hoyo de 1607, el
32,4% de las parroquias eran de presentacion de monasterios, si bien
en 1547-48 lo eran casi el 40%; del cabildo catedralicio el 12,3% aun-
que habia sido del 17,9% y los nobles titulados pasaron del 10% al
8,3%. Por el contrario, los laicos habian ganado poder, de modo que
presentaban el 38,5% cuando antes tenian poco mas de una cuarta
parte, en tanto que el arzobispo y el ordinario crecieron solo del 3,1%
al 7,3%. En algunos casos, los cambios de titularidad se debieron a la
pérdida de derechos por incumplimiento grave de sus obligaciones por
parte de los presenteros, por lo que se dieron a la comunidad parroquial
o los retuvo el propio arzobispo>'.

En la didcesis de Tui, nobles e hidalgos presentaban el 36,3% de
las parroquias; de la real y ordinaria era el 37,4%; el cabildo en algo
mas del diez por ciento y los monasterios el 5,6%. En 1596 se cred la
Hermandad y Cofradia de los sacerdotes del arciprestazgo de Montes
que era un modo de proteger sus derechos. En Ourense menudearon
los problemas por la presentacion en si mismos y los derivados del ab-
sentismo de los titulares, los sustitutos descontrolados y las prolonga-
das interinidades, que tanto afectaban a la administracion material y
religiosa de las parroquias, pero el obispo solo presentaba el 7,3% de
los curatos, y el clero secular, incluido el cabildo, el 21,5 %, asi que
tenian graves limitaciones. Los conflictos por el derecho de presenta-
cion se produjeron sobre todo con los monasterios, que controlaban el

314 Tufidn, “Reforma tridentina”, 223, 279, 328, 331.
315 Barreiro, “La didcesis de Santiago”, 187.

-209 -



26,8%, y con la nobleza titulada (Monterrey, Lemos, Ribadavia, etc.)
que lo hacia sobre un tercio de las feligresias, si bien estos dos sectores
también litigaron entre ellos. Una de las situaciones mas conflictivas
derivaba de que el abad del monasterio de Celanova era titular de uno
de los arcedianatos, en el que los obispos solo consiguieron el derecho
de visita en una concordia de 1539 por la que, ademas de confirmarse
la exencion del monasterio, el abad, en cuanto arcediano, nombraria a
un vicario cada dos afios, sometido al obispo, y los derechos de visita
se dividirian entre las iglesias regidas por monjes, visitadas por el abad,
y las regidas por clérigos seculares, que lo serian por el obispo. No era
el unico monasterio conflictivo, ya que el de Ribas de Sil todavia en
1589 discutia el derecho de visita al obispo.

Para ver alguna de esas tensiones tomamos como ejemplo la dio-
cesis de Lugo, donde el obispo solo presentaba el 13,9% de las parro-
quias, concentradas en torno a la capital, al igual que las del cabildo
catedralicio. Asi pues, el 60,5% pertenecian a nobles e hidalgos y un
22% a monasterios y a 6rdenes militares, distribucion que se agravaba
en areas de la montafia occidental, donde tres cuartos de los curatos
eran presentados por el sector noble. La situacion peor estaba en los
espacios nullius, lo fueran o no, dado que, a la falta de control sobre las
designaciones, se unia la dificultad o la imposibilidad de que fuesen
visitados por los obispos, lo que fue motivo de complejos procesos ju-
diciales. Ese era el caso de los abades del monasterio de Samos, que
tenian el privilegio de ser prelados nullius por el que estaban directa-
mente sometidos a Roma y exentos de la jurisdiccion episcopal. En su
distrito, compuesto por 33 parroquias, el abad hacia las visitas anual-
mente y controlaba los libros parroquiales y desde su audiencia ecle-
siastica, ejercida por un monje que hacia de provisor y vicario, proce-
dia a llevar a cabo el control; asi pues, el abad resolvia los asuntos ju-
diciales y jurisdiccionales civiles y criminales y ademas, presentaba,
examinaba, hacia concursos y nombraba parrocos e incluso convocaba
sinodos con el clero secular, de forma que al obispo solo le quedaban
la confirmacion y las sagradas 6rdenes. En 1542, el obispo Suarez Car-
vajal quiso hacer una visita por si mismo, pero el abad gané el pleito

-210 -



consiguiente y hubo que esperar a que finalizase Trento y se modifica-
sen un tanto las normas para que los obispos lucenses intentaran de
nuevo imponer su autoridad, y asi lo hicieron don Fernando Delgado
y don Fernando Vellosillo en 1564, 1569 y 1574. El resultado fue un
ir y venir judicial que concluyo en una concordia firmada en 1623.

Otro monasterio importante, San Vicente do Pino de Monforte,
tenia el derecho de presentacion de diez parroquias y sus abades eran
titulares del arcedianato de Monforte, formado por otras 28. Al igual
que Samos, el abad reunia al clero cada afio, a modo de sinodo y reali-
zaba las visitas, ademas de tener la jurisdiccion ordinaria con apelacion
al papa; alegando pobreza y mediante accion del nuncio, en 1553 el
papa le permitio la anexion de doce feligresias con sus rentas. Asi pues,
las tensiones con los obispos eran constantes. En 1547, el obispo puso
pleito y la jurisdiccion del arcedianato se hizo acumulativa, alternan-
dose en el ejercicio de la visita, pero en 1569 el abad impidio6 su acceso
a la iglesia del cenobio y el conflicto llegd a Roma; tras un rosario de
incidentes, en 1594 se firmo6 una concordia por la que el conocimiento
de todas las causas pertenecia a ambos poderes, segun al que llegara,
sin apelacion de uno a otro sino al metropolitano de Santiago. No ter-
mind asi el conflicto, que fue llevado a la Chancilleria de Valladolid
por el obispo Otaduy, pero, de nuevo a través del nuncio, el papa
mandd en 1596 que se respetase la concordia, que llevaria a otro
acuerdo por el que el obispo cedia al monasterio la jurisdiccion sobre
el arcedianato y se mantenia la duplicidad sobre la villa; las causas re-
sueltas por el abad podrian apelarse al obispo y las parroquias anejas
al cenobio se darian a clérigos seculares, examinados, aprobados y
nombrados por el obispo. Los roces resurgieron al poco tiempo por
desacuerdo de los prelados, que veian asi cercenados unos derechos
que Trento les reconocia’!®.

Con respecto a los monasterios, un problema general para el no-
roeste fue el de los monjes que actuaban como parrocos en los lugares
donde habia prioratos. En el caso de los benedictinos, durante el

316 Rey Castelao, “La diocesis de Lugo”, 137.

-211-



generalato de fray Jorge Manrique, coincidente con el final del Conci-
lio y las reformas de Felipe 11, el capitulo general de Valladolid de 1562
decidio6 suprimir los prioratos de menos de doce monjes y asi se reco-
gi6 en las constituciones de 1563, cuya aplicacion a los monasterios, al
menos a los de Galicia, se encomendo a visitadores de la orden a los
que se dotd de poderes del papa y del rey, pero esto no los librd de una
reaccion negativa y de la oposicion a esa medida. Los defensores de
que se mantuvieran argumentaban que los monjes eran buenos sacer-
dotes, cumplian sus obligaciones como tales, atendian a los pobres y
colaboraban con los vecinos, hasta el punto de afirmar que “si los hi-
dalgos les ocupan las tierras ahora qué sera si se ausentan de ellos",
argumento poco creible ya que los prioratos eran ante todo los encar-
gados de cobrar las rentas y de vigilar el patrimonio con mano firme.
En todo caso, Felipe II parece haber transigido a la demanda de los
monasterios y los prioratos se mantuvieron, aunque no siempre los
monjes se ocupaban de la cura de almas, sino clérigos seculares desig-
nados por los cenobios3!”.

Como dijimos, las 6rdenes militares tenian escasa presencia en
las didcesis que nos ocupan, pero no podemos eludir el hecho de que
tenian derechos similares a los del clero regular y que fueron proble-
maticos porque, en realidad, estaban bajo el control de casas sefioriales
y amparados por su condicion nullius. Como en todas partes, era noto-
ria la aversion de los obispos a que dentro de sus didcesis hubiera pa-
rroquias e iglesias de jurisdiccion autonoma, pero el patronato eclesias-
tico les fue ratificado a las 6rdenes hispanas por el Concilio y aceptado
por Felipe 11, de forma que mantuvieron la jurisdiccion privativa en
todo pleito que opusiera sus iglesias a las autoridades eclesiasticas. An-
tes y después de Trento se comprueba que hubo visitas de los obispos.
En la diocesis de Tui las hubo en 1541, 1560, 1563, 1577, 1588 y atin
en 1605; excluidos después de ese derecho, los obispos utilizaron los
mandatos sinodales para limitar las capacidades de las 6rdenes, sobre
todo en lo que se referia a las licencias de matrimonio. En la didcesis
de Mondofiedo, santuarios como Regua y Teixido fueron visitados por

317 Fernandez Cortizo, “Los monasterios cistercienses”, 11.

-212 -



el obispo hasta 1560 pero en 1571 se le impidio; prelados y visitadores
de la orden alternaron las visitas en 1573 y 1591 pero ya no volvieron
después. Claro estd, en las parroquias de la orden de Santiago, el pa-
tronato real garantizaba a Felipe II el control religioso de las parro-
quias’'®, de forma indirecta porque no se libraron de la interferencia de
los poderosos locales.

En los territorios de la orden de San Juan o de Malta, desde me-
diados del siglo XVI las encomiendas eran gestionadas por apoderados
y administradores o gobernadores que solian ser priores de la orden, a
lo que se afiadia la condicion de vicarios generales. La orden, ajena a
la monarquia, defendi6 con denuedo la jurisdiccion eclesidstica frente
a los obispos, asi como sus derechos de presentacion de curatos —75
dispersos por el territorio—, que incluian iglesias de peregrinacion
como San Andrés de Teixido, por cuanto a los ingresos econdmicos se
afiadian la influencia sobre el pueblo, ademas de que la mayoria de
esos curatos servian para el cobro de rentas. Ahora bien, esta orden
optd por cubrir sus parroquias mayoritariamente con gallegos®!'°.

Las encomiendas y los curatos unian el control eclesiastico con
el temporal y el de los numerosos arrendatarios y subarrendatarios de
tierras, rentas y diezmos, y tanto las redes creadas a partir de la presen-
tacion de los parrocos como la jurisdiccion, eran de gran utilidad para
las 6rdenes militares, aunque eso no les evit6 una intensa conflictividad
que fue a parar a los tribunales.

Para terminar, debemos incidir en que era el clero parroquial el
realmente importante, por su capilaridad e influencia, pero, como he-
mos visto, los obispos tenian muy limitadas sus capacidades para de-
signarlo y controlarlo. Ese clero era parte de un sector que crecié mu-
cho en la segunda mitad del XVI—lo hizo mas en tiempos mas tardios—
ya que el patronato sobre las parroquias no era suficiente para las

318 Fernandez Terricabras, Felipe I y el clero..., 178.

319 Ofelia Rey Castelao, “Las Ordenes Militares en la Galicia moderna: la Orden
de Malta”, Universitas. Homenaje a Antonio Eiras Roel (Santiago de Compos-
tela: Universidad, 2001), 193-212.

-213 -



familias con cierto poder de modo que, por todas partes, dotaron patri-
monios y capellanias directamente atribuidas a aquellos que no here-
daban los vinculos: segundones, hijos bastardos o miembros de ramas
laterales de la parentela o de clientelas accedieron a las drdenes sagra-
das sin vocacion ni formacion religiosa. En una misma feligresia con-
vivian beneficios curados, beneficios simples, capellanes y ordenados
de menores, lo que para los feligreses era confuso, ya que no era facil
distinguir su adscripcion a los diversos escalones clericales, o les indi-
ferente, ya que todos eran clérigos®?°. Ahi estaba el problema esencial
de los obispos, dado que apenas podian hacer nada para controlar sus
comportamientos y asi siguié siendo mucho tiempo después.

6.4. El clero errante y forastero

En actas sinodales y visitas con cierta frecuencia se hallan refe-
rencias, casi siempre negativas, a los clérigos extranjeros y a los falsos
clérigos. Sin pertenecer al mismo rango, planteaban los mismos pro-
blemas, o eso se deduce de los temores y prevenciones manifestados
por los obispos, que incluian a los ya mencionados “obispos de gracia”,
némadas clericales que iban por los pueblos para bendecir, confirmar
o conferir la tonsura, a veces sin conocimiento de los ordinarios, lo que

después de Trento se corrigio2!.

Si se constatan sustituciones entre el bajo clero. En su sinodo de
1541, fray Antonio de Guevara, obispo de Mondofiedo, denunciaba
una especie de invasion indeseada de forasteros que, ademas ignorarse
cudles eran sus titulos o sus aptitudes pastorales, detraian rentas al clero
diocesano. Aseguraba el prelado que “muchos clérigos franceses y
otros de otras partes y muchos frailes... andan diciendo misas y aun
siendo rectores de muchas iglesias”; algunos “vienen apostatas y sin
licencia" y por su idioma diferente no se les entendia, mientras que
"muchos clérigos naturales de la didcesis no tienen que comer por aver

320 Catalén, “De curas, frailes y monjas”, 229-253.
321 Fernandez Terricabras, Felipe I y el clero..., 236.

2214 -



tantos extranjeros". También ordené aplicarles un control estricto, de
modo que ninguno podria tener en su iglesia como excusador o susti-
tuto a un clérigo o un fraile foraneos, salvo que ya llevasen diez afios
residiendo en la didcesis>?.

En la visita de la archidiocesis de Santiago en 1546, el visitador
constato la presencia de numerosos franceses como sustitutos de los
titulares de las parroquias —al menos el 15%-—, de los que no se sabia si
estaban ordenados, ya que no constaban sus titulos, y se ignoraba todo
sobre su formacion o su moralidad. Esos clérigos se localizaron sobre
todo en los puertos —Camarifias, Malpica, Laxe— pero los habia en pa-
rroquias del interior, supliendo a rectores que vivian en Compostela.
Lo mas llamativo es que, ademas, muchos estaban ausentes y pasaban
por las parroquias solo para oficiar la misa y pocas veces lo hacian mas
de una vez cada dos semanas. Habia otros de procedencia extrafia
como Hungria, de los que se decia que habian llegado como peregrinos
y que ocupaban algunos beneficios pequefios en el entorno de San-
tiago, algunos de cuyos titulares residian en Roma. Las razones reales
de la presencia de unos y otros, que tuvo su mayor intensidad en 1530-
1550, pueden estar relacionadas con el avance del protestantismo, pero
eso no explica la aversion de los obispos, que choco con el recurso
judicial de los titulares2>.

El problema aparece mucho mas tarde registrado en las disposi-
ciones de Burgos de 1575 en las que don Francisco Pacheco dedicé un
capitulo a esta cuestion porque “después de aver permitido a los cléri-
gos extranjeros de estos reinos que anden vagando de obispado en
obispado se han visto grandes inconvenientes y males; y no saber si
sus titulos son aprobados”, se ordenaba a los provisores que no les die-
sen licencia “para decir misa ni ejercer otros oficios divinos ni para
estar de morada en este nuestro arzobispado”, castigando a quien lo
permitiera’?,

322 Synodicon Hispanum..., 82.
323 Barreiro, “La diocesis de Santiago”, 185-186.
324 Pacheco, Constituciones synodales..., 62-64.

-215 -



No se trataba solo de extranjeros. En el mismo sinodo burgalés
se dedica otro capitulo titulado “de clérigos peregrinos” a prever la ac-
cion de eclesiasticos de fuera, mandando que los que de otro obispado
no se llamasen a los oficios divinos ni a celebrar, ni administrar sin
licencia del ordinario, ya fueran frailes, monjes o clérigos seculares, si
no aportaban letras testimoniales o comendaticias de sus prelados “por-
que estando excomulgados o suspensos, y no les admitir en sus obis-
pados, se irian a celebrar a otro donde no son conocidos”, lo que era
preciso cortar. Pacheco era muy claro en que nadie los admitiera por
tales y no pudieran administrar los sacramentos en parroquia alguna
sin su licencia o de los provisores penalizando a los contraventores.
Pero concedia excepciones selectivas, como los capellanes “de algun
sefior de titulo o persona muy conocida y principal o fue con persona
constituida en dignidad que pase por este arzobispado y les quisiera
decir misa o por su devocion”, o a clérigos de obispados comarcanos
conocidos o que “vinieran a bodas o honras o a otras cosas por si acom-
pafiaban algo superior secular o regular si se podia admitir3?3,

Eso nos lleva a la observacion de la condicion foranea de una
parte muy importante del clero del Norte, un tema recurrente en las
protestas del clero local en los siglos posteriores. Fue expresado de
forma contundente por el benedictino fray Martin Sarmiento (Elemen-
tos Etimologicos, 1758-66), al denunciar que desde principios del siglo
XVI “los no gallegos” habian llegado al reino de Galicia como “meri-
nos, jueces, escribanos, curas de almas, etc.”, puestos que eran provi-
siones “de castellanos” sin apenas dar empleo a los naturales, y lo ha-
bian hecho “no para cultivar sus tierras, sino para hacerse carne y san-
gre de las mejores, y para cargar con los mas pingiies empleos, asi ecle-
siasticos como civiles”, a lo que afiadia su falta de comprension del
idioma, toda vez que los “hermanos, sobrinos, primos, parientes, pai-
sanos y criados de los presenteros cargaban con todos los empleos. ..

325 Pacheco, Constituciones sinodales..., 63.

-216 -



hablaban ni entendian gallego y asi se introdujo el abuso de escribir y
actuar en castellano™32°,

Esas quejas tendria que haberlas aplicado Sarmiento a su propia
orden ya que, como la cisterciense, seguia una politica de extraterrito-
rialidad calculada para evitar la conexion entre los religiosos y las fa-
milias poderosas locales y que estas pudieran beneficiarse de las rentas
de los cenobios, como habia sido hasta las reformas a las que ambas
ordenes habian sido sometidas en la primera mitad del siglo XVI. En
razon de esa practica, entre 1555 y 1610, de 152 monjes que entraron
en el monasterio compostelano de Pinario, solo 28 eran gallegos, el
18,4%, y de 110 novicios, aun desconociendo el origen del 13,6%, lo
era solo el 22,7%, entre los que estaban todos los hermanos legos. Un
9% eran extranjeros —irlandeses e ingleses refugiados— y la mayoria
era de Castilla y Le6n (44,5%) y La Rioja (6,3%), y el resto eran vas-
cos, extremefios, andaluces, manchegos, asturianos, etc. Ni uno de los
abades de ese riquisimo cenobio fue de origen gallego en tiempos de
Felipe II. En el cisterciense de Sobrado, entre 1583 y 1600 entraron
cincuenta novicios, que en su mayoria procedia de Valladolid y su con-
torno y de Tierra de Campos (32,4%), una quinta parte de Castilla-La
Mancha y un 17,6% de Galicia, ademas de haber una décima parte
compuesta por irlandeses y portugueses>?’.

En las casas de ambas 6rdenes situadas en las otras didcesis era
asi también porque el sistema de reclutamiento propiciaba la extrate-
rritorialidad. Sarmiento aludia a una cuestion de fondo, la comunica-
cion, pero lo hacia con referencia sobre todo a la comprension de los
no castellano-hablantes en los tribunales de justicia. Cistercienses y be-
nedictinos tenian una actividad doctrinal o misional limitada por lo que
la comunicacion con el comiin tenia mas bien un caracter econdmico

326 Extractos obtenidos de José L. Pensado, “Lingua e identidade en Frei Martin
Sarmiento”, en A4s linguas e as identidades: ensaios de etnografia e de interpre-
tacion antropoloxica (Santiago de Compostela: Universidad, 1997), 117.

327 Ofelia Rey Castelao, “Cistercienses y benedictinos en la Galicia Modemna:
evolucion numérica y analisis social", en Actas del Congreso Int. sobre S. Ber-
nardo y el Cister en Galicia y Portugal 1, (Ourense: Oseira, 1992), 309-328.

-217 -



y sefiorial —es decir, para el cobro de rentas—y por derivacion, judicial.
Muy diferente era la cada vez més numerosa e influyente presencia de
los franciscanos, cuyo reclutamiento era casi solo regional: de los no-
vicios que entraron en la orden en tiempos de Felipe II en Galicia eran
gallegos el 85%, a lo que se unia que eran mayoritariamente rurales y
tendrian facilidad idiomatica, quiza no para predicar y atender los actos
litirgicos%, sino para la interrelacion.

En territorios con dos idiomas, tanto los predicadores francisca-
nos como los jesuitas pusieron interés en aprender vasco o breton para
emplearlos en la confesion, la predicacion y las misiones>?°. En Galicia
no hay evidencia alguna de eso, pero al menos los padres de la Com-
paiiia eran conscientes de los problemas generados por no ser gallegos,
ya que en su mayoria eran castellanos. Por lo que afirmaban, la condi-
cion foranea les creaba problemas de adaptacion y por eso muchos de
los destinados a los colegios nortefios se resistieron a ir: el provincial
Pedro Villalba reconocia que “naturalmente hay poca inclinacion de
los objetos de ir para alla”. Para salvar las reticencias, en 1588 se reco-
mendaba a quienes habian estado en ellos que diesen una imagen po-
sitiva de Galicia en Castilla, y a quienes permanecian, que evitasen
“platica de gallegos” para que los naturales no notasen sus faltas. Al
tratar del colegio de Monforte, el jesuita Diego Garcia hacia referencia
a la inadaptacion que sentian los jesuitas castellanos y el padre Gaspar
Moro se referia al largo tiempo necesario para integrarse en una cultura
distinta, de modo que hacia falta persona “que conozca y tenga expe-
riencia de como se ha de tratar la gente de esta nacion” y “es menester
que en estos colegios de Galicia haya hombres que, castellanos de na-
cion, tengan tal estima y aprecio de los gallegos que con su autoridad

328 Ofelia Rey Castelao, "El clero regular mendicante en Galicia: evolucion nu-
mérica, procedencia social y comportamientos de los franciscanos, ss. XVI al
XIX", Archivo Ibero-Americano 195-196 (1989): 459-490.

329 Fafich Roudaut, “L'audience de la prédication en langue bretonne a la fin de
I'Ancien Régime”, Mémoires de la SHAB LXVII (1990), 79-106.

-218 -



y religion puedan informar y entablar a todos los que de nuevo vinie-
ren” 30,

En el tribunal de la Inquisicion de Logrofio fueron frecuentes los
inquisidores locales, porque se tuvo en cuenta el factor lingiiistico de
Vizcaya y Guipiizcoa, la mitad norte de Alava y el norte de Navarra, y
por eso se nombrod a vascos para los puestos, aunque en las visitas ac-
tuaban también intérpretes. Por la distancia se permitié que los inqui-
sidores de distrito nombrasen cargos y comisionados para asuntos de-
licados, lo que hacian entre amistades y familiares, miembros de cabil-
dos eclesiasticos o con influencia en la vida municipal, utiles para lidiar
con las justicias ordinarias, a cambio de lo que les interesaba, que era
la jurisdiccion y la exencion fiscal concedida en 1568, mas quiza que
la promocién social®*!. Asi fue en el caso de Galicia, donde a los in-
quisidores se les dieron prerrogativas muy amplias, de modo que se
nombro a gallegos, rompiendo la norma de nombrar a fordneos para
evitar conexiones familiares y sociales; se buscaba también que cono-
ciesen la tierra y que consintiesen en ir, y por las resistencias de cabil-
dos, regimientos municipales y audiencias pusieron a aceptar funcio-
narios externos. Quijano de Mercado, el primer inquisidor de Galicia,
en 1574 decia “que esto en este reino se tomaba con mucha atencion”.
Las protestas de la Real Audiencia y de los cabildos catedralicios lle-
garon a la corte, pero el fuero siempre protegi6 a los infractores y esto
ayudo a consolidar de la autoridad inquisitorial frente a las otras ins-
tancias juridicas®*2.

Las acusaciones del padre Sarmiento apuntaban también al clero
secular, en el que la realidad le daba la razén, dado que en los nombra-
mientos de obispos por parte de Felipe I —ya con Carlos I, recayeron
en su inmensa mayoria en hombres nacidos en otras diocesis, lo que
respondia a la logica de evitar la generacion de redes. Lo mismo se
puede decir de los canénigos de los grandes cabildos y algunos de los

330 Rivera, Galicia y los jesuitas..., 116,130,310y 311. Fernandez Cortizo, “Les
missions populaires”, 315.

331 Reguera, La Inquisicion espaiiola. . ., 155.
332 Contreras, El Santo Oficio. .., 318.

-219 -



cabildos pequefios, no en vano una parte entraba en ellos por haber
llegado en el séquito familiar y social de los obispos o habia accedido
mediante concurso a las canonjias de oficio, las mas abiertas al acceso
de foraneos, en especial de quienes habian pasado por las universida-
des de Salamanca, Valladolid y Alcala.

Con respecto al clero parroquial, Sarmiento aludia directamente
a las designaciones hechas por los presenteros. No se puede certificar
la invasion de foraneos, al menos Galicia. Si conviene subrayar que
una parte relevante era de origen urbano: los datos disponibles para la
dioécesis de Santiago desde que se conservan expedientes, 1630-60, re-
velan que el 34,7% de los ordenados eran naturales de villas y ciuda-
des, una proporcion muy elevada si se tiene en cuenta que estas apenas
reunian al 5% de la poblacién®**. Que era bueno que fuesen naturales
se traduce en las fundaciones de centros de formacion para el bajo
clero: por ejemplo, cuando en 1590 el obispo de Oviedo proyectd el
seminario, los requisitos de entrada eran que los candidatos fuesen po-
bres y naturales de la didcesis>>*.

En 1558 el jesuita Pablo Hernandez decia respecto a Ourense que
“los curas de las iglesias de esta tierra que son algunos castellanos” y
daba a entender que el colegio de Monterrey obtenia ventajas del trato
con los de procedencia castellana porque tenian mas cultura y nivel
espiritual. Esto parece confirmarlo uno aspectos de los convenios de
1574 y 1584 entre la casa condal de Monterrey y la Compaiiia, ya que
uno de los objetivos de reforzar la ensefianza era llenar "la tierra de
clérigos letrados y virtuosos y suficientes para que el Conde los provea
en los beneficios de su patronazgo sin traerlos de Castilla" y que Gali-
cia viniese "a ser gobernada por los naturales y no por los extranje-
r0s"3*°, Es lo que reclamaria el clero hasta el siglo XVIIL

333 Damian Porto Rico, El clero de la didcesis de Santiago, siglos XVII a XX
(Santiago de Compostela: Universidad, 2022).

334 Tufidn, “Reforma tridentina”, 226.
333 Rivera, Galicia y los Jesuitas..., 122.

-220 -



6.5. Los defectos de la moral

Los amancebamientos de clérigos eran muy comunes en el norte
en general y tanto las autoridades eclesiasticas como las justicias civi-
les encontraron grandes dificultades para remediarlos, desde el Pais
Vasco a Galicia. Sobran noticias de una realidad que parecia inaborda-
ble. Por eso o por el bajo horizonte moral del pueblo, era el defecto
menos grave porque se entendia como parte de la naturaleza humana y
propia de hombres jovenes y sin familia o, en el caso de los patrimo-
nistas, porque siguieron entre los suyos sin cambiar su modo de vida.
El mal ejemplo que transmitian era serio pero sobre todo lo eran las
consecuencias: que los curas amancebados no corrigiesen a sus feli-
greses, que no denunciasen a los amancebados y sobre todo que, al
tener hijos, se pervirtiesen otras costumbres, bautizandolos o casando-
los ellos mismos o favoreciendo su entrada en el clero por la via de la
presentacion, como se constata en la diocesis de Ourense donde en la
primera mitad del siglo XVI hasta el treinta por ciento de los nuevos
ordenados eran hijos de clérigos*®, y ya hemos mencionado el 47% de
los hijos de canonigos compostelanos que hicieron carrera en el ca-
bildo. Segun lo que se lee en el sinodo de don Juan de San Clemente
para aquella diocesis, en 1579 algunos clérigos recompensaban a sus
compafieras dandoles una dote de matrimonio, casandolas ellos mis-
mos y luego seguian con ellas, viviendo todos juntos, con sus hijos®*’.
Algunos casos que hemos visto ya revelan que la condicion de padres
los llevo a beneficiar a sus hijas de forma que sin duda causo escandalo.

La medicion de este fallo moral es imposible, pero es facil cons-
tatar que estuvo enquistado a lo largo de todo el siglo XVI y después,
por lo que no vamos a referirnos a todo lo que los obispos comentaron
y ordenaron, solo dar pinceladas separadas en el tiempo para probar la
falta de efectividad si no se aplicaban medidas de correccion. En todo
caso, de poco valdrian por cuanto, los infractores podian acogerse al

336 Fernandez Cortizo, “Las Indias de estas partes”, 83.
337 Carnicero y Gonzalez, “Los sinodos de don Juan de San Clemente”, 160.

-221 -



fuero eclesiastico: si se les mandaba dejar a sus compaiieras, podian
apelar a los tribunales metropolitanos como lo eran el de Oviedo, San-
tiago y Burgos y obtener amparo, lo que no deja de ser paradojico.

Por ejemplo, en la didcesis de Oviedo, hallamos los mismos ar-
gumentos desde las constituciones de mediados del XVI hasta princi-
pios del XVII 'y lo mismo en Ourense, donde pueden seguirse en las de
1544 en adelante; en esa didcesis, los jesuitas de Monterrey en 1556
informaban de que “las costumbres de los eclesiasticos y de los segla-
res estan muy estragadas y mas las de los eclesidsticos que antes eran
y los que mas con su vida escandalosa instaban a los seglares”3%. En
1576, en respuesta a una carta de Felipe II sobre el problema de la
cohabitacion de clérigos con mujeres, el obispo Tricio de Arenzana re-
conoci6 “la mas soltura y menos recato en cuestion comunes a clérigos
y legos” y muchos “teniendo manceba en casa e hijos y nietos, dicen”.
En 1614 el obispo Sebastian de Bricianos afirmaba en su visita ad /i-
mina, que

“la castidad en este Reyno y obispado en los eclesidsticos se guarda muy
mal y, aunque se procura hacer el deber en su correccion y castigo, no
somos poderosos para echarles los hijos de sus casas, aprovechandose de
muchos medios que procuran de invenciones, estratagemas y pleitos. Y
de tenerlos en sus casas resultan el escandalo y mal exemplo que dan a
los seculares, y hacerse avarientos, cudiciosos y tratantes para dejarlos
ricos, y con este color no son nada limosneros™3.

En las sinodales de Calahorra de 1553 se mandaba que “ningtin
hijo bastardo de clérigo ayude en publico a missa, ni a los oficios divi-
nos a su padre... lo qual se hace muchas vezes segiin somos informa-
dos”. Extensisimos y prolijos son los mandatos de Pacheco de 1575
para la di6cesis de Burgos, y en los de Pamplona de 1591 se lee “que
no tengan mancebas, ni mujeres sospechosas en sus casas. Y si alguno

338Tufion, “Reforma tridentina”, 223. Ferndndez Cortizo, “Las Indias de estas
partes”, 55.

339 Pazos, El episcopado gallego..., 2, 57.

-222 -



tuviere mujer de servicio, que sea sin sospecha y mayor de cuarenta
afios o parienta suya dentro del tercer grado”#°, En ese mismo afio, el
obispo de Mondofiedo, Caja de la Jara, en el informe a Roma anot6
que habia tomado idéntica medida, amenazando a los incumplidores
con castigarlos como concubinarios publicos y pidiendo a Gregorio
XIV que esa norma se impusiera de modo general. Sin embargo, la
Camara de Castilla suprimi6 esta stplica arguyendo que no habia ne-
cesidad de pedir la opinion de Roma sobre lo que entraba en la potestad
y derecho de los obispos en sus territorios**!. En la di6cesis de San-
tiago a principios del XVII una visita permitié constatar que el com-
portamiento de los parrocos era poco o nada adecuado en casi el 40%
de los casos, entre los mercenarios la primera cifra era mas baja, pero
compartian la tipologia: 43,6% por incontinencia; 16% por embria-
guez, un 2% por juego, y el resto por negocios inapropiados (18,2%),
€X0rcismos y otros problemas>42,

La Inquisicidén tampoco castigd con la contundencia esperable al
clero diocesano, en gran medida por no haber més denuncias o que
estas hubieran sido seguidas por una penalizacion y no fue asi: en 1576,
en el paradojico caso de Pedro Lopez de la Ribera, un clérigo casado
que se orden6 sacerdote sin anular el matrimonio y sin dejar de coha-
bitar con su mujer, la sentencia le fue disminuida a una multa en dinero
por ser hombre de iglesia “honrado y virtuoso y por tener dinero”3*.
Es decir, se tuvo en consideracion que era uno de su mismo sector so-
cial.

No obstante, insistimos en que es preciso ir a otros tribunales para
hallar un sinfin de causas. Si el clérigo alegaba el fuero eclesiastico, su
compaiiera seria castigada con arreglo a la ley y a decision del juez
superior, seglin las circunstancias, el nivel de escandalo y las costum-
bres. Pero si no lo hacia, el caso iba a la jurisdiccion ordinaria y los dos

340 Cataléan, “De curas, frailes y monjas”, 47.

341 Fernandez Terricabras, Felipe I y el clero..., 275.
342 Barreiro, “La diocesis de Santiago”, 251.

343 Contreras, El Santo Oficio. .., 628.

-223 -



componentes de la pareja eran libres y no serian castigados como
amancebados y la mujer no podria ser llamada manceba de clérigo#.
Es en los tribunales civiles donde hallamos muchos y variados casos
que afectan a todo el territorio: reteniendo solo algunos que fueron a
parar a la Chancilleria de Valladolid, en pueblos de Ledn hallamos mu-
jeres amancebadas con clérigos de la misma localidad y de la propia
parroquia*’; al igual que en Cantabria®*, o Asturias®*’, o en el Pais

Vasco**¥, todos muy parecidos.

A veces una accion imprudente del clérigo acababa destapando
su situacion personal. Son casos en los que se intuye una venganza por
parte de sus feligreses. En 1584, el rector de San Pedro de Caaveiro,

344 Margarita Torremocha Hernéandez, “Manceba de clérigo en la Castilla Mo-
derna. La ruptura del modelo de identidad femenina”, en Mujer e identidad en
tierras hispanohablantes: historia y civilizacién, coord. de Marie Elisa Frances-
chini-Toussaint, Sylvie N. Hanicot Bourdier y Margarita Torremocha Hernan-
dez, (Editions Universitaires de Lorraine, 2023), 97-118.

345 En 1561 el fiscal real con Isabel Garcia, vecina de Bembibre, sobre amance-
bamiento con el clérigo Francisco Gonzalez (ARCHYV, Ejecutorias, caja 1010-
19), en 1571 en las mismas circunstancias procesales, Maria Martinez, Villamor
de Orbigo con Miguel de Carifiena, clérigo del mismo lugar (caja 1205-19); en
1582, se expidi6 una real provision al alcalde mayor del adelantamiento de Lon,
para que se cumpla auto a peticion de Angela de Mazuelos, de Casayo, contra el
clérigo Berardino Alvarez (caja 1465-81).

346 En 1592 Maria Ruiz, hija de Juan Ruiz, vecina de Cacicedo, con Pedro Her-
nandez, clérigo (ARCHV, Ejecutorias, caja 1730-18). En 1593 el fiscal del rey y
Alonso Quer del Castillo, alguacil de Reinosa, con Maria Diez, vecina del Con-
cejo de Valdearroyo, con Antonio Ramirez, clérigo del lugar, e incesto porque
eran primos (caja 1735,15).

347 De 20-8-1591 es una real provision dirigida al escribano que llevaba el proceso
contra Teresa Méndez, vecina del Concejo de Ibias, a peticion de ella, para que le
expida un traslado de la sentencia que la condenaba a un afio de destierro, un
marco de plata y pago de costas procesales por estar amancebada con Juan de
Salas, cura de Cecos (ARCHYV, Ejecutorias, caja 1700-37); en 1592, el fiscal con
Juana Gonzalez, de Sobrefoz, que lo estaba con Juan Alonso, cura presbitero, be-
neficiado de San Juan de Belefio (caja 1720-36), etc.

348 Alvarez Urcelay, “Iglesia, moralidad™, 99.

-224 -


https://dialnet.unirioja.es/servlet/autor?codigo=5407151
https://dialnet.unirioja.es/servlet/autor?codigo=5407151
https://dialnet.unirioja.es/servlet/autor?codigo=1813738
https://dialnet.unirioja.es/servlet/autor?codigo=9392
https://dialnet.unirioja.es/servlet/autor?codigo=9392
https://dialnet.unirioja.es/servlet/editor?codigo=19574

Bartolomé de Canicouva, denunciéo a Fernando Leitoén, vecino de
Soaserra, Ares Pérez, de Giiimil y otros, por cuanto, hacia un par de
semanas habia ido a “su casa y beneficio” dejando “muchos muebles
y bienes raices y monedas de plata y ganado y alli a dos mozos criados
suyos y los inculpados reventaron la casa de la que habian tenido
cuenta y espiay el domingo de carnaval antruejo aprovecharon que los
mozos habian salido a festejarlo”. El cura alegaba que eran ladrones
publicos y pedia su prision. Un criado del clérigo, de 34 afios, afirmé
que Leiton, igual que su padre, robaba y que Fernando habia sido con-
denado a galeras, ademas de haber tenido relacién con una moza bajo
amenazas; otro testigo de parecida edad e igual de analfabeto, corro-
boro la historia y afiadié que Fernando “es el tirador de caminos roba-
dor de mujeres y fornicador”, y un tercer testigo lo confirmé. Quienes
testificaron del lado de Fernando aseguraron que este habia sido algua-
cil durante afios, con vara de justicia, mientras que el parroco vivia pi-
blicamente con Catalina Gomez desde hacia cuatro o cinco afios y “es
su barragana y la tiene en su casa y la lleva con ¢l al anejo”, y que para
encubrir este delito habia denunciado el robo, de cuya descripcion de-
ducimos que, en realidad, era un embargo de bienes; otro testigo, de
cuarenta afios y también analfabeto, destapd que el clérigo tenia un hijo
y los otros siete, de los que solo uno supo firmar, afiadieron que el cura
habia estado amancebado con otra mujer antes de Catalina, teniendo
un hijo de ella, ademas de andar metido en pleitos. Leiton exigio a la
Audiencia que la pareja concubinaria fuese llevada a prision, lo que
seguramente no se produjo*.

No podemos seguir sin subrayar que muchos casos se resolvian
en el foro privado, mediando una recompensa econdmica. Por ejemplo,
es sospechosa la confesion hecha por Maria Fernandez, vecina de San
Martin de Salcedo en 5 de noviembre de 1579, desmintiendo las acu-
saciones vertidas contra ella por Antonio de Santiago, parroco de la
compostelana feligresia de Solovio, de haber tenido acceso carnal con
é1330. Mas grave fue el asunto resuelto en otra escritura notarial de 20

349 ARG, Real Audiencia, 3225-33.
350 ACS, Protocolos, 075, fs. 170-171.

-225 -



de enero de 1584 entre Tristan Saco, vecino de Vermun (Lugo), ac-
tuando por su hija Lopez, y el bachiller Alonso Vazquez Diaz, rector
de esa feligresia: el padre pretendia llevarlo ante el tribunal de la Inqui-
sicion o ante cualquier otra justicia, o a la decision de jueces arbitros,
por haber estuprado y desflorado a Isabel “siendo ella doncella reco-
gida y de buena fama”; Tristan exigia que la dotase “conforme a su
calidad por ser hidalga y de buenas partes”, mientras que el acusado lo
negaba, pero “por otras dichas causas y respetos que entre ambas partes
movieron de conformidad entre ambos dos y por evitar pleitos se con-
cuerdan en que se apartan de dichos pleitos que pretendian seguir y se
revocan los poderes que habian dado para ello”3!.

Ante un notario de Ourense en 1591, un racionero de la catedral
que habia denunciado por via criminal a Juan Clemente, alguacil ma-
yor de esa ciudad, y a Antonio de Coba por el rapto de su hija Maria,
sacandola de la casa del regidor Pedro Pardo, se plegd a declarar que
no eran culpables, aunque se obligaron por escritura a pagar las costas,
unos veinte ducados*2. Y en octubre de 1603, también ante notario, se
firm6 un compromiso entre el bachiller Pedro Vaamonde, rector de
Dormea y Os Anxeles, cerca de Santiago, y Bastian Lopez de Ribadiso
y Alonso Gondin, vecinos de esa ultima parroquia, para terminar un
pleito por la denuncia contra el clérigo por su amancebamiento con
Inés Gomez y otras cosas, designando jueces arbitros para que viesen
el asunto y lo sentenciaran’33. Son el extremo visible de un problema
de mucho mayor profundidad y extension.

Otra cosa es la solicitacion, un delito que se disputaron obispos e
inquisidores. Los sinodos repetian que los curas no debian confesar a
nadie en sus casas o en situaciones privadas, pero los visitadores no
actuaron con rigor, por lo que no pudieron afrontar la presion de la
Inquisicion para quedarse con esta competencia. En 1561 esta se hizo
con su control gracias a don Fernando de Valdés, y en 1570 se refor-
zaron las acciones de persecucion, pero con éxito limitado porque, para

351 ACS, Protocolos, 091, fs. 68-69.
352 Gallego, Historia das mulleres..., 83.
353 ACS, Protocolos, 121/1, fs. 194-195.

- 226 -



evitar el escandalo entre los fieles, era preciso mantener la discrecion
y, ademas, habia que respetar los derechos de los confesores, lo que
limitaba las denuncias. Para hacerlo se considero6 que era suficiente con
un solo testigo en los casos de solicitacion y no los dos como era pre-
ceptivo, y las sentencias serian semipublicas, ante los otros confesores.

Los casos atendidos por los tribunales inquisitoriales de nuestro
territorio se refieren tanto a clérigos seculares como regulares. En el de
Logrofio, que entre 1571 y 1610 atendi6 2.515 procesos, con maximo
en 1586-1590, solo 35 de los 480 referidos a moral sexual eran casos
de solicitacion y en Galicia, de 1.049 personas procesadas en idéntico
periodo, 187 eran clérigos, mayoritariamente seculares —87% eran péa-
rrocos, 4,3% candnigos y 8,6% eran ordenados de menores—, pero solo
un 4,1% fueron casos de solicitacion®>.

El mal comportamiento del clero incluia otros aspectos inapro-
piados, en especial la embriaguez, a veces unida al juego y ambos a las
faltas de moral sexual. No era punible pero si criticable. En las visitas
a la diocesis de Santiago se contabiliz6 a un 18% de clérigos con esos
fallos. Era un problema transversal en el que la historiografia francesa
ha hecho especial hincapié por su persistencia cuando ya estaban otros
en vias de resolucion®*®. Quiza no fuese un hébito muy dafiino de la
imagen de los clérigos, dado que se atribuia al resto de la sociedad: en
1590 el obispo de Ourense en respuesta a una carta de Felipe 11, escri-
bia de sus fieles que era “gente amiga de holgar, criada desde la cuna
con vino puro que es yesca de desconciertos de la carne y hasta la
muerte no lo dejan ni hombres ni mujeres”, y que estas “beben tanto
como los hombres y sin agua”3*°,

Lo que preocupaba mas era que los clérigos bebiesen en publico,
como asi sucedia porque la bebida era parte de la sociabilidad que ro-
deaba a las fiestas y actos de iglesia, funerales incluidos, en lo que no

35 Contreras, El Santo Oficio. .., 534, 583, 586. Bombin, La inquisicion en el
Pais Vasco..., 88-90, 172, 176.

355 Brumont, “Le clergé diocésain”, 231.
356 Fernandez Cortizo, “Los monasterios cistercienses”, 11.

-227 -



nos detendremos. Baste recordar las insistentes condenas por parte de
los obispos de un extremo al otro del territorio, desde la exhaustividad
de los capitulos de don Francisco Pacheco para Burgos a la prolijidad
de los sinodos de don Juan de San Clemente para Ourense de 1579 en
adelante, donde se previeron todos los supuestos, seguramente basan-
dose en su conocimiento del territorio, si bien es verdad que este caso
se correspondia con una de las zonas viticolas mas importantes del no-
roeste peninsular.

Fuese esa la causa o no, la bebida y la comida no faltaban en las
costumbres de los clérigos, cuya vestimenta nunca se adecuaba a lo
mandado por la Iglesia, siempre que iban a fiestas, procesiones y en-
tierros, de modo que al llegar a su destino bebian y comian a vista de
mucha gente, a veces dentro de los templos. Las ocasiones incluian
ferias y asiduas visitas a las tabernas. El habito de beber alarmaba mas
alos obispos en lo que tenia de degradacion publica, al dar oportunidad
a la burla popular. El obispo San Clemente en su sinodo de 1583 decia
que con frecuencia los clérigos eran incitados malévolamente por se-
glares que pretendian destemplarlos, de ahi su insistencia en que en
fiestas y reuniones comiesen en espacios o en mesas apartadas, sin
acompafiarse de seglares>’.

Un caso llegado a la Audiencia de Galicia ilustra bien los efectos
de la pérdida de la dignidad clerical por embriaguez. En 6 de diciembre
de 1605 Alonso de Armesto, clérigo el beneficio de Santiago de Adai
y su anejo, en la didcesis de Lugo, puso una querella contra Jeronimo
Gutiérrez y los hermanos Andrés y Juan Lopez Pallin, del coto de Sou-
tomerille, y otros de parroquias de los alrededores a quienes acus6 de
que “siendo presbitero de misa cura rector de los dichos beneficios y
persona muy honrada y honesto y recogido de buenos ejemplos doc-
trina y por tal ha habido he tenido comiinmente”, aquellos, en especial
los hermanos Pallin

“sus enemigos capitales por odio y enemistad que le han tomado y
con el tienen por hacerle daflo a fin y efecto de infamar es usurpar su

357 Carnicero y Gonzalez, “Los sinodos de don Juan de San Clemente”, 48-49.

-228 -



honra y fama como hace ocho o nueve meses poco mas o menos le
han puesto ciertos capitulos ante el provisor de la didcesis entre los
cuales lean calumniado que el dia de Buen Jesus del afio pasado de
1602 mi parte se habia hallado de noche en el dicho coto en casa de
Pedro de Lamela tabernero vecino del coto y alli se habia embriagado
y tomado el vino de tal manera que se habia postrado en el suelo y le
habian pringado su ropa y manteo con una vela de sebo y echandole
una albarda de una bestia a cuestas, siendo todo ello falso, lo cual fue
y es libelo famoso e infamatorio cuanto ha dicho mi parte y por tal se
debe tener y juzgar”.

Anadia que “en los capitulos se han ofrecido y entrado por testi-
gos y se han jurado lo contrario de la verdad” de modo que “han infa-
mado grave y atrozmente a mi parte y por ello han caido e incurrido en
grandes y graves penas” previstas en las leyes del reino, por lo que
pedian que se actuase contra sus bienes y personas “para que sea cas-
tigo ejemplo de otros”. Dado que eran de diferentes jurisdicciones y,
aunque la causa pendia ante el provisor diocesano, el clérigo tuvo que
acudir a la Audiencia, donde se le dio provision para abrir una averi-
guacion. El 21 de aquel mes se requirio al bachiller Pedro Moreira,
alcalde en Souto de Torres (jurisdiccion de Pobra de Adai), para que
procediese a la toma de declaraciones ante un escribano real de Lugo.

Los testigos del cura confirmaron su buena y pia fama y que el
dia de autos dijo misa con devocion en el lugar donde vivian los her-
manos Pallin; Juan le dio de comer junto con otros invitados y ese dia
el cura y un testigo fueron a casa de Pedro Lamela, que también hacia
fiesta, y alli estaban varias personas “honradas y de buena fama y repu-
tacion y entre todos se holgaron, jugando y en buena conversacion y
cenaron de conformidad”, salvo el cura, que no quiso. Por ser de noche
“muy oscura se quedaron a dormir todos en casa de Lamela sin que
hubiese ningtin alboroto ni mucho menos si hiciese burla ni desprecio
de ninguna persona”, sino que todos actuaron de forma sosegada, es-
pecialmente el clérigo. El testigo, de 42 afios, no sabia por qué hubo
denuncia ante el fiscal de la audiencia episcopal de Lugo, salvo que el
cura habia sido sometido a humillaciones.

-229 -



Pedro Castelo, testigo presentado por el parroco, oyd que Jero-
nimo Gutiérrez y Bartolomé Lopez habian puesto ciertos capitulos ante
el provisor porque aquel dia “habian tomado vino de tal manera y
suerte que se habia postrado en el suelo de la dicha casa y le habian
pringado su ropa y manteo con una vela de sebo y puesto una albarda
de un rocin a cuestas”; €l mismo habia visto al cura en casa de Lamela,
hablando con €l y con varios clérigos y otras personas honradas que
celebraban la fiesta del coto, recogidamente, negando que al cura “sin
haber tomado vino ni se le hubiese echado albarda de bestia a cuestas
ni pringado de sebo su ropa”; tenia 48 afios y no supo firmar su decla-
racion. Tampoco supo hacerlo Francisco Pérez, de 26 aios, quien de-
clar6 ante el escribano que los demandados “tienen odio y enemistad
al cura” y no se trataban con él y que el haberlo emborrachado y tratado
de aquel modo “todo fue un desprecio del oficio de sacerdote”. Los
testigos de esta parte no desmintieron lo que habia sucedido, sino que
lo llevaron a una interpretacion favorable al sacerdote, si bien es cierto
que no eran sus feligreses. Muy habilmente, los acusados negaron la
competencia de la Audiencia por lo que el caso volvio al provisor>*®,

6.6. Un clero no respetado

Hay cierta propension a ver al clero parroquial como un media-
dor natural en las comunidades rurales®**, lo que en buena medida es
una imagen generada por sectores del propio clero, como, por ejemplo,
los jesuitas. Por otro lado, esa tendencia asume la ignorancia del pueblo
y ve a los feligreses como incapaces percibir lo que estaba mal y de
responder si lo que estaba mal los perjudicaba. Y eso esta lejos de la
realidad, como demostrd una bibliografia igual de antigua —desde los
afios setenta del siglo XX— dedicada a las economias del clero y a las

358 ARG, Real Audiencia, 3340-48.

359 Yves-Marie Durand, “Le curé médiateur social aux X VIIe et XVIIIe siécles”,
en Pouvoirs, contestations et comportements dans I'Europe moderne, ed. por
Bermard Barbiche y otros (Paris: P.U.Paris-Sorbonne, 2005), 715-730.

- 230 -



multiples resistencias y conflictos entre el campesinado y las comuni-
dades rurales y los monasterios, cabildos, obispos, etc., en los que aflo-
raron opiniones criticas con respecto a la riqueza de estos e incluso a
sus modos de vida particulares. En los miles de procesos judiciales en
los que se vieron envueltos los rurales sobran expresiones de ese tipo,
seguramente con ayuda de los procuradores que los asesoraron®®, pero
que permiten intuir una especie de anticlericalismo popular.

Después de exponer todos los problemas que afectaban a los
comportamientos de los curas, la pregunta es si estaban en condiciones
de ser mediadores. El Concilio no trato este tema, pero si indico que
debian conocer a sus fieles y, como reflejo, en algunos sinodos y en
manuales para sacerdotes como el de Francisco Blanco, se les recor-
daba esa obligacion; incluso en algunas visitas se preguntaba si los ve-
cinos vivian en amistad y si habia paz. Ahora bien, habia quienes con-
sideraban que los curas debian guardar distancia con respecto a sus fe-
ligreses —sobre todo en actos festivos—, algo que iba implicito en la
condicion foranea de muchos de los parrocos e incluso en el origen
urbano en gran medida y de sectores mas acomodados que el comiin.
En Bretaiia los curas no ejercian ninguna jurisdiccion temporal en sus
parroquias, ni podian intervenir en la toma de cuentas o en registros de
deliberacion sin consentimiento de la asamblea parroquial y tenian
prohibido asistir a la confeccion de listas de impuestos, aunque a veces
mediaron al final de alguna revuelta popular, mediando ante los sefio-
res y las autoridades®®'.

En nuestro caso, conviene subrayar que el rural tenia sus propios
medios de hacer justicia, con jueces que eran igual de rurales y de anal-
fabetos. La venganza se mezclaba todavia con la justicia y muchos
arreglos entre personas —ante notarios o vecinos— se escapaban a la ins-
titucion judicial y eran una forma de regulacion y de apaciguamiento

360 Ofelia Rey Castelao, EI Voto de Santiago. Claves de un conflicto (Santiago de
Compostela: Compostellanum, 1993).

361 Brumont, “Le clergé diocésain”, 231.

-231-



social que iba del individuo a la colectividad32. Las justicias rurales
presentaban muchos problemas, como su incompetencia judicial, que
incluian también el abuso de su situacion de poder porque las aldeas
eran muy pequefias y todos se conocian y se relacionaban, para bien y
para mal. Pero en general, parece que estaban mas bien al servicio de
los justiciables y eran gratuitos, de modo que resultaban utiles sobre
todo para cuestiones familiares, en las crisis tras la muerte de alguien,
los nifios abandonados, las mujeres, los huérfanos y los patrimonios
vulnerables.

Desde luego, podemos dudar del grado de confianza en quienes
cobraban los diezmos, afio a afio y cayera lo que cayera, y cada acto
liturgico, incluso el entierro de un nifio; que hacian pagar los vestidos
liturgicos y los libros de la iglesia a los feligreses; que redactaban las
listas de pagadores de rentas como el impopular Voto de Santiago en
Galicia y Ledn; que eran portavoces de otras cargas y de las levas, etc.,
cuando no eran prestamistas, quiza la tara mas deleznable, ya que si
algo no toleraban las comunidades era al cura usurero. O simplemente,
estaban ausentes muchas veces y cuando estaban presentes, su com-
portamiento no era el adecuado a su condicion. Si, ademas, se pleiteaba
con el cura por el diezmo, por un comunal o por cualquier cosa de la
comunidad o aquel se prevalia de su condicién denunciando a sus feli-
greses o valiéndose del secreto de confesion, o si tenian barraganas o
abusaban de mujeres o eran evidentes sus alianzas con los poderosos
locales, sus casos de simonia e incluso sus falsos testimonios. ;De ver-
dad eran figuras respetables?

Al haberse centrado la investigacion en los tribunales eclesiasti-
cos se ha perdido de vista que la mayor parte de los sintomas de insu-
mision o de rechazo frente al clero diocesano iba a la justicia civil y a
los tribunales del rey, en los que se buscaba la imposicion de la ley por
parte jueces nombrados por la monarquia. En sentido contrario, tam-
bién el clero se sirvid de esos tribunales, especialmente en territorios
con audiencia propia, como Galicia, porque le garantizaba algo

362 Como en Francia : Frédéric Chabaud y otros, Justice et sociétés rurales du
XVle siecle a nos jours (Rennes: Presses Universitaires, 2011), 10.

-232-



importante, la supra-territorialidad. Ademas de procesos judiciales,
hay que ir los protocolos de los notarios, dado que muchos conflictos
no pasaron de un poder notarial otorgado para iniciarlo o se detuvieron
en cualquier fase procesal y no llegaron sentenciarse.

El clero tenia en su mano algunos resortes defensivos que podian
derivar en abusos. El primero era la excomunion. Asi, por ejemplo, en
el sinodo de Ourense de 1583 el obispo San Clemente denunci6 que
“algunos curas excomulgaban a sus feligreses o les mandaban, en vir-
tud de santa obediencia y bajo pena de pecado mortal, que hicieran esta
o0 aquella cosa, no siendo de derecho” por lo que en 1586 les prohibio
hacerlo sin autorizacion por escrito del obispo o de un juez dele-
gado’®. El segundo era la confusion entre la jurisdiccion sefiorial y la
obediencia religiosa, de la que tenemos un testimonio en 1571 cuando
el candnigo compostelano Juan Patifio, tenenciero de la tenencia de
Portomarin (Lugo), dio un poder al juez de ese territorio para que fuese
a prender y castigar a todos quienes vivieran amancebados o “que vi-
ven alejados de la santa fe catolica”; dicho de otro modo, cedia a un
tercero la capacidad de emplear la jurisdiccion civil, que no en la ecle-
sidstica, para perseguir y actuar en algo que competia solo al propio
candnigo’®t.

Desde luego, la fibra mas sensible era la econdmica. A la Inqui-
sicion llegaron casos de forma indirecta, por expresiones al respecto
del pago de cargas de tipo eclesiastico. Jaime Contreras puso de relieve
las reacciones contra la adquisicion de la bula de Cruzada. Hacia 1570
se detectan en el tribunal de Santiago proposiciones que negaban la
validez de la bula y contenian comentarios sobre la rapacidad de cléri-
gos que la predicaban en cuaresma y de los recaudadores>®’.

Mas abundantes eran los referidos al diezmo y otras rentas ecle-
siasticas, como las primicias: no se cuestionaba su legitimidad, sino
que las negativas a pagarlas se dirigian contra los abusos de los

363 Carnicero y Gonzélez, “Los stnodos de don Juan de San Clemente”, 160-211.
364 ACS, Protocolos, 052, fs. 158-159.
365 Contreras, El Santo Oficio. .., 673.

-233 -



clérigos. Como hemos dicho, eran la fuente principal de ingresos del
clero parroquial, lo que lo convertia en el perceptor mas facil de atacar
por parte de los contribuyentes, sobre todo si habia intermediarios en
las operaciones de recaudacion. Precisamente por su dependencia res-
pecto a ese ingreso, la actuacion de los parrocos no excluia acciones de
fuerza a través de sus allegados, familiares o miembros el campesinado
que estuvieron de su parte. Las sustituciones en los beneficios, tan ha-
bituales, tenian el peligro afiadido de que ponian la atencion religiosa
en manos de quienes estaban en las parroquias sin mas interés que co-
brar las rentas y los ingresos de estola.

Asi pues, no es extrailo que hubiera manifestaciones en contra de
esas detracciones, que acabd conociendo la Inquisicion. Sucedio, por
ejemplo, en una visita a tierras de Ourense, cuando Maria Fernandez
mujer de un labrador —vecinos de Caldelas—, fue denunciada por un
clérigo: este asegurd que habia ido con un notario a su iglesia para re-
coger las primicias y Maria se enfrento a ¢l diciendo “no creo en Dios
que estos clérigos son ladrones™; reprendida por un vecino, la mujer
afiadi6 “mal halla de frailes y clérigos que todos se vayan al infierno
porque toman mas del diezmo de nuestro trigo. Ninguno se puede sal-
var”. La acusacion fue ratificada ante el inquisidor, quien la reprendid
y le impuso una multa de diez ducados>*®. Mas alla de las proposicio-
nes, la oposicion a pagar los diezmos podia adoptar formas peligrosas
para los clérigos: por ejemplo, en la diocesis de Astorga, donde hubo
varias denuncias por delitos de solicitacion, solo uno de los acusados
fue castigado, Bernardino de Albares, de Villanueva de Valdueza, con-
tra quien declararon siete testigos; pero en realidad, el supuesto solici-
tador aparecia también en la ejecutoria de un pleito entre los curas de
dos parroquias por los diezmos de Camporredondo en el que los veci-
nos se negaban a pagarlos al primero yendo el segundo a un pleito que

durd entre 1560 y 1585 y que termin6 con la condena de Albares>®’.

La mayoria de los pleitos diezmales contra el clero parroquial
fueron a parar, no obstante, a los tribunales civiles, de lo que hemos

366 Contreras, El Santo Oficio. .., 500.
367 Garcia Tato, “La didcesis de Astorga”, 366.

234 .-



hallado muestras que revelan otras causas de fondo como, por ejemplo,
el absentismo de parrocos que, sin cumplir sus funciones, no dejaban
de cobrar los diezmos a través de terceras personas. Por ejemplo, en
1563, Alonso Pereiro, “clérigo titulado por el beneficio curado de Mos
y su anejo” (didcesis de Tui) mediante Alonso de Castro, vecino de
Mos, se querello ante la Audiencia de Galicia —no acudio al tribunal
eclesiastico— contra Sebastian Datin y “todas las personas que intentan
metérsele en los dichos beneficios, frutos, y réditos de los mismos”,
sabiendo que él, como rector, era su poseedor, exigiendo que no se le
hiciera fuerza alguna. El demandante fallecio, pero la querella criminal
siguié contra Datin, Sebastian Blanco, Juan del Pazo y otros, porque
ademas de lo denunciado habian “inducido a los feligreses de ellos a
no dar a mi parte los frutos que deben y asi tienen alterado todas las
feligresias lo que han hecho y hacen por fuerza sin causa alguna mas
de despojar a mi persona”; testificaron tres hombres que no supieron
firmar y dos clérigos que si lo hicieron. Por una carta aneja sabemos
que los demandados supieron de la muerte del clérigo y por lo tanto
entendian que los beneficios estaban proveidos en ellos “y se jactan y
hablan de ello y que han de llevar y coger los frutos”, afiadiendo que
Sebastian se hacia denominar abad. Un testigo de este ultimo fue
Alonso Blanco, mercader, de 58 afios y que firmo, quien asegurd que
el rector se habia ido a vivir “fuera de esta tierra en el obispado de
Astorga y que durante afios venian sus mensajeros diciendo que iba a
morir”, lo que no habia sucedido, incumpliendo durante todo ese
tiempo sus obligaciones religiosas®®8. Es decir, en todo ese tiempo no
habia pisado la feligresia.

En otro caso, sucedido en 1573, Juan de Ambroa, vecino de So-
fan, preso en la carcel de Bergantifios (A Coruiia), denuncié que el juez
real Gregorio Tamayo, a peticion de Fernando Alonso, rector de su
parroquia, lo habia condenado a entregarle “cierto diezmo y que lo ha-
bia agraviado mucho”. Juan apoder6 a su hermano Pedro y a procura-
dores de causas de la Real Audiencia y de la audiencia arzobispal de
Santiago, para ir a pleito, lo que la primera admitio a tramite. Alonso

368 ARG, Real Audiencia, 917-59.

- 235 -



alegaba que sus antecesores, hacia mas de veinte afios, estaban en po-
sesion de llevar un prado sin dividir y en 1571 esa parcela habia dado
“trigo muy bueno y lo llevd el demandado prometiendo pagarle el
diezmo que seria media carga y ahora se niega” y que la parcela deberia
de estar abierta®®. En otro caso, en 1586 don Garcia Manriquez, co-
mendador de Pazos de Arenteiro, pleited6 con Marco de Saavedra y
otros muchos vecinos de Dadin ante el merino y juez de la propia en-
comienda, “faccion de don Garcia”, en el que les habian exigido los
diezmos “del pan y el trigo sembrados en montes y heredades que eran
concejiles” y el pago de un tercio de la alcabala, poniéndolos presos a
todos por negarse a hacerlo. Los feligreses apelaron a la Audiencia ale-
gando que eran bienes comunes y que el comendador no podia exigir-
les una de cada diez unidades cosechadas, contra lo que el administra-
dor de la encomienda aseguraba que estaban obligados a pagar el mon-
tazgo y el diezmo de pan y trigo de los montes que sembraban?"; no
hay sentencia de esta causa, que pudo terminar en acuerdo.

La explotacion de bienes del comun, conllevara o no problemas
por los diezmos, también fue objeto de conflictos entre clérigos y feli-
greses. Como ejemplo traemos un proceso que llegé a la Audiencia de
Galicia en 1568 y que tiene matices de gran interés que revelan faltas
de respeto hacia los curas. En abril de ese aflo, el clérigo Rodrigo Vaz-
quez presentd una querella ante la “magnifica sefiora” abadesa de
Santa Clara de Alariz, convento titular del sefiorio, y su escribano, con-
tra los vecinos del coto de Nocedo da Pena y Gregorio Fernandez, vi-
cario 0 mayordomo de ese lugar, por cuanto el dia 21, “armados de
diversas armas dandose favor los unos a los otros por fuerza y contra
mi voluntad”, entraron en una “leira de madera” en un monte. El de-
mandante decia “ser suya propia la heredad por foro cogiendo en ella
los tojos, cosa que los vecinos en contra de su voluntad también ha-
cian”, ademas de haber ¢l plantado trescientos arboles. Lo amenazaron,
arrancaron el cierre y los arboles y, requeridos por el clérigo, “perse-
verando en su delito y mal proposito arremetieron a mi parte de matar

369 ARG, Real Audiencia, 1147-70.
370 ARG, Real Audiencia, 17164-14.

- 236 -



deshonrando de sus palabras siendo yo presbitero de misa y prendieron
a Esteve mi criado no siendo jueces y me tomaron por forzarme un
machado”, incurriendo en graves penas; ademas “le bebieron mas de
diez ducados en vino”.

Desde el Pais Vasco a Galicia, los vecinos consideraban que el
clérigo se habia apropiado del tojal y que el monte era concejil y debia
de estar abierto para el pasto de los ganados y que, si decia tener titulo
“para tener la leira”, las personas que se lo habian dado carecian de
derecho para ello. A estas alturas Juan Carneiro, representante de los
vecinos, estaba preso. Los testigos del clérigo y del pueblo, 17, respon-
dian a un perfil muy similar, todos labradores salvo algun artesano, y
ninguno supo firmar. El corregidor sefiorial de la villa fall6 en 27 de
abril que el clérigo habia probado la acusacion y los titulos sobre la
heredad, ordenando que no se le perturbase, y los condeno a costas, a
que el concejo dejase libre al clérigo la parcela y que se le devolviesen
“ciertas prendas que habian tomado™ asi como una indemnizacioén de
mil maravedies. Lejos de aceptar el fallo, esos campesinos analfabetos
en 8 de mayo apelaron a la Audiencia contra el clérigo, denunciando
la injusticia del fallo del juez®"!.

Los vecinos se consideraban también propietarios de las iglesias
y libres de acceder a esos recintos. Esto llevaba a situaciones de tension
con los parrocos, incluso en circunstancias extremas que recomenda-
ban cerrarlos. Un pleito de 1599 publicado por Pegerto Saavedra, pro-
tagonizado por los vecinos de San Esteban de Valdeorras, permite ver
la violencia a la que podia llegarse. Sucedi6 que, ante el rumor de que
una aldea proxima estaba afectada por la peste, se habian puesto guar-
das para que nadie se acercase a la parroquial, pero el 18 de abril, juntos
y confederados se presentaron “armados con armas, lanzas y espadas,
llevando las mujeres con piedras...” y asi pasaron “con gran asonada al
dicho lugar de San Estevo... y fueron a la iglesia y rompieron las puer-
tas de ellay entraron dentro. . . diciendo habian de estar alli y mezclarse
con los demas rompiendo las puertas con machadas y las hicieron

371 ARG, Real Audiencia, 22798-54.

- 237 -



pedazos™372. En otros lugares de Galicia hemos localizado casos de
rompimiento de puertas de iglesias y actos violentos en su interior con
ocasion de suicidios o de supuestos contagios que también fueron a
parar a la Real Audiencia, sin que intervinieran la Inquisicion o las au-
toridades eclesiasticas®”.

Los problemas relacionados con la honra y la fama del clero se-
rian interminables y revelan faltas de respeto que apuntan a comporta-
mientos meramente humanos. En su mayoria se tradujeron en injurias
verbales, una conflictividad soterrada en la que personas del comun se
manifestaban contra miembros del clero sin ninguna consideracion ha-
cia la tonsura. Constituyen un sintoma muy significativo, pero hay que
buscarlo sobre todo en los protocolos notariales, dada la frecuencia con
la que se resolvieron mediante acuerdos privados, evitando el pleito.
Por ejemplo, en 8 de enero de 1569 asi sucedid entre Macias Lopez,
carpintero, criado de Sebastian Lopez, carpintero también, vecino de
Santiago, que se apartaron de la querella por injutias interpuesta contra
Pedro Fernandez, rector de la capilla compostelana de San Juan, y su
madre. En 13 de marzo de 1572 Lorenzo Martinez, estudiante, sobrino
del parroco de San Breixo de Ferreiros, se apart6 de otra querella con-
tra los hermanos Sebastian y Pedro Garcia, sus convecinos, por idén-
tico motivo y en 1 de julio de 1597, Alonso Cordero, vecino de San-
tiago, por si y como marido de Aldara Vazquez, se apartaron de dos
querellas que habian interpuesto contra el clérigo Pedro de Leiva y su
ama por injurias verbales®74,

No nos resistimos a mencionar aqui otra dimension de la insumi-
sion popular: la blasfemia. A pesar de que hacia 1560 las penas en su
contra se hicieron mas severas, incluyendo las galeras, formaban parte
de una especie de cultura popular. Se trataba de respuestas

372 Saavedra, La vida cotidiana..., 304.

373 Ofelia Rey Castelao, “Supersticion y profanacion de sepulturas en la Galicia
de 1a Edad Moderna”, en Conflictos y resistencias en la Edad Moderna: De los
hechos a las palabras, ed. de Ofelia Rey Castelao y otros, (Santiago de Compos-
tela: Albarellos, 2023), 401-445.

374 ACS, Protocolos, 046 /1, 1. 780; 057, f. 650; 119 /1 . 167.

-238 -


https://dialnet.unirioja.es/servlet/libro?codigo=967958

circunstanciales que, mas alla del componente religioso, remitian al re-
chazo de la autoridad y, en lo que nos ataiie, a la del clero. A los jesuitas
y obispos les escandalizaba que las mujeres fuesen igual de blasfemas,
pero cuando fueron procesadas por la Inquisicion se constata que eran
arrebatos contra algo concreto que hacia comprensible su delito, como,
por ejemplo, haber sido maltratadas. En conjunto, en Galicia, las blas-
femias por las que los inquisidores actuaron contra 276 reos, se dirigian
contra Dios (54,3%), Jesucristo, la Virgen y los santos, cada uno en
torno al diez por ciento y, lo que nos interesa mas, contra la eucaristia
el 5,5% y contra el bautismo, la confirmacion y los demas sacramentos
un 12,3%%7.

Cuando observamos algin caso de cerca, aparecen matices que
apuntan a motivaciones que minimizan el lado doctrinal y agudizan
otros. Asi sucede en el de Antonio de Parga y Novoa, sefior del coto de
Poeto en Ourense, quien blasfemaba con frecuencia y se burlaba de las
imagenes en publico y en medio de romerias, afirmando que eran solo
pedazos de palo a los que no habia que adorar. Antonio vivia amance-
bado y decia que el trato carnal con mozas solteras no era pecado; cinco
testigos corroboraron sus manifestaciones, pero ¢l alegd su condicion
de hidalgo y se le sentenci6 a oir una misa en la sala de la audiencia
inquisitorial y a pagar quince mil maravedies. La misma tactica legal
empleo otro hidalgo, Pero Diaz Pillado, quien hablaba mal de clérigos
y frailes y, como el anterior, vivia deshonestamente; fue castigado a
una misa y a pagar seis mil maravedies. Peor suerte corrio en 1590
Pedro Sobrino, vecino de Edreira, denunciado porque un dia, el tafier
las campanas a misa, un vecino lo animo a ir, contestando él que “aque-
llo no es Dios”; conminado por otro vecino a retractarse, dijo que Dios
estaba en el cielo y no en una figura, por lo que fue llevado a las carce-
les secretas, tuvo que vestirse de penitente y acabd pagando diez mil
maravedies®’®.

Después de ver todo esto, la pregunta que surge de modo natural
es quién tendria confianza suficiente con el cura para ir a confesarse

375 Contreras, El Santo Oficio. .., 660.
376 Garcia Tato, “La didcesis de Astorga”, 133-356.

-239 -



con ¢él. Pero ese es el mandamiento mas dificil de seguir en la docu-
mentacion. En los sinodos abundan las prevenciones contra posibles
casos de solicitacion, sobre la falta de cumplimiento del secreto e in-
cluso de los intentos de cobrar a los fieles por atenderlos. En todo caso,
es muy probable que no se compartieran valores con un clero que les
imponia aquello que no cumplia®”’.

377 Stuart B. Schwartz, “Cada uno en su ley”. Salvacion y tolerancia en el Atldn-
tico Ibérico, (Madrid: Akal, 2010), 49-56.

-240 -



Epilogo

La falta de efectividad de la normativa eclesiastica y de la monarquia
en lo referente a la dimension privada de la sociedad rural es constata-
ble en territorios periféricos y alejados de los centros de poder como
era todo el norte peninsular. Sin duda, en sus didcesis se dieron avances
hacia los objetivos impuestos por Roma y por Felipe II: los obispos
elegidos por este cumplian en general con el espiritu tridentino y tenian
interés en implantarlo ya que de ello dependia su promocion. Ahora
bien, los éxitos —menos de los que suele decirse— se centraron en las
ciudades y en las facetas institucionales, y fueron ensalzados por los
propios obispos y por sus allegados. Pero cuando atendemos a la po-
blacién mayoritaria del rural, hallamos un campesinado sin formacion
letrada y aferrado a habitos y practicas que no solo valoraba porque
eran suyos, sino porque se adaptaban a sus conveniencias en la gestion
de sus familias y en las relaciones con la comunidad.

Las claves para entender las resistencias estan en la falta de nu-
cleos urbanos que sirvieran de referencia cercana y como emisores de
habitos y practicas culturales y religiosos y en una enorme ¢ intricada
red parroquial que se hacia mas complicada por las caracteristicas na-
turales del norte y del noroeste peninsulares. No hay duda de que los
obispos tenian dificultades objetivas para gobernar ese espacio, que se
tradujeron en las obstaculos para imponer sus sinodos y sus mandatos;
pero también servian para justificar la deficiencia de la presencia real
de ellos en sus didcesis, haciendo pocas visitas por si mismos —recu-
rrian a delegados—, de modo que conocian lo que pasaba a través de
terceras personas y lo que es mas importante, no cumplian con su obli-
gacion de impartir el sacramento de la confirmacion, al que Felipe II le
dio una especial importancia como forma de inculcar un sentido mili-
tante de la religion. Habria que afnadir las limitaciones a la accion de la



Inquisicion por parte de los propios obispos y de los desconfiados y
prevenidos habitantes del rural.

Para obtener logros efectivos, hubiera sido preciso que los cabil-
dos catedralicios y de colegiatas se hubieran sometido a los mandatos
de Trento y que hubieran sido colaboradores de sus prelados. Lejos de
serlo, se convirtieron en un elemento discordante e insumiso. Mas
abajo en la amplia base de la piramide, el clero parroquial, medi6 un
problema irresoluble: el espacio septentrional estaba en gran medida
bajo el sistema de patronato de las parroquias que impedia una mejora
formativa de los parrocos, plegados a quienes los designaban, y que
anulaba la capacidad para estos supervisar a la comunidad e imponer
las normas de los obispos. La base de la pirdmide estaba compartida
por los innumerables patrimonistas y capellanes, sin funcion alguna y
cuyo desajustado modo de vida —muy similar al de los curas— era un
mal ejemplo permanente y sin correccion sustancial en el periodo pos-
tridentino. No esta de mas que afiadamos el pertinaz mal ejemplo de
los sectores nobiliarios e hidalgos, en especial los residentes en el rural,
de cuyas familias salian los miembros del clero o controlaban el patro-
nato.

La resistencia mas correosa era la que se ocultaba dentro de las
casas y que era consentida en las comunidades, no queriendo verla o
ignorandola porque todo el mundo hacia lo mismo, lo que otorgaba
una alta dosis de impunidad. Eso no se contradice con que muchos ca-
sos acabasen en los juzgados, pero era asi cuando se cruzaban intereses
o limites, y alguien denunciaba una transgresion.

La maés sensible estaba en lo relativo a la moral sexual, toda vez
que el comiin, que aceptaba la autoridad religiosa en otros aspectos, no
lo hacia en este al haber una especie de consenso popular sobre lo que
era correcto e incorrecto, ademas de dudarse de que el clero estuviese
mejor informado a este respecto. El desenfoque al valorar el impacto
de las normas de Trento y de la monarquia de Felipe II estd en que se
ha dado excesiva importancia a los delitos o pecados mas graves,
cuando en la realidad se les buscd alternativa: asi sucedio con la biga-
mia, cuyos riesgos penales y familiares llevaron a la cohabitacion sin
matrimonio; es decir, el problema subsistio e incluso empeord porque

-242 -



los conyuges legitimos quedaban desprotegidos frente a una relacion
“sin papeles”.

Mas importante todavia es que la accion de los obispos se centrd
en el cumplimiento de los sacramentos —es decir, lo litirgico— y menos
en vigilar la castidad antes del matrimonio y la fidelidad, quiza porque
de antemano sabian que chocaban con la permisividad general y con
la falta de comprension por parte de los fieles, documentada en las re-
laciones prenupciales, la aceptacion de las uniones de hecho y la ilegi-
timidad, entre otras practicas. Los tribunales inquisitoriales fueron in-
sistentes, pero no tenian medios y no pudieron ir mas alla; desde 1600
recibieron o6rdenes de atender a otros temas mas acuciantes para la mo-
narquia como la persecucion de conversos. Asi pues, no se redujeron
los delitos sobre moral y practica sexual, sino que se amortigud su per-
secucion.

El clero tenia que dar ejemplo y no era asi, ni parece que esto
mejorase después de Trento. Sinodos y visitas pastorales dejan abun-
dantes datos de que el concubinato estaba extendido entre el clero pa-
rroquial —mucho mas en el campo— y muchos tenian hijos a la vista de
la comunidad, a los que en muchos casos trataban de privilegiar. Las
leyes preveian su castigo, pero no eran raros entre los llevados a los
tribunales. Dificilmente podia calar un mensaje de regularizacion de
las relaciones por la via del matrimonio si lo incumplian los mensaje-
10S.

Para detectar todo lo que quedaba fuera del discurso, como he-
mos visto, hay que indagar en los comportamientos vitales de las per-
sonas y de las familias a través de documentacion que ofrece una vision
diferente. Cuando ya entrado el siglo XVII empiezan a proliferar los
registros parroquiales de bautismos y matrimonios, la demografia his-
torica ha puesto a la luz las elevadas tasas de ilegitimidad y de consan-
guinidad, que necesariamente venian de atras, y los movimientos mi-
gratorios, sintoma no solo de la biisqueda de recursos sino de la libertad
individual. En las escrituras notariales aparecen convenios y acuerdos
en los que la moral tenia un precio o se sacrificaba por temor a quienes
tenian el poder en las comunidades.

243 -



Y sobre todo, es en los tribunales de justicia civiles —lo hemos
visto a través de la Real Audiencia de Galicia—, mas que en los ecle-
siasticos y en los inquisitoriales, donde se pueden detectar las quiebras
intrafamiliares en los cientos de pleitos derivados de desacuerdos de
hijos e hijas con bodas impuestas por sus padres sin respetar su con-
sentimiento, y sobre todo, un gran nimero de procesos penales que
iluminan comportamientos transgresores de las normas morales de la
Iglesia y la complicidad colectiva que los rodeaba, mas alla de la apa-
riencia de aceptacion que pueden dar las fuentes dimanadas del poder.

La muerte de Felipe II coincide en todo el Norte peninsular con
una de las peores crisis sufridas durante la Edad Moderna. Los conta-
gios sucesivos desde los afios ochenta asustaban facilmente a todo el
espectro social. No vamos a entrar en valorar el papel del clero de los
territorios de los que nos ocupamos, sino solo a sefialar que antes de
los afios fatidicos de 1598 y 1599, la famosa “peste atlantica”, impli-
caron la paralizacion de las visitas y de otras actuaciones del clero. Las
pérdidas demograficas fueron enormes, de hasta una quinta parte de la
poblacion en algunas zonas cantabricas y, ante eso, la vida tal como
era hasta entonces, entr6 en suspension para las personas y las comu-
nidades nortefias.

244 .



Bibliografia

Alfani, Guido. Fathers and Godfathers. Spiritual kinship in Early
Modern Italy. Burlington: Routledge, 2009.

Alvarez Urcelay, Milagros. Transgresiones a la moral sexual y su cas-
tigo en Gipuzkoa durante los siglos XVI, XVII y XVII (UPV,
2010), https://www.educacion.gob.es/teseo/imprimirFicheroTe-
sis.do?idFichero=Utwwuo8NfVU%3D.

Astoul, Guy. Les chemins du savoir en Quercy et Rourge a I’Epoque
Moderne. Toulouse: Presses Universitaires du Midi, 1999.

Barreiro Mallon, Baudilio. “Alfabetizacion y lectura en Asturias du-
rante la Edad Moderna”. Espacio, Tiempo y Forma, Historia Mo-
derna 4 (1989): 115-134.

Barreiro Mallon, Baudilio. Las Ciudades y villas costeras del norte de
Galicia en el contexto internacional del siglo XVI. A Corufia:
Universidad, 1999.

Barreiro Mallon, Baudilio. “La didcesis de Ourense en la Edad Mo-
derna”. En Lugo, Mondoniedo-Ferrol y Orense. Historia de las
diocesis espariolas, coord. de José Garcia Oro, 488-515. Madrid:
BAC, 2003.

Barreiro Mallon, Baudilio. “La didcesis de Santiago en la época mo-
derna”. En Santiago de Compostela y Tuy-Vigo. Historia de las
Diocesis Espariolas, coord. de José Garcia Oro, 177-315. Ma-
drid: BAC, 2002.

Barreiro Mallon, Baudilio. “Los problemas de transmision cultural en
las comunidades bilingiies a partir del Concilio de Trento”. En
Tradicion versus innovacion en la Espaiia Moderna, ed. de Juan
J. Bravo y Siro Villas, 21-62. Malaga: Universidad, 2009.


https://www.educacion.gob.es/teseo/imprimirFicheroTesis.do?idFichero=Utwwuo8NfVU%3D
https://www.educacion.gob.es/teseo/imprimirFicheroTesis.do?idFichero=Utwwuo8NfVU%3D

Barreiro Mallon, Baudilio y Rey Castelao, Ofelia. “La didcesis de
Mondofiedo en la Edad Moderna”. En Lugo, Mondoriedo-Ferrol
y Orense. Historia de las diocesis espaniolas, coord. de José Gar-
cia Oro, 255-334. Madrid: BAC, 2002.

Barrio Gozalo, Maximiliano. El clero en la Esparia Moderna. Madrid:
CSIC, 2010.

Bazan Diaz, Ifaki. Delincuencia y criminalidad en el Pais Vasco en la
transicion de la Edad Media a la Moderna. Vitoria-Gasteiz: De-
partamento de Interior, 1995.

Béthencourt, Francisco. La Inquisicion en la Epoca Moderna. Madrid:
Akal, 1997.

Bombin Pérez, Antonio. La Inquisicion en el Pais Vasco: el Tribunal
de Logrorio. Bilbao: UPV,1997.

Brumont, Francis. “Le clergé diocésain dans la France moderne”.
Obradoiro de Historia Moderna 22 (2013): 231-248.

Burke, Peter. Cultura popular en la Edad Moderna. Madrid: Alianza,
2010.

Cabeza Rodriguez, Antonio. La vida de una catedral del Antiguo Ré-
gimen. Junta de Castilla y Ledn,1997.

Camara Mufioz, Alicia. Grandeza de poder y saber: Felipe segundo y
sus ingenieros. Valladolid: Universidad de Valladolid, 2023.

Campo Guinea, Maria del Juncal. “El matrimonio clandestino: proce-
sos ante el Tribunal eclesiastico en el Archivo Diocesano de
Pamplona (siglos XVI-XVII)”. Principe de Viana 231 (2004):
205-222.

Campo Guinea, Maria del Juncal. “Evolucion del matrimonio en Na-
varra en los siglos XVI y XVII: el matrimonio clandestino”. En
El matrimonio en Europa y el mundo hispanico (siglos XVI y
XVII), ed. de Jesis M* Usunariz ¢ Ignacio Arellano, 197-210.
Pamplona: Visor, 2005.

Carnicero, Jaime Justo y Gonzélez, Miguel Angel. “Los sinodos de
don Juan de San Clemente, obispo de Ourense (1578-1587). Es-
tudio y edicion”. Intus-Legere Historia 16-2 (2021): 160-211.

-246 -


https://dialnet.unirioja.es/servlet/libro?codigo=8712
https://dialnet.unirioja.es/servlet/libro?codigo=8712

Casado Soto, Jos¢ Luis. Cantabria vista por los viajeros de los siglos
XVIy XVII. Santander: Diputacion, 1980.

Casado Soto, José Luis. La provincia de Cantabria. Notas sobre su
construccion. Santander, Centro de Estudios Montafieses, 1979.

Catalan Martinez, Elena. “El clero rural vasco durante la Edad Mo-
derna”. En Entre el fervor y la violencia. Estudios sobre los vas-
cos y la Iglesia (siglos XVI-XVIII), coord. de Rosario Porres, 17-
56. UPV, 2005.

Catalan Martinez, Elena. “De curas, frailes y monjas: disciplina y re-
gulacion del comportamiento del clero en el obispado de Calaho-
rra, 1500-1700”. Hispania Sacra, extra 1 (2013): 229-253, doi:
10.3989/hs.2013.021.

Catalan Martinez, Elena. “El diezmo como base del sistema benefi-
cial”. En El delme com a font per a la historia rural, ed. por Elena
Catalan, Gabriel J. Avella y Enrique Llopis. 2020.
49DOI: https://doi.org/10.33115/b/9788499845401.

Catalan Martinez, Elena. “El peso de la tradicion. Nacimientos y bau-
tismos en el mundo rural vasco (1690-1899)”. Revista de Demo-
grafia Historica XL-11 (2022): 35-61.

Chabaud, Frédéric y otros. Justice et sociétés rurales du XVlIe siecle a
nos jours. Rennes: Presses Universitaires, 2011.

Contreras Contreras, Jaime. E/ Santo Oficio de la Inquisicion de Gali-
cia. Madrid: Akal, 1982.

Croix, Alain. La Bretagne aux XVle et XVlIle siecles. La vie, la mort,
la foi. Paris: Maloine, 1981.

Dedieu, Jean-Pierre. “El modelo sexual: la defensa del matrimonio
cristiano”. En Inquisicion espariola: poder politico y control so-
cial, ed. de Bartolomé Bennassar, 270-283. Barcelona: Critica,
1984.

Dedieu, Jean-Pierre. L'administration de la foi. L'Inquisition de Toléede
XVIe-XVllle siecles. Madrid: Casa de Velazquez, 1992.

Devailly, Guy (ed.). Histoire religieuse de la Bretagne. Chambray: C.L.D.,
1980.

247 -



Dubert, Isidro. “Estudio histdrico del parentesco a través de las dispen-
sas de matrimonio y de los archivos parroquiales en la Galicia del
Antiguo Régimen: primera aproximacion". En Parentesco, fami-
lia y matrimonio en la historia de Galicia, ed. de José C. Ber-
mejo, 176-191. Santiago de Compostela: Torculo, 1988.

Dubert, Isidro. “Los comportamientos sexuales premaritales en la so-
ciedad gallega del Antiguo Régimen”. Studia Historica. Historia
moderna 9 (1991): 117-142.

Dubert, Isidro. Historia de la familia en Galicia durante la Epoca mo-
derna: 1550-1830. Sada: O Castro, 1992.

Durand, Yves-Marie. “Le curé médiateur social aux XVIle et XVIIle
siecles”. En Pouvoirs, contestations et comportements dans I'Eu-
rope moderne, ed. Bernard Barbiche y otros, 715-730. Paris: P.U.
Paris-Sorbonne, 2005.

Eiras Roel, Antonio. "El sefiorio gallego en cifras. Nomina y ranking
de los sefiores jurisdiccionales", Cuadernos de Estudios Gallegos
103 (1989): 113-135.

Faya Diaz, Angeles. La venta de jurisdicciones eclesidsticas en la As-
turias del siglo XVI. Oviedo: Universidad, 1991.

Fernandez Cortizo, Camilo. “El sefiorio rural gallego en tiempos de
Felipe II”. En El Reino de Galicia en la monarquia de Felipe II,
ed. de Antonio Firas, 345-378. Santiago de Compostela, Xunta,
1998.

Fernandez Cortizo, Camilo. “Los monasterios cistercienses gallegos
en tiempos de Felipe I, Monasticum (1999): 11-43.

Fernandez Cortizo, Camilo “Las Indias de estas partes: la reforma del
clero y del pueblo en el obispado de Orense 1500 1650”. En X171
Jornadas de Historia de Galicia, ed. de Jests de Juana y Xavier
Castro, 63-86. Ourense: Diputacion, 2003.

Fernandez Cortizo, Camilo. “Les missions populaires dans le
Royaume de Galice (1550-1700)”, en Missions religeuses mo-
dernes. "Notre lieu est le monde", ed. Jean-Pierre Fabre y Ber-
nard Vincent, 315-339. Roma: Ecole Francaise, 2007.

248 -



Fernandez de Pinedo, Emiliano. “Los movimientos emigratorios me-
dium-distance vasco-navarros, 1500-1900”. En Migraciones in-
ternas y medium-distance en la Peninsula Ibérica, 1500-1900,
ed. de Antonio Eiras Roel y Ofelia Rey Castelao, 183-208. San-
tiago de Compostela: Universidad, 1984.

Fernandez Gonzalez, Frutos. O padron de San Clodio de 1580. Estudio
historico e onomdstico. Santiago de Compostela: Instituto Lin-
gua Galega, 2008.

Fernandez Terricabras, Ignasi. “Exitos y fracasos de la Reforma caté-
lica. Francia y Espaia (siglos XVI-XVII)”. Manuscrits 25
(2007): 129-156.

Fernandez Terricabras, Ignasi. Felipe Il y el clero secular: la aplica-
cion del concilio de Trento. Madrid, SECCC, 2000.

Fonseca Montes, Josué. El clero en Cantabria en la edad moderna: un
estudio sobre la implantacion de la contrarreforma en el norte
de Esparia. Santander: Universidad de Cantabria, 1996.

Fonseca Montes, Josué. Religion, muerte y sexualidad en los siglos
XVI-XVIII. Santander: Universidad de Cantabria, 2014.

Gallego Dominguez, Olga. Historia da muller: mulleres ourensdns
dos séculos XIV-XVIII. Santiago de Compostela: Xunta, 2008.

Garcia Fernandez, Eresto. Religiosidad y sociedad en el Pais Vasco
(s. XIV-XVI). UPV: 1994.

Garcia Fernandez, Méaximo. “El territorio diocesano y la estructura pa-
rroquial”. En Historia de la diocesis de Valladolid, José Delicado
(ed.). Valladolid: Diputacion, 1996, 151-190.

Garcia Fernandez, Maximo. "El recurso al Santoral en Castilla, del Ba-
rroco a la Tlustracion, 1650-1834". Hispania Sacra 101 (1998):
133-173.

Garcia Fernandez, Maximo. Los caminos de la juventud en la Castilla
moderna. Madrid: Silex, 2019.

Garcia Hourcade, José Jests y Irigoyen, Antonio, “Las visitas pastora-
les, una fuente fundamental para la historia de la Iglesia en la

249 -



Edad Moderna”. Anuario de Historia de la Iglesia 15 (2006):
293-301.

Garcia Tato, Isidro “La didcesis de Astorga en la Edad Moderna”. Igle-
sias de Zamora y Astorga. Historia de las Diocesis Espariolas
coord. por José Sanchez Herrero, 133-356. Madrid: BAC, 2018.

Gasperoni, Michaél y Gourdon, Vincent (eds.). Le sacrement oublié :
histoire de la confirmation XVIe-XXe siécle. Paris : Presses Uni-
versitaires Francois Rabelais, 2022.

Gelabert, Juan Eloy. “Niveaux d’alphabétisation en Galice (1635-
1900)”. En De [’alphabétisation aux circuits du livre en Espagne,
XVle.-XIXe. Siecles, 45-71. Paris: CNRS, 1987.

Gonzalez Lopez, Tamara. “El Concilio de Trento y los cambios en el
sacramento bautismal de la teoria a la practica”. En El siglo de la
Inmaculada, coords. Maria Martinez Alcalde y otros, 447-462.
Murcia: Universidad, 2018.

Gonzalez Lopez, Tamara. “Patrimonio inmaterial, comunidade e fami-
lia na antroponimia da Galicia interior (ss. XVII-XIX) Madrygal
22 (2019): 193-208.

Gonzalez Loépez, Tamara. El padrinazgo bautismal en la diocesis de
Lugo, ss. XVI-XIX. Santiago de Compostela: Andavira, 2019.

Gonzalez Lopez, Tamara. “Actores y roles en el bautismo de socorro
(Lugo, s. XVI-XIX)”. Revista de Historia Moderna 37 (2019):
126-156. doi:10.14198/RHM2019.37.05

Gonzalez Lopez, Tamara. “Eclesiasticos sirviendo de padrinos: el pa-
pel del clero en el padrinazgo en la didcesis de Lugo (siglos XVI-
XIX)”.  Tiempos  modernos 38  (2019):  224-241.
http://www.tiemposmodernos.org/tm3/index.php/tm/arti-
cle/view/4651/834.

Gonzalez Lopez, Tamara. “Creencias, asistencia y nacimiento. Dar a
luz en el interior de Galicia (ss. XVII-XIX)”. Investigaciones
Historicas. Epocas Moderna y Contemporanea 40 (2020): 295-
314.

- 250 -


https://dialnet.unirioja.es/servlet/editor?codigo=13361
https://dialnet.unirioja.es/servlet/editor?codigo=13361
https://dialnet.unirioja.es/servlet/libro?codigo=742713
https://dialnet.unirioja.es/servlet/libro?codigo=742713

Gonzélez Lopez, Tamara. “Entre el rito y la fiesta: la ceremonia bau-
tismal en los siglos XVI-XIX”. Hispania Sacra 148 (2021): 445-
455.

Gonzalez Lopo, Domingo L. “El alto clero gallego en tiempos de Fe-
lipe IT”. En El Reino de Galicia en la monarquia de Felipe II, ed.
de Antonio FEiras, 313-343. Santiago de Compostela, Xunta,
1998.

Gorrotxategi Nieto, Mikel. “Evolucion del nombre de pila en el Pais
Vasco peninsular”. Fontes linguae vasconum. Studia et docu-
menta 83 (2000): 151-168.

Graff, Harvey J. Storia dell’alphabetizacione occidentale, II, L’Etd
Moderna. Bolonia, 1987.

Guillorel, Eva. “Du bon usage des langues dans la Bretagne d’ Ancien
Régime”. En Les formes de l'échange. Communiquer, diffuser,
informer, de l'Antiquité au XVIIF siecle, dir. de Francois Brizay,
55-68. Rennes: Presses Universitaire, 2019.

Ibaiez Rodriguez, Santiago. “La didcesis de Calahorra a mediados del
siglo XVI segun el libro de visita del licenciado Martin Gil”. Bro-
car21 (1997): 148-149.

Iglesias Ortega, Arturo. “La perpetuacion de la sangre: la descendencia
ilegitima del alto clero compostelano en el siglo XVI”. Manus-
crits 29 (2011): 137-156.

Iglesias Ortega, Arturo. La Catedral de Santiago de Compostela y sus
capitulares: funcionamiento y sociologia de un cabildo en el si-
glo XVI. A Coruia: Diputacion, 2012.

Irigoyen Lopez, Antonio. “Estado, Iglesia y familia. La complejidad
de los cambios legislativos y socioculturales”. En Familias. His-

toria de la sociedad, ed. de Francisco Chacon y Joan Bestard,
515-604. Madrid: Catedra, 2011.

Lagrée, Michael Michel. Religion et cultures en Bretagne. Paris:
Fayard, 1992.

Lagrée, Michel (ed.). Les parlers de la foi. Religion et langues regio-
nales. Rennes: Presses Universitaires, 1995.

- 251 -


https://dialnet.unirioja.es/servlet/autor?codigo=25903
https://dialnet.unirioja.es/servlet/revista?codigo=593
https://dialnet.unirioja.es/servlet/revista?codigo=593
https://books-openedition-org.janus.bis-sorbonne.fr/pur/15933

Lanza Garcia, Ramon. La poblacion y el crecimiento economico de
Cantabria en el Antiguo Régimen. Madrid: Universidades Auto-
noma y Cantabria, 1991.

Lanza Garcia, Ramon. Miseria, cambio y progreso en el Antiguo Reé-
gimen. Santander: Universidad de Cantabria, 2010.

Leflem, Jean-Paul. “Instruction, lecture et écriture en Vieille Castille
et Extremadure aux XVIe-XVlle siécle”. En De ['alphabétisa-
tion aux circuits du livre en Espagne, XVIe.-XIXe. Siecles, 29-37.
Paris: CNRS, 1987.

Livres et culture du clergé a | "Epoque Moderne, monografico de Re-
vue d'histoire de l'Eglise de France 210 (1997).

Lépez Diaz, Maria. "Del sefiorio al realengo. Ourense en los siglos
XVIy XVII". Cuadernos Feijonianos de Historia Moderna, 1
(1999): 231.

Loépez Diaz, Maria. "El sefiorio temporal de los obispos de Lugo en la
Edad Moderna: los conflictos e interferencias entre el poder se-
fiorial y las elites municipales". Boletin do Museo Provincial de
Lugo (1993-94): 125.

Loépez Lopez, Roberto J. “Asturias y la Inquisicion: Algunas notas”.
Studium Ovetense 19 (1991): 145-164.

Lorenzo Pinar, Francisco J. “El Tribunal diocesano y los matrimonios
"de presente" y clandestinos en Zamora durante el siglo XVI”.
Studia Zamorensia 2 (1995): 49-61.

Lorenzo Pinar, Francisco J. Amores inciertos, amores frustrados. Con-
Alictividad y transgresiones matrimoniales en Zamora en el siglo
XVII. Zamora: Semuret, 1999.

Loupes, Philippe. Chapitres et chanoines de Guyenne aux XVIle et
XVllle siecles. Paris: EHESS, 1985.

Mantecon Movellan, Tomas. Contrarreforma y religiosidad popular
en Cantabria. Santander: Universidad de Cantabria,1990.

Mantecon Movellan. Tomas. “Acciones comunitarias y cultura ple-
beya en la Espafia rural del Antiguo Régimen”. Millars 51-2
(2021): 47-80.

-252 -


https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=297330
https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=297330
https://dialnet.unirioja.es/servlet/revista?codigo=2302

Marcos Martin, Alberto. Auge y declive de un niicleo mercantil y fi-
nanciero de Castilla la Vieja: evolucion demogrdfica de Me-
dina del Campo durante los siglos XVI-XVII. Valladolid: Uni-
versidad, 1978.

Mikelarena, Fernando y Valverde, Lola. “Ilegitimidad y exposicion en
Navarra siglos XVI-XX”. En Espostos e ilegitimos na realidade
ibérica do século XVI ao presente, ed. de Vicente Pérez Moreda,
271-283. Porto: Afrontamento, 1996.

Minois, Georges. Histoire religieuse de la Bretagne. Quintin: Gisserot,
1991.

Molinié-Bertrand, Annie. Censo de Castilla de 1591: estudio anali-
tico. Madrid: INE, 1986.

Moll, Jaime. “Valoracion de la industria editorial espafiola del siglo
XVTI”. En Livres et lectures en Espagne et en France, 79-91. Ma-
drid: Casa de Velazquez, 1981.

Muchembled, Robert. Insoumises: Une autre histoire des Francaises,
XVIe-XXlIe siecle. Paris: Autrement, 2022.

Muro Abad, Robert. “El clero diocesano vasco en los siglos XV y
XVII: una imagen”. En Religiosidad y sociedad en el Pais Vasco
(s. XIV-XVI), ed. de Ernesto Garcia Fernandez, 56. Bilbao:
UPV/EHU, 1994.

Ortego Gil, Pedro. “Condenas a mujeres en la Edad Moderna: aspectos
juridicos basicos para su comprension", Historia et lus 9 (2016)
https://www.historiaetius.eu/uploads/5/9/4/8/5948821/or-
tego_gil 9.pdf.

Pazos, Manuel R. El episcopado gallego a la luz de documentos roma-
nos. Madrid: CSIC, 1946.

Pacho Polvorinos, Alberto. “Geografia diocesana de Burgos”. En Igle-
sias de Burgos, Osma-Soria y Santander. Historia de las diocesis
espariolas, coord. Bernabé Bartolomé, 125. Madrid: BAC, 2002.

Paiva, José Pedro. “O Estado na Igreja e a Igreja no Estado. Contami-
nagdes, dependéncias e dissidéncia entre o Estado e a Igreja em

-253 -


https://iacobus.usc.gal/discovery/fulldisplay?docid=alma991006605379707712&context=L&vid=34CISUG_USC:VU1&lang=es&search_scope=MyInst_and_CI&adaptor=Local%20Search%20Engine&tab=Everything&query=any%2Ccontains%2Calberto%20marcos%20martin%20medina%20campo
https://iacobus.usc.gal/discovery/fulldisplay?docid=alma991006605379707712&context=L&vid=34CISUG_USC:VU1&lang=es&search_scope=MyInst_and_CI&adaptor=Local%20Search%20Engine&tab=Everything&query=any%2Ccontains%2Calberto%20marcos%20martin%20medina%20campo
https://iacobus.usc.gal/discovery/fulldisplay?docid=alma991006605379707712&context=L&vid=34CISUG_USC:VU1&lang=es&search_scope=MyInst_and_CI&adaptor=Local%20Search%20Engine&tab=Everything&query=any%2Ccontains%2Calberto%20marcos%20martin%20medina%20campo

Portugal (1495-1640)”. Revista Portuguesa de Historia, 40
(2008-2009): 383-397.

Paiva, José Pedro. “La reforma catdlica en Portugal en el periodo de la
integracion del reino en la Monarquia Hispanica (1580-1640)”.
Tiempos modernos 20 (2010). http://www.tiemposmoder-
nos.org/tm3/index.php/tm/article/view/220.

Pérez Alvarez, M* José. “El clero parroquial de la didcesis de Leon en
el siglo XVIII”, Cuadernos de Historia Moderna, 46-2 (2021):
543-566.

Pérez Alvarez, M? José. El Cabildo Catedralicio de la ciudad de Le6n
(1650—-1800): sociologia capitular y asistencia institucional.
Leon: Universidad, 2021.

Pérez Garcia, José Manuel. Un modelo de sociedad rural en la Galicia
costera. Santiago de Compostela: Universidad, 1979.

Pérez Garcia, Rafael. “Visita pastoral y confirmacion en la archidioce-
sis de Sevilla, 1600-1650”. Historia Instituciones Documentos
27 (2000): 205-233.

Pérez Lopez, Segundo. “Las visitas pastorales como fuente historica.
Aportacion a su estudio en la Didcesis de Mondofiedo-Ferrol".
Estudios Mindonienses 3 (1987): 133.

Pérez Prendes, José M. “El tribunal eclesiastico (sobre el aforamiento
y la estructura de la curia diocesana de justicia”. En Las Jurisdic-
ciones, coord. de Enrique Martinez Ruiz y Magdalena P. Pi, 143-
170. Madrid: Actas, 1996.

Piquero Zarauz, Santiago. “El siglo XVI, época dorada de los movi-
mientos migratorios guipuzcoanos de media y larga distancia du-
rante la Edad Moderna”. En Migraciones internas y medium-dis-
tance en la Peninsula Ibérica, 1500-1900, ed. de Antonio Eiras
Roel y Ofelia Rey Castelao, 649-677. Santiago de Compostela:
Universidad, 1984.

Piquero Zarauz, Santiago. Demografia guipuzcoana en el Antiguo Reé-
gimen. Bilbao: UPV, 1991.

254 -


http://www.tiemposmodernos.org/tm3/index.php/tm/article/view/220
http://www.tiemposmodernos.org/tm3/index.php/tm/article/view/220

Portela Pazos, Salustiano. Decanologio de la S.A.M. Iglesia Catedral
de Santiago de Compostela. Santiago de Compostela: Seminario,
1944.

Porto Rico, Damian. El clero de la didcesis de Santiago, siglos XVII a
XX. Santiago de Compostela: Universidad, 2022.

Poska, Allyson B. “When bigamy is the charge. Gallegan women and
the Holy Office”. En Women in the Inquisition: Spain and the
New World, ed. por Mari E. Giles, 189. Johns Hopkins U. Press,
1999.

Quémener, Pierre-Yves. “Parrainage et nomination en Bretagne aux
XVe et XVlesiécles”. Annales de Démographie Historique 1
(2017): 145-179.

Redondo, Agustin (dir.). La formation de I'enfant en Espagne aux
XVlIe et XVIle siecle. Paris: Sorbonne, 1996.

Reguera, Ifaki. La Inquisicion espaiiola en el Pais Vasco: El tribunal
de Calahorra, 1513-1570. San Sebastian: Txertoa, 1984.

Reguera, Ifiaki. “Violencia y clero en la sociedad vasca de la Edad Mo-
derna”. En Entre el fervor y la violencia. Estudios sobre los vas-
cos y la Iglesia (siglos XVI-XVIII), coord. de Rosario Porres, 131-
186. UPV, 2005.

Restif, Bruno. La révolution des paroisses. Culture paroissiale et Ré-
forme catholique en Haute-Bretagne aux XVIe et XVlle siecles.
Rennes : Presses Universitaires, 2006.

Rey Castelao, Ofelia. "La renta del Voto de Santiago y las instituciones
jacobeas". Compostellanum XXX- 3-4 (1985): 323-345.

Rey Castelao, Ofelia. "El clero regular mendicante en Galicia: evolu-
cion numérica, procedencia social y comportamientos de los
franciscanos, ss. XVI al XIX". Archivo Ibero-Americano 195-
196 (1989): 459-490.

Rey Castelao, Ofelia. “El reparto social del diezmo en Galicia". Obra-
doiro de Historia Moderna 1 (1992): 145-162.
https://doi.org/10.15304/0hm.1.595.

- 255 -



Rey Castelao, Ofelia. "Mecanismos reguladores de la nupcialidad en
la Galicia atlantica. El matrimonio a trueque". En Obradoiro de
Historia Moderna, ed. de Baudilio Barreiro y otros, 247-268.
Santiago de Compostela: Universidad, 1990.

Rey Castelao, Ofelia. “Cistercienses y benedictinos en la Galicia Mo-
derna: evolucion numérica y analisis social". En Actas del Con-
greso Int. sobre S. Bernardo y el Cister en Galicia y Portugal 1,
309-328. Ourense: Oseira, 1992.

Rey Castelao, Ofelia. El Voto de Santiago. Claves de un conflicto. San-
tiago de Compostela: Compostellanum, 1993.

Rey Castelao, Ofelia. “Niveles de alfabetizacion en la Galicia de fines
del Antiguo Régimen”. Bulletin Hispanique 100 (1998): 271-
311.

Rey Castelao, Ofelia y Barreiro Mallon, Baudilio. Pobres, enfermos y
peregrinos. La red asistencial gallega en el Antiguo Régimen.
Vigo: Nigratrea, 1998.

Rey Castelao, Ofelia. “La Iglesia en Galicia en tiempos de Felipe II: 1a
aplicacion del Concilio de Trento”. En Felipe II (1527-1598), 111,
dir. de José Martinez Millan, 341-364. Madrid: Parteluz, 1998.

Rey Castelao, Ofelia. “Las Ordenes Militares en la Galicia moderna:
la Orden de Malta”, Universitas. Homenaje a Antonio Eiras
Roel, 193-212. Santiago de Compostela: Universidad, 2001.

Rey Castelao, Ofelia. Libros y lectura en Galicia, siglos XVI-XIX. San-
tiago de Compostela: Xunta, 2003.

Rey Castelao, Ofelia “La diocesis de Tuy en la Epoca Moderna”. En
Santiago de Compostela y Tuy-Vigo. Historia de las Diocesis Es-
paiiolas, coord. de José Garcia Oro, 571-663. Madrid: BAC,
2002.

Rey Castelao, Ofelia “La diécesis de Lugo en la Epoca Moderna”. En
Lugo, Mondoriedo-Ferrol y Orense. Historia de las diocesis es-
paiiolas, coord. de José Garcia Oro, 95-166. Madrid: BAC, 2003.

Rey Castelao, Ofelia. “Biografia o hagiografia? Memorias breves del
arzobispo Don Francisco Blanco de Salcedo”. En Cuatro Textos.

- 256 -



Cuatro Contextos ed. de Ofelia Rey Castelao, 13-102. Santiago:
Universidad, 2004.

Rey Castealo, Ofelia. “Catedrales de segundo orden: las colegiatas de
Galicia en la Edad Moderna”. Sémata. Ciencias Sociales e Hu-
manidades 15 (2004): 281-316.

Rey Castelao, Ofelia. “Literatura y tratadistas de la familia en la Eu-
ropa de la Edad Modera”. En Familia y organizacion social en
Europa y América, siglos XV-XX, ed. de Francisco Chacon y
otros, 211-231. Murcia: Universidad, 2009.

Rey Castelao, Ofelia. “Femmes et héritage en Espagne au XVlle
siecle: stabilité légale et changements réels”. Dix-septieme siécle
3(2009): 244-265.

Rey Castelao, Ofelia. “Las Universidades en el Renacimiento: orige-
nes y tipologia”. En El Estudio General de Palencia. Historia de
ocho siglos de la Universidad Espariola, ed. de Margarita Torre-
mocha, 91-112. Valladolid, Universidad, 2012.

Rey Castelao, Ofelia. "La actividad del Juez Metropolitano de Sala-
manca, siglos XVI-XVIII". En Construyendo Historia, ed. de Ju-
lian Lozano y otros, 655-666. Granada: Universidad, 2013.

Rey Castelao, Ofelia y Barreiro Mallon, Baudilio. “Apadrinar a un po-
bre en la diocesis de Santiago de Compostela, siglos XVII-XIX”.
En La respuesta social a la pobreza en la Peninsula Ibérica du-
rante la Edad Moderna, ed. de M?* José Pérez Alvarez y M* Marta
Lobo de Aratjo 21-45. Leén: Universidad, 2014.

Rey Castelao, Ofelia. “De la casa a la pila: habitos y costumbres de
bautismo y padrinazgo en Santiago de Compostela, siglos XVII
y XVIII”. En Vida cotidiana en la Monarquia hispanica. Tiem-
posy espacios, ed. de Inmaculada Arias de Saavedra y Miguel L.
Lopez-Guadalupe, 195-214. Granada: Universidad, 2015.

Rey Castelao, Ofelia. “Entre la caridad y la conveniencia: clero y edu-
cacion en espacios rurales franceses”. Tiempos Modernos 36
(2018). http://www.tiemposmodernos.org/tm3/index.php/tm/ar-
ticle/view/4203

- 257 -


http://www.tiemposmodernos.org/tm3/index.php/tm/article/view/4203
http://www.tiemposmodernos.org/tm3/index.php/tm/article/view/4203

Rey Castelao, Ofelia y Castro, Rubén. “El sacramento olvidado: la
confirmacion en la archidiocesis de Santiago, fines del XVI a
1833”. Studia Historica. Historia Moderna 41-2 (2019): 35-69
https://doi.org/10.14201/shhmo20194123569.

Rey Castelao, Ofelia. "Normes et pratiques de la cérémonie du mariage
dans le Nord de I’Espagne avant le Concile de Trente". Bulletin
de correspondance hellénique moderne et contenporain 1,
(2019), 1., s.p. https://journals.openedition.org/bchmc/

Rey Castelao, Ofelia. “Patronos e identidades en la Monarquia Hispa-
nica en el periodo de la disputa del patronato de Santiago (1618-
1630)”. Hispania 266 (2020) https://doi.org/10.3989/hispa-
nia.2020.021.

Rey Castelao, Ofelia. “Las catedrales como escenarios de poder”. En
Piedra a piedra: la construccion de la Historia moderna a la
sombra de las catedrales, ed. de Cristina Borreguero Beltran y
otros, 317-347. Burgos: Universidad, 2022.

Rey Castelao, Ofelia. EI Vuelo corto. Mujeres y migraciones en la
Edad Moderna. Santiago de Compostela: Universidad, 2022.

Rey Castelao, Ofelia. “Supersticion y profanacion de sepulturas en la
Galicia de la Edad Moderna”. En Conflictos y resistencias en la
Edad Moderna: De los hechos a las palabras, ed. de Ofelia Rey
Castelao, 401-445. Santiago de Compostela: Albarellos, 2023.

Rey Castelao, Ofelia. “Palabras de mujeres: testimonios judiciales en
Galicia a fines de la Edad Moderna”. En Guardianas del tiempo:
Mujeres, Historia, Testimonio (ss.XVI-XX), ed. de Manuela A.
Garcia Garrido, Ofelia Rey Castelao y Sylvie Hanicot-Bourdier,
en prensa. Gijon: Nigratrea, 2025.

Rivera Véazquez, Evaristo. La Compaiiia de Jesus en Galicia, en la
edad moderna: su historia, sus colegios. Santiago de Compos-
tela: CSIC, 1989.

Roudaut, Fafich. “La littérature religicuse en breton”. En Histoire litté-
raire et culturelle de la Bretagne, 1, ed. de Jean Balcoue
Yves Le Gallo, 231-244. Paris-Genéve: Champion-Slatkine,
1987.

- 258 -


https://doi.org/10.14201/shhmo20194123569
https://doi.org/10.3989/hispania.2020.021
https://doi.org/10.3989/hispania.2020.021
https://dialnet.unirioja.es/servlet/libro?codigo=967958
https://dialnet.unirioja.es/servlet/libro?codigo=967958

Roudaut, Fafich. “L'audience de la prédication en langue bretonne a la
fin de I'Ancien Régime", Mémoires de la SHAB LXVII (1990):
79-106.

Rubio Pérez, Laureano. “Parrocos, parroquias y concejo: el modelo pa-
rroquial leonés de las comunidades rurales concejiles durante la
Edad Modema”. Obradoiro de Historia Moderna, 22 (2013):

129-165. https://doi.org/10.15304/0hm.22.1011

Saavedra, Pegerto. La vida cotidiana en la Galicia del Antiguo Régi-
men. Barcelona: Critica, 1994.

Saavedra, Pegerto. “Entre la teologia y la labranza: el clero rural gali-
ciano en los siglos XVI-XIX”. Cuadernos de Historia Moderna,
46, 2 (2021): 441-486.
DOI: https://doi.org/10.5209/chmo.78378.

Sanchez Diego, Héctor F. “Bautismo y padrinazgo en las sinodales
castellanas antes y después de Trento: norma vs. Realidad”. En
La vida inquieta: conflictos sociales en la Edad Moderna, eds.
Ofelia Rey Castelao y otros, 337-354. Santiago de Compostela:
Universidad, 2018.

Sanchez Herrero, José. “La actividad educadora directa e institucio-
nal”. En Historia de la accion educadora de la Iglesia en Espania.
Edades Antigua, Media y Moderna, coord. Bartolomé Martinez.
Bernabé, 614. Madrid: BAC, 1995.

Sandoval Verea, Francisco y Fernandez Gonzélez, Frutos. "Juntos en
una casa debajo del poderio paternal": la familia en la jurisdic-
cion de San Clodio do Ribeiro de Avia a finales del siglo XVI”.
Cuadernos de Estudios Gallegos 124 (2011): 197-233.

Sarmiento Pérez, Marcos. “El intérprete en la confesion sacramental
en la Iglesia catdlica, con especial atencion a la Espaifia de los
siglos XVI y XVII”. Culture & History Digital Journal 7-1
(2018), https://doi.org/10.3989/chdj.2018.012.

Schwartz, Stuart B. “Cada uno en su ley”. Salvacion y tolerancia en el
Atlantico Ibérico. Madrid: Akal, 2010.

Schwartz, Stuart B. “Pecar en colonias: mentalidades populares, Inqui-
sicion y actitudes hacia la fornicacion simple en Espaiia, Portugal

- 259 -


https://doi.org/10.15304/ohm.22.1011
https://doi.org/10.5209/chmo.78378
https://dialnet.unirioja.es/servlet/libro?codigo=719106

y las colonias americanas”. Cuadernos de Historia Moderna 18
(1997): 51-67.

Scott, James C. Los dominados y el arte de la resistencia. Txalaparta:
Era, 2003.

Solérzano Telechea, Jests A. Santander en la Edad Media: patrimo-
nio, parentesco y poder. Santander: Universidad de Cantabria,
2002.

Suarez Golén, Fernando. ;Principes o pastores? La imagen de los ar-
zobispos de Santiago entre la realidad y su espejo. Santiago de
Compostela: Universidad, 2021.

Tanco Martinez, Beatriz. “La bigamia en el Tribunal Inquisitorial de
Logrofio: siglos XVI 'y XVII”. En Grupos sociales en la historia
de Navarra, relaciones y derechos, ed. de Carmen Erro e fﬁigo
Mugueta, 1, 333. Pamplona: Eunate, 2002.

Testén Niifiez, Isabel y Hernandez Bermejo, M* Angeles. “La sexuali-
dad prohibida y el tribunal de la Inquisicion de Llerena”. Revista
de Estudios Extremerios (1988): 623-660.

Torremocha Hernandez, Margarita. “Manceba de clérigo en la Castilla
Moderna. La ruptura del modelo de identidad femenina”. En Mu-
jer e identidad en tierras hispanohablantes: historia y civiliza-
cién, coord. de Marie Elisa Franceschini-Toussaint, Sylvie N.
Hanicot Bourdier y Margarita Torremocha Hernandez, 97-118.
Editions Universitaires de Lorraine, 2023.

Torremocha Hernandez, Margarita, coord. Matrimonio, estrategia y
conflicto: (ss. XVI-XIX). Salamanca: Ediciones de la Universi-
dad, 2020.

Tufon, Juan José. “Reforma tridentina en la didcesis de Oviedo”. En
Iglesias de Oviedo y Leon. Historia de las Diocesis Esparniolas,
coord. Por Javier Fernandez Conde, 221-323. Madrid: BAC,
2016.

Urquizu Sarastia, Patricio y otros. Historia de la literatura vasca. Ma-
drid: UNED, 2000.

- 260 -


https://dialnet.unirioja.es/servlet/autor?codigo=5407151
https://dialnet.unirioja.es/servlet/autor?codigo=1813738
https://dialnet.unirioja.es/servlet/autor?codigo=1813738
https://dialnet.unirioja.es/servlet/autor?codigo=9392
https://dialnet.unirioja.es/servlet/editor?codigo=19574
https://dialnet.unirioja.es/servlet/libro?codigo=782029
https://dialnet.unirioja.es/servlet/libro?codigo=782029

Usunariz Garayoa, Jesus Maria. “El matrimonio como ejercicio de la
libertad en la Espaiia del Siglo de Oro”. En El matrimonio en
Europa y el mundo hispanico (siglos XVI y XVII), ed. de Jesus
M? Usundriz e Ignacio Arellano, 172. Pamplona: Visor, 2005.

Viejo, Xulio. “El asturiano en el transito de la Edad Media a la Edad
Moderna (siglos XIV-XVII). Entre el retroceso y la toma de con-
ciencia lingtiistica”. En A lingua galega no solpor, ed. Ramoén
Marifio y Francisco X. Varela, 69-94. Santiago de Compostela:
Consello da Cultura, 2016.

Vifiao Frago, Antonio. “Alfabetizacion y primeras letras (ss. XVI-
XVII)”. En Escribir y leer en el siglo de Cervantes, ed. de Anto-
nio Castillo, 39. Barcelona: Gedisa, 1999.

Williams, Stephen. The means of naming. A social and cultural His-
tory of personal naming in Western Europe. Londres: Routlegde,
1998.

- 261 -


https://dialnet.unirioja.es/servlet/libro?codigo=8712
https://dialnet.unirioja.es/servlet/libro?codigo=8712
https://dialnet.unirioja.es/servlet/autor?codigo=1611491
https://dialnet.unirioja.es/servlet/autor?codigo=1611491




10.

12.

Otros titulos de la Coleccion “Sintesis”

LAPEYRE, Henri.- Las etapas de la politica exterior de Felipe II.
Agotado

ELLIOTT, John H.- El Conde-Duque de Olivares y la herencia de Felipe II.
Agotado

KAMEN, Henry - PEREZ, Joseph.- La imagen internacional de la Esparia de Fe-
lipe I1. Agotado

DOMINGUEZ ORTIZ, Antonio.- Notas para una periodizacion del reinado de
Felipe I1. 1984. 182 pags. (Ref. 9081)
(ISBN 84-86192-27-7) Agotado

MOLAS RIBALTA, Pedro.- Consejos y Audiencias durante el reinado de Felipe
1I. 1984. 120 pags. (Ref. 9076) (ISBN 84-600-3460-7) Agotado

SALVADOR ESTEBAN, Emilia.- Felipe II y los moriscos valencianos. Las re-
percusiones de la revuelta granadina (1568-1570). 1987. 59 pags. (Ref. 9113)
(ISBN 84-7762-024-5) 2'70 €

BELENGUER CEBRIA, Emesto.- La Corona de Aragén en la época de Felipe
IL. 1986. 79 pags. (Ref. 9111) (ISBN 84-86192-67-6) 2'70 €

ENCISO RECIO, L. M. y otros.- Revueltas y alzamientos en la Espaiia de Felipe
IL. 137 pags. (Ref. 9170) (ISBN 84-7762-283-3) 481¢€

VILLARIL R. y PARKER, G.- La politica de Felipe II. Dos estudios. 1996. 118
pags. (Ref. 9210) (ISBN 84-7762-606-5) Agotado

GARCIA CARCEL, Ricardo.- Felipe Il y Catalufia. 1997. 107 pags. (Ref. 9224)
(ISBN 84-7762-726-6) 481¢€

. RODRIGUEZ SALGADO, M. J.- Felipe II, el “Paladin de la cristiandad” y la paz

con el turco. 2004. 186 pags. (Ref. 9318)
(ISBN 84-8448-273-1) 9,90 €

KAGAN, Richard L.- El Rey recatado. Felipe 11, la historia y los cronistas del
Rey. 108 pags. (Ref. 9319) (ISBN 84-8448-274-X) Agotado



13. BENNASSAR, Bartolomé.- «Confesionalizacion» de la monarquia e inquisicion
en la época de Felipe I1. 44 pags. (Ref. 9372)
(ISBN 978-84-8448-514-8) 9,20 €

MARCOS MARTIN, Alberto y BELLOSO MARTIN, Carlos (Coord.).- Felipe II y la
Monarquia de Espaiia. Estudios de la Catedra “Felipe II”’. Recopilatorio de los vo-
lamenes I a XII en CD-ROM. (Ref. 9377) (ISBN 978-84-8448-533-9)  13,45€

14. BOUZA, Fernando.- Felipe 11 y el Portugal Dos Povos. Imagenes de esperanza y
revuelta. Prologo de Nuno Gongalo Monteiro. 102 pags.
(ISBN 978-84-8448-597-1) 9,52€

15. RUIZ IBANEZ, Jos¢ Javier.- Laberintos de hegemonia. La presencia militar de
la Monarquia Hispanica en Francia a finales del siglo XVI. Prélogo de Carlos
Belloso Martin. 128 pags. (ISBN 978-84-8448-721-0) 9,62 €

16. CARDIM, Pedro.- Portugal unido y separado. Felipe II, la unién de territorios y
el debate sobre la condicién politica del Reino de Portugal. Prologo de Jean-Fré-
déric Schaub. 290 pags. (ISBN 978-84-8448773-9) 12,02€

17. SORIA MESA, Enrique.- La realidad tras el espejo. Ascenso social y limpieza de
sangre en la Espaiia de Felipe II. Prologo de Tedfanes Egido. 138 pags.
(ISBN 978-84-8448-868-2 11,54€

18. CHECA CREMADES, Femando.- Renacimiento Habsbiirgico. Felipe II y las
imagenes artisticas. Prologo de Miguel Angel Zalama. 204 pags.
(ISBN: 978-84-8448-950-4) 1442 €

19. RODRIGUEZ DE DIEGO, José¢ Luis.- Memoria escrita de la monarquia Hispa-
nica. Felipe II y Simancas. Prologo de Diego Navarro Bonilla. 236 pags.
(ISBN 978-84-8448-963-4) 1442 €

MARCOS MARTIN, Alberto y BELLOSO MARTIN, Carlos (Eds.).- Estudios de la
Catedra “Felipe II” en su 50 aniversario. 596 pags. (ISBN 978-84-1320-075-0)
40,00€

20. SANZ AYAN, Carmen.- Exitos y fracasos de una nobleza efimera: Nicolao
Grimaldo, el gran banquero de Felipe II. Prologo de Isabella lannuzzi. 174
pags. (ISBN 978-84-1320-220-4) 15,39€

21. CAMARA MUNOZ, Alicia.- Grandeza de poder y saber. Felipe II y sus ingenie-

ros. Prologo de Carlos Belloso Martin. 200 pags.
(ISBN: 978-84-1320-227-3) 11,54 €

-264 -



22.- RIVERO RODRIGUEZ, Manuel.- Felipe II, la Tercera via y la monarquia
universal. Prologo de M. J. Rodriguez-Salgado. 135 pags.
(ISBN 978-84-1320-278-5) 12,50 €

23.- MAZIN, Oscar.- Monarquia Reconducida. Modulaciones del dominio real en

el ambito eclesiastico, Pert y Nueva Espaiia (siglo XVI al XVII). Prologo de
José Javier Ruiz Ibafez. 379 pags. (ISBN 978-84-1320-353-9)

- 265 -






	Los problemas clave se referían a la potestad del obispo para regular los comportamientos mediante los estatutos, a cuya redacción siempre hubo resistencia, para vigilar a los cabildos mediante las visitas y castigar a los infractores, y a cuestiones ...
	El derecho de visita era una cuestión delicada en la que intervino Felipe II pidiendo a Roma que los cabildos quedasen sujetos a los obispos, pero unos consiguieron mantener su exención, como fue el caso de Burgos, y otros acudieron a las instancias p...
	García Fernández, Máximo. “El territorio diocesano y la estructura parroquial”. En Historia de la diócesis de Valladolid, José Delicado (ed.). Valladolid: Diputación, 1996, 151-190.

	Sánchez Herrero, José. “La actividad educadora directa e institucional”. En Historia de la acción educadora de la Iglesia en España. Edades Antigua, Media y Moderna, coord. Bartolomé Martínez. Bernabé, 614. Madrid: BAC, 1995.

