
«CÁTEDRA FELIPE II»

Universidad de Valladolid

COLECCIÓN «SÍNTESIS» XXIV

EN TIERRA ÁSPERA
RESISTENCIAS Y LÍMITES

DE LA REFORMA TRIDENTINA BAJO FELIPE II

OFELIA REY CASTELAO

Prólogo de Inmaculada Arias de Saavedra Alías

EN
 T

IE
RR

A 
ÁS

PE
RA

RE
SI

ST
EN

CI
AS

 Y
 L

ÍM
IT

ES
DE

 L
A 

RE
FO

RM
A 

TR
ID

EN
TI

NA
 B

AJ
O 

FE
LI

PE
 II

LINEA DE CORTELI
NE

A 
DE

 P
LE

GA
DO

LI
NE

A 
DE

 P
LE

GA
DO

LINEA DE CORTE
LI

NE
A 

DE
 C

O
RT

E

LI
NE

A 
DE

 P
LE

GA
DO

LI
NE

A 
DE

 P
LE

GA
DO

LI
N

EA
 D

E 
PL

EG
A

D
O

LI
N

EA
 D

E 
PL

EG
A

D
O

LINEA DE CORTE

LINEA DE CORTE

LI
N

EA
 D

E 
CO

RT
E

LI
NE

A 
DE

 P
LE

GA
DO

LI
NE

A 
DE

 P
LE

GA
DO

LI
NE

A 
DE

 C
O

RT
E

LI
NE

A 
DE

 C
O

RT
E



  



 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

EN TIERRA ÁSPERA 

RESISTENCIAS Y LÍMITES 
DE LA REFORMA TRIDENTINA BAJO FELIPE II 

 
 
 
 
 
  



COLECCIÓN «SÍNTESIS» 
CONSEJO DE REDACCIÓN 

 
Margarita Torremocha Hernández. Directora 

Carlos Belloso Martín. Secretario 
Alberto Marcos Martín 
Luis A. Ribot García 

Rosa Mª González Martínez 
Antonio Cabeza Rodríguez 
Mª Ángeles Sobaler Seco 
Adolfo Carrasco Martínez 

Carlos J. Hernández Sánchez 
Javier Burrieza Sánchez 
Alberto Corada Alonso 

 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

  

Rey Castelao, Ofelia 
 
En tierra áspera : resistencias y límites de la reforma tridentina 
bajo Felipe II. Arias de Saavedra Alías, Inmaculada pr. Univer-
sidad de Valladolid. Cátedra "Felipe II", ed. Ediciones Universi-
dad de Valladolid, 2025 
 
265 p. ; 18 cm. Colección “Síntesis”; (Universidad de Valladolid. 
Cátedra “Felipe II) ;  24 
 
ISBN 978-84-1320-355-3 
 
1. Reforma – España 2. España – Historia - 1556-1598 (Felipe 
II). I. Valladoid: Universidad de Valladolid. II. Serie 
 
27-9(460)"15"(091) 



CÁTEDRA «FELIPE II» 
 

OFELIA REY CASTELAO 
 
 
 
 

EN TIERRA ÁSPERA 
RESISTENCIAS Y LÍMITES 

DE LA REFORMA TRIDENTINA BAJO FELIPE II 
 
 

PRÓLOGO DE INMACULADA ARIAS DE SAAVEDRA ALÍAS 
 
 
 

 
 

COLECCIÓN «SÍNTESIS» XXIV 
 
 
 

 



En conformidad con la política editorial de Ediciones Universidad 
de Valladolid (http://www.publicaciones.uva.es/), este libro ha 
superado una evaluación por pares de doble ciego realizada por 
revisores externos a la Universidad de Valladolid. 

OFELIA REY CASTELAO. VALLADOLID, 2025  

EDICIONES UNIVERSIDAD DE VALLADOLID 

ISBN 978-84-1320-355-3 

Preimpresión: Ediciones Universidad de Valladolid 

Reconocimiento–NoComercial–SinObraDerivada (CC BY-NC-ND)

http://www.publicaciones.uva.es/


 
 
 
 
 

A la memoria de Teófanes Egido López y 
Máximo García Fernández,  

catedráticos de la Universidad de Valladolid, 
 con quienes estaré siempre en deuda intelectual  

y a quienes aprecié tanto por su amistad 
 
 
 
 
 





 

 

  
 
 
 
 

Índice 
 

 
 
Prólogo 11 
 
Introducción 23 
 
1.Desde la cima de la pirámide 29 

1.1. Los obispos de Felipe II 29 
1.2. El escalón insumiso 47 

 
2. Las claves del fracaso 57 

2.1. Un territorio mal organizado 57 
2.2. Una ignorancia no corregida 69 
2.3. La aldea inmóvil 82 

 
3.El sacramento de la vida: el bautismo 95 

3.1. De la casa a la pila 104 
3.2. Padrinazgo y compadrazgo 110 
3.3. Nombres e identidad 119 

 
4. El sacramento olvidado: la confirmación 127 
 
5.El sacramento complicado: el matrimonio 143 

5.1. Las contravenciones prenupciales de la moral sexual 152 
5.2 La falta de libertad y sus derivaciones 160 



- 10 - 

5.3. Festejando la boda.  168 
5.4. Las contravenciones posnupciales de la moral sexual 173 

 
6. El sacramento indeleble: el orden sacerdotal 189 

6.1. El número y los recursos del bajo clero 190 
6. 2. Las limitaciones reales de la reforma 199 

6.2.1. Parroquias y poderes 199 
6.2.2. Los derechos de presentación y de visita 205 

6.3. El clero errante y forastero 214 
6.4. Los defectos de la moral 221 
6.5. Un clero no respetado  230 

 
Epílogo 241 
 
Bibliografía 245 

 
 

 
 

 



 

 

 
 
 

Prólogo 
 
 
La Cátedra Felipe II de la Universidad de Valladolid, fundada en 1969 
por Luis Miguel Enciso Recio, lleva más de medio siglo impulsando 
los estudios sobre este monarca, su reinado y su época, que constituye 
una etapa fundamental en la historia de España. Con un formato de 
titularidad anual, convoca cada año a un destacado especialista que im-
parte conferencias y seminarios donde expone las investigaciones que 
lo han consagrado como una figura señera en este ámbito histórico. 
Durante los casi sesenta años que lleva funcionando, liderada por los 
sucesivos catedráticos de Historia Moderna de la Universidad de Va-
lladolid -L. M. Enciso, Luis Ribot, Alberto Marcos y Margarita Torre-
mocha en la actualidad-, la nómina de colaboradores ha sido muy am-
plia, presentando una cierta alternancia entre historiadores españoles y 
extranjeros. Entre los primeros destacan, entre otros, notables figuras 
del modernismo español de varias generaciones, como Ernesto Belen-
guer, Rafael Benítez Sánchez-Blanco, Fernando Bouza, Fernando 
Checa, Antonio Domínguez Ortiz, Pablo Fernández Albaladejo, Ma-
nuel Fernández Álvarez, José I. Fortea, Ricardo García Cárcel, Xavier 
Gil Pujol, Manuel Herrero, José Martínez Millán, Carlos Martínez 
Shaw, Pere Molas, Joaquín Pérez Villanueva, Manuel Rivero, José J. 
Ruiz Ibáñez, Emilia Salvador, Carmen Sanz, Enrique Soria, Felipe 
Ruiz Martín, José I. Tellechea o Valentín Vázquez de Prada, que han 
compartido tareas con una pléyade de destacados hispanistas de distin-
tas nacionalidades: franceses, como Bartolomé Bennassar, Henry La-
peyre, Jean Paul Le Flem, Joseph Pérez, Jean F. Schaub y Bernard 
Vincent; anglosajones como John Elliott, Richard Kagan, Henry Ka-
men, Geoffrey Parker o María José Rodríguez Salgado; italianos como 
Agostino Borromeo, Giuseppe Galasso, Giovanni Muto, Luigi de 
Rosa, Gaetano Sabatini o Rosario Villari; portugueses como Pedro 



- 12 - 

Cardim y António Manuel Hespanha; e incluso alemanes y belgas 
como como Hermann Kellenbenz y Eddy Stols.  

Desde el año 1973, algunas de las conferencias impartidas se han 
plasmado en la prestigiosa colección Síntesis, cuyas monografías han 
contribuido a desentrañar aspectos muy ricos y diversos de este 
reinado, en una sucesión de temas que son un fiel reflejo de las tenden-
cias historiográficas vigentes en cada momento. Hasta ahora se ha pu-
blicado poco más de una veintena de títulos que responden en ocasio-
nes a acabadas puestas al día de investigaciones desarrolladas durante 
años y en otras a aportaciones de trabajos en curso que se ofrecen casi 
en primicia. Pero en cualquier caso, se recogen las investigaciones de 
reconocidos autores que a lo largo del tiempo han venido desarrollando 
un amplio abanico de temas. Así han sido abordados aspectos políticos, 
como la periodización del reinado (Domínguez Ortiz) o su herencia en 
etapas posteriores (J. Elliott), la configuración institucional de la Mo-
narquía Hispánica (P. Molas) y el encaje de los distintos territorios, 
como Aragón (E. Belenguer), Cataluña (R. García Cárcel), Portugal 
(F. Bouza y P. Cardim) o Italia (R. Villari); la política exterior (H. La-
peyre) y el problema turco (M. J. Rodriguez Salgado); los asuntos mi-
litares (G. Parker y J. J. Ruiz Ibáñez), junto a aspectos económicos y 
fiscales (C. Sanz), y otros de índole social, como el problema morisco 
(E. Salvador), las revueltas populares (L. M. Enciso), la limpieza de 
sangre y el ascenso social (E. Soria); sin olvidar otras cuestiones pro-
pias de la historia cultural como la labor de los cronistas (R. Kagan), la 
imagen del reinado y la leyenda negra (H. Kamen y J. Pérez), o el lla-
mado Renacimiento habsbúrgico (F. Checa). También se han incluido 
algunos títulos relativos a los problemas religiosos: la confesionaliza-
ción de la Monarquía y la Inquisición (B. Bennassar), o la tercera vía 
de la reforma religiosa (M. Rivero). Es en estos estudios conectados 
con la religión donde se enmarca el texto que es objeto de esta edición, 
centrado en la aplicación de las reformas del Concilio de Trento du-
rante el reinado de Felipe II, obra de la titular de la cátedra en 2024: 
Ofelia Rey Castelao, una de las modernistas más rigurosas y brillantes 
de nuestro país en la actualidad.  



- 13 - 

Aunque la figura de Ofelia Rey, catedrática de Historia Moderna 
de la Universidad de Santiago de Compostela desde hace más de veinte 
años, es bien conocida, no está de más recordar alguno de los hitos más 
importantes de su brillante carrera académica y referir alguna de sus 
investigaciones previas que la han avalado para el desempeño de la 
Cátedra Felipe II durante el pasado curso. Formada en la Universidad 
de Santiago de Compostela, de la mano de su maestro Antonio Eiras 
Roel, líder de una prestigiosa escuela de modernistas gallegos, inició 
la tarea de investigación a finales de los años setenta, militando en las 
filas de la demografía histórica y de una historia rural muy vigorosa en 
aquellos momentos, influida por la historiografía francesa, en especial 
de la Escuela de Annales, vinculación que no ha abandonado del todo 
a lo largo de su trayectoria y que le ha dejado la exigencia de la historia 
total, rigurosa y exigente, que explota y confronta numerosas y com-
plementarias fuentes. De sus primeros años hay que destacar sus 
inicios en la investigación con el libro: Aproximación a la historia ru-
ral de la Comarca de la Ulla (1981), una temática que, en cierto modo, 
continuaría años más tarde con su obra Montes y política forestal en la 
Galicia del antiguo régimen (1995). Su tesis doctoral se centró en El 
voto de Santiago en la España moderna (1983), por ella obtuvo el pre-
mio extraordinario de doctorado. A esta temática ha dedicado impor-
tantes trabajos posteriores: La historiografía del Voto de Santiago. Re-
copilación crítica de una polémica histórica (1985), El voto de San-
tiago, claves de un conflicto (1993), donde realiza un modélico estudio 
de conflictividad campesina, o uno de sus libros de mayor proyección: 
Los mitos del apóstol Santiago (edición española 2006, traducción 
francesa de 2011).  

Sus investigaciones han transitado, siempre con rigor y solven-
cia, por diferentes temáticas, como es el caso de la demografía histó-
rica, con especial atención a los movimientos migratorios, en este 
campo destacan sus trabajos en colaboración con su maestro Eiras, Los 
gallegos y América (1992) y Migraciones internas y médium-distance 
en la Península ibérica, 1500-1900  (1994); o en temas sociales como 
el de la pobreza y la marginación social, como ocurre con su libro Po-
bres, peregrinos y enfermos: la red asistencial gallega en el Antiguo 
Régimen (1998, en colaboración con Baudilio Barreiro);  el mundo de 

https://es.wikipedia.org/wiki/Voto_de_Santiago


- 14 - 

las ciudades: Identidades urbanas en la Monarquía Hispánica, siglos 
XVI-XVIII (2015, con Tomás Mantecon), o en el mundo de la familia, 
con Familias en el viejo y el nuevo mundo (Argentina, 2017, con Pablo 
Cowen). Pero ha dedicado también atención a la historia cultural, es-
tudiando aspectos como la alfabetización, el libro, la lectura y las bi-
bliotecas. Entre los múltiples trabajos de esta temática destaca su mo-
numental obra: Libros y lectura en Galicia: siglos XVI-XIX (2003), 
monografía que se ha convertido en un referente insoslayable. Tam-
bién le han atraído los temas de carácter historiográfico, entre cuyos 
trabajos puede señalarse la edición crítica de la Historia de los falsos 
cronicones de Godoy Alcántara (1999), o más recientemente la coor-
dinación del libro colectivo Los vestidos de Clío. Métodos y tendencias 
recientes de la historiografía modernista española (1973-2013) 
(2015).  

Una de las temáticas a las que ha dedicado más atención es a la 
historia de las mujeres, habiéndose ocupado de la participación feme-
nina en el mundo del trabajo, especialmente en el servicio doméstico, 
así como de las viudas y mujeres solas o de las migraciones femeninas 
procedentes del mundo rural. Entre sus muchas publicaciones en este 
campo, hay que destacar dos libros: su Historia de las mujeres en Ga-
licia (siglos XVI al XIX), en colaboración con Serrana Rial y más re-
cientemente su excelente obra: El vuelo corto. Mujeres y migraciones 
en la Edad Moderna (2021), por la que ha obtenido el Premio Nacional 
de Historia al año siguiente. No me referiré de momento a sus abun-
dantes trabajos sobre historia de las mentalidades, historia de la Iglesia 
y la religiosidad, que dejaré para más adelante.  

Además de por su ingente labor historiográfica –de la que he se-
ñalado exclusivamente algunos de sus libros, pues hacerlo sobre el cen-
tenar de artículos en revistas científicas o sobre los más de doscientos 
capítulos en libros colectivos no sería adecuado-, Ofelia Rey destaca 
también como líder en la investigación a nivel nacional e internacional. 
Desde 1992 y de forma ininterrumpida ha sido y sigue siendo Investi-
gadora Principal de una treintena de proyectos de investigación com-
petitivos, del plan nacional y de ámbito autonómico, y en los últimos 
años ha participado y coordinado varios proyectos internacionales, el 



- 15 - 

último, Rebellion and Resistance in the Iberian Empires, 16th-18th 
centuries, de la Unión Europea. Ha dirigido veintisiete tesis doctorales, 
nueve de ellas con mención internacional y entre 1990 y 2005 ha sido 
directora de la revista Obradoiro de Historia Moderna y continúa co-
laborando como miembro del consejo asesor con más de una decena 
de revistas, de ámbito nacional e internacional, de su disciplina. No 
voy a detenerme aquí en destacar su actividad como asistente u orga-
nizadora de congresos y reuniones científicas de carácter nacional e 
internacional. Sí me referiré brevemente a algunos de los reconoci-
mientos recibidos por su labor investigadora, como el premio Wone-
mburger, otorgado por la Xunta de Galicia en 2011, por su trayectoria 
investigadora o el haber sido nombrada en 2017 miembro correspon-
diente de la Academia de Historia de Portugal. 

También ha dedicado sus esfuerzos a la gestión de importantes 
organismos universitarios. Desde 1990 es responsable para la Europa 
Mediterránea de la International Commision of Historical Demo-
graphy; desde 2004 a 2012 fue directora de estudios de la École des 
Hautes Études en Sciences Sociales de París; pertenece a los comités 
científicos de la Casa de Velázquez, de la Fundación para la Historia 
de España de Argentina y del CIDEHUS de la Universidad de Évora. 
Su labor en comités de evaluación es, así mismo, digna de encomio, 
entre 2006 y 2009 fue coordinadora de Historia y Arte de la Agencia 
Nacional de Evaluación y Prospectiva; ha sido presidenta de las comi-
siones de evaluación de los Programas Ramón y Caja y Juan de la 
Cierva de 2007 a 2010; gestora de Historia en la Agencia Estatal de 
Investigación de 2016 a 2018 y vocal de humanidades de las Agencias 
de evaluación de Cataluña, Baleares, Andalucía, Aragón y País Vasco. 
Es, sin lugar a dudas, una modernista excepcional que destaca en todos 
los rubros propios de una universitaria comprometida con su profesión.  

El libro que ahora ve la luz, Resistencias y límites de la reforma 
tridentina bajo Felipe II, es un texto inédito, que aborda un ambicioso 
objetivo: exponer las dificultades y límites que encontró la aplicación 
de las reformas emanadas del Concilio de Trento durante el reinado de 
Felipe II en el ámbito norte y noroeste de nuestro país, es decir, en un 
amplia franja geográfica que va desde Portugal a Francia y abarca los 



- 16 - 

territorios del País Vasco y Cantabria,  pertenecientes entonces al ar-
zobispado de Burgos, la diócesis de Oviedo, que incluía el norte de 
León, y toda Galicia, jurisdicción entonces de las cinco diócesis de 
Santiago, Mondoñedo, Lugo, Orense y Tui e incluso una pequeña parte 
del sur gallego perteneciente a la diócesis de Astorga. Pocas personas 
más idóneas para abordar esta temática que Ofelia Rey, que ya a finales 
de los noventa la esbozó para el ámbito gallego en su estudio “La Igle-
sia en Galicia en tiempos de Felipe II”, publicado en el marco de la 
celebración del centenario de este monarca (1998), y que en las últimas 
décadas ha publicado numerosas investigaciones sobre el clero rural 
gallego, sobre algunas de sus diócesis y de sus obispos, sobre los mo-
nasterios benedictinos y cistercienses, así como interesantes trabajos 
acerca de algunos de los sacramentos que vehicularon la reforma tri-
dentina, especialmente el bautismo, la confirmación o el matrimonio, 
desentrañando  aspectos tan interesantes como el apadrinamiento y pa-
tronazgo, ligados a ellos. Todos estos trabajos propios, publicados con 
anterioridad, junto a una amplia y selecta bibliografía ajena, producida 
en los últimos años e incorporada con magistral solvencia, le permiten 
abordar ahora esta rica temática, desde una perspectiva comparada y 
con numerosos estudios de caso. Las comparaciones son muy frecuen-
tes con la región de la Bretaña francesa, que presenta algunas caracte-
rísticas parecidas a su zona de investigación.  

A través de una introducción, seis densos capítulos y un epílogo 
se va desgranando esta excelente monografía. En los inicios se plan-
tean los objetivos de este estudio, que no son otros que mostrar cómo 
en los territorios del norte y noroeste de España los procesos de confe-
sionalización y disciplinamiento social que suponían la aplicación de 
los principios del Concilio de Trento no fueron tan efectivos ni calaron 
tan hondo como cabría esperar del análisis de la documentación gene-
rada por las dos instancias de poder que asumieron su implantación: el 
monarca a través de su actuación y los obispos a través de los sínodos. 
Si, como hace este estudio, se amplía la perspectiva y se analiza el pro-
ceso desde abajo, se descubren numerosas resistencias, especialmente 
en el plano moral, en todas aquellas cuestiones que se oponían a la 
conveniencia del pueblo, que se resistía a cambiar aquellos aspectos 
que más afectaban a su vida, y se descubre además cómo esta 



- 17 - 

resistencia a las directrices del poder se hacía con la connivencia de las 
comunidades e incluso a veces con la connivencia del clero parroquial.  

En una primera parte, que comprende los dos primeros capítulos, 
se analizan los encargados de la aplicación de las reformas, los obispos 
y el alto clero, y las claves del relativo fracaso, mientras que en la se-
gunda, que comprende los cuatro capítulos restantes, se concreta la 
aplicación de los mandatos tridentinos a través de los sacramentos, par-
ticularmente en los del bautismo, confirmación, matrimonio y orden 
sacerdotal.  

“Desde la cima de la pirámide” (capítulo 1), parte de los primeros 
agentes de la aplicación de las reformas, los obispos nombrados para 
regir a los fieles durante el reinado de Felipe II en la zona de estudio. 
Su perfil coincide con el perfil general de los prelados de la etapa. Con-
trolan buena parte del relato de la reforma que se ha transmitido hasta 
ahora, pues de ellos emanaron los textos normativos: sínodos y consti-
tuciones, visitas ad limina, episcopologios e incluso algunos textos ha-
giográficos. Pero, tras la visión demasiado optimista de los resultados 
de su misión, la autora pone el acento en otras realidades que dificul-
taban su labor: el absentismo; las dificultades geográficas y las limita-
ciones personales para llevar a cabo las visitas a las diócesis según lo 
prescrito; los sínodos no siempre realizados con la frecuencia obligada; 
la labor formativa del clero a veces preterida u olvidada…, sin pasar 
por alto los problemas de índole jurisdiccional entonces tan frecuentes. 
En torno a los obispos se sitúa “el escalón insumiso”, los cabildos ca-
tedralicios, protagonistas en periodos de sede vacante y elemento de 
tensión constante frente a los prelados. Aunque después de Trento el 
poder de estos últimos se reforzó, los choques siguieron siendo fre-
cuentes. De todos modos, en la zona que nos ocupa los cabildos solían 
ser pequeños y medianos, excepto en el caso de los arzobispados de 
Burgos y Santiago.  

En el capítulo segundo se analizan “Las claves del fracaso” en la 
aplicación de las normas del concilio. En primer lugar, la configuración 
territorial de las diócesis, por tratarse de un territorio falto de vías de 
comunicación, con pocos y pequeños núcleos urbanos que acogían a 
una pequeña parte de la población total del territorio mayoritariamente 



- 18 - 

rural, con problemas jurisdiccionales que dificultaban la acción de los 
obispos, especialmente en los territorios nullius y pertenecientes a 
grandes monasterios benedictinos y cistercienses no controlados por 
ellos, sobre todo en el nombramiento de los titulares de las numerosas 
parroquias. También la Inquisición, otro de los pilares de la reforma, 
perdía efectividad a causa del enorme ámbito geográfico que abarca-
ban sus tribunales. Un segundo factor de oposición a los cambios era 
el analfabetismo general del pueblo, que obligaba a la comunicación 
basada en la transmisión oral, en un ámbito con idiomas distintos al 
latín y al castellano. Con respecto a esto último se señala el esfuerzo 
del obispado de Calahorra para que los párrocos aprendieran vasco y 
se tradujeran los catecismos más básicos a esta lengua, frente a las dé-
biles y poco duraderas iniciativas a favor del gallego.  Por último, otra 
importante clave de dificultad era la creciente movilidad de la pobla-
ción de la zona, muy afectada por la emigración durante esta etapa –de 
gallegos al sur para la segunda repoblación del Reino de Granada, o de 
vascos a América, entre otras-. 

En la segunda parte del estudio, como ya se ha señalado, se ana-
liza la aplicación de los acuerdos conciliares en lo relativo a los sacra-
mentos. Especial trascendencia tiene el bautismo (capítulo 3), en cuya 
aplicación, a pesar de disfrutar de una normativa muy consolidada, si-
guieron produciéndose irregularidades: tardanza en su administración 
y en los registros bautismales, ocultación de parentescos en los padri-
nazgos para evitar dispensas, escasas noticias de bautismos de socorro 
o de factores como la ilegitimidad. La autora presta atención a aspectos 
como el padrinazgo y compadrazgo, e incluso a la imposición de los 
nombres, que, a su juicio, más que hacer referencia a motivos devocio-
nales, lo hace a factores familiares y de herencias, señalando el proceso 
de castellanización de los nombres en regiones con otras lenguas ver-
náculas.  

La confirmación es “el sacramento olvidado” (cap. 4), tanto por 
su ausencia de obligatoriedad, como por la escasa atención historiográ-
fica que se le ha prestado. Aunque los obispos estaban obligados a su 
aplicación y solían hacerlo aprovechando las visitas pastorales, la au-
sencia de libros de confirmados impide comprobar hasta qué punto 



- 19 - 

esto se cumplía.  Más importante es el sacramento del matrimonio 
(cap. 5) que dio lugar a un despliegue normativo muy notable. Para ver 
su grado de cumplimiento más allá de la normativa, se analiza docu-
mentación procedente de archivos inquisitoriales, de los tribunales 
eclesiásticos y de la justicia ordinaria. Asuntos como la progresiva 
erradicación de los matrimonios clandestinos, la bigamia (que podía 
estar facilitada por los fenómenos migratorios) o las dimensiones lúdi-
cas de las bodas, aparecen tratados, junto a los frecuentes amanceba-
mientos de solteros, ilegitimidad, concepciones prenupciales o aban-
dono y exposición de niños, todo ello vivido dentro de unos amplios 
márgenes de tolerancia social. Otros temas menos conocidos, como la 
falta de libertad para contraer matrimonio en los casos de edades muy 
tempranas, llaman también la atención. Así mismo, la consanguinidad 
aparece como una práctica muy potente en este mundo, fundamental-
mente rural.  

El último capítulo se dedica al “sacramento indeleble”, el orden 
sacerdotal. Aunque el modelo ideal de clérigo, especialmente de pá-
rroco, estaba bien definido incluso antes de Trento, la reiteración de los 
preceptos que regulan su indumentaria, modo de vida y costumbres, 
indica la frecuencia de los incumplimientos. Tras exponer las cifras del 
clero de la zona, basadas en el recuento de 1591, señalando sus fallos 
y limitaciones, establece la relación numérica entre clérigos y feligre-
ses en los distintos obispados de la zona, deteniéndose en algunos pro-
blemas, como el absentismo, muy frecuente entre los “ordenados a tí-
tulo de patrimonio”, pero no ausente en otros colectivos, incluso en el 
de los párrocos. La autora no está de acuerdo en que la pobreza fuera 
la causa de los problemas del bajo clero, cuyos ingresos, procedentes 
de los diezmos y de los derechos de estola y pie de altar, siempre esta-
ban por encima de los de la mayoría de sus feligreses. Tampoco asiente 
ante la optimista visión de una mejora progresiva en las costumbres y 
modo de vida del clero a partir de Trento.  A su juicio, la capacidad de 
los obispos para controlar el comportamiento de los clérigos era limi-
tada. Muy importantes en este sentido eran las restricciones al derecho 
de presentación de los prelados con respecto a los curatos en territorios 
de señorío, controlados por la nobleza y los monasterios, o de territo-
rios nullius, que quedaban fuera del control episcopal. La inserción en 



- 20 - 

el sistema de una importante red de relaciones clientelares era muy ne-
gativa para la elección de las personas adecuadas, más negativa aún 
que el posible déficit de formación de los candidatos. Todo esto en un 
clero que, en la zona de estudio, era en la mayoría de los casos de ori-
gen foráneo. El estudio esboza un cuadro muy vívido de las deficien-
cias en la moral de este colectivo, ofreciendo unas “pinceladas separa-
das en el tiempo”, que exponen casos concretos de incontinencia, em-
briaguez, juego, amancebamientos, negocios no apropiados…, saca-
dos sobre todo de los procesos judiciales. A partir de ellos es posible 
intuir una especie de “anticlericalismo popular”, que le lleva a pregun-
tarse acerca de la respetabilidad de este colectivo, ofreciendo así una 
visión que queda bastante distante de la imagen de un clero que actúa 
como mediador natural en las comunidades rurales, señalada por cierta 
historiografía.  

Todo esto la lleva a concluir, en su epílogo final, la falta de efec-
tividad real de la normativa eclesiástica y de la acción de la monarquía 
para actuar influyendo en la dimensión más privada de las comunida-
des rurales del norte de España, territorios periféricos y alejados de los 
núcleos de poder, para adecuar las conductas a la reforma que había 
preconizado el Concilio de Trento. Aunque en este sentido se produje-
ran ciertos avances en las ciudades, no se dieron estos en la población 
mayoritaria del mundo rural. La vida de un campesinado sin formación 
letrada y aferrado a hábitos y prácticas ancestrales cambió poco, su re-
sistencia fue grande en la vida privada, en los comportamientos vitales, 
personales y familiares, especialmente en lo que se refiere a la moral 
sexual, que respondía a un consenso social sobre lo correcto e inco-
rrecto, dentro de un clima de permisividad general.  La acción de los 
obispos se centró más en los cambios que atañían a los aspectos litúr-
gicos. Termina Ofelia Rey haciendo un llamamiento a indagar más so-
bre los comportamientos vitales de personas y familias, para detectar 
con mayor precisión aún todo lo que queda fuera del discurso oficial, 
a explotar el “gran número de procesos penales que iluminan compor-
tamientos transgresores de las normas morales de la Iglesia y la com-
plicidad colectiva que los rodeaba”.  



- 21 - 

En definitiva, se trata de un denso e inteligente libro, que explora, 
más allá de normativas y de textos prescriptivos, la realidad de un tema 
importante, la aplicación práctica de la reforma tridentina en un amplio 
territorio como el del norte y noroeste de España, basándose en la ex-
plotación crítica de una amplia bibliografía que abarca todo lo hasta 
ahora investigado sobre esta temática, y sobre todo en una abundante 
y rigurosa investigación primaria llevada a cabo por la autora en múl-
tiples archivos –Real Chancillería de Valladolid, General de Galicia, 
de las diversas diócesis gallegas, etc.-, para responder a preguntas y 
reflexiones certeras que son capaces de exponer cómo, más allá de los 
grandes movimientos de reforma patrocinados por la Iglesia y el Es-
tado, la aplicación real de los mismos podía quedar a gran distancia de 
los grandes objetivos planteados.  

 
INMACULADA ARIAS DE SAAVEDRA ALÍAS 

Granada, junio de 2025 

 





 

 

 
 
 

Introducción 
 
 

La Cátedra Felipe II de la Universidad de Valladolid y su directora, 
Margarita Torremocha, me han dado la oportunidad de detenerme a 
reunir datos que he ido recopilando y, a veces, publicando, a lo largo 
de muchos años, sobre algo que siempre me ha interesado: la dificultad 
de los poderes para entrar en el foro privado y más si se trataba de so-
ciedades rurales y periféricas de la Edad Moderna. Así pues, este libro 
no propone un tema nuevo, sino reverdecer el interés por las personas 
que durante el reinado de Felipe II vivían en ámbitos rurales y alejados 
de los centros y sobre las que, desde arriba y sin apenas conocerlas, se 
tomaban decisiones que afectaban a su existencia privada1.  

No voy a entrar en el debate sobre confesionalización y discipli-
namiento porque tiene especialistas que lo han planteado con mejores 
armas conceptuales que las mías. No eludo mi opinión, algo escéptica 
porque me he criado en una aldea y creo entender cómo se ven las co-
sas desde lejos de las ciudades y de las autoridades; porque me formé 
en demografía –el mejor modo de entrar en la verdadera intimidad hu-
mana del pasado– y en historia rural –idónea para conocer las relacio-
nes comunitarias y la organización territorial– y porque soy autora de 
una tesis en la que, no sin sorpresa –y de mi director, el profesor Eiras 
Roel–, me reveló a un campesinado resistente a las presiones de los 

  
1 Ofelia Rey Castelao, “La Iglesia en Galicia en tiempos de Felipe II: la aplicación 
del Concilio de Trento”, en Felipe II (1527-1598), III, dir. De José Martínez Mi-
llán, (Madrid: Parteluz, 1998) 341-364. Investigación financiada con el Proyecto 
Ciudades y villas del Noroeste Ibérico: gobernanza y resistencias en la Edad Mo-
derna, PID2021-124823NB-C21, Agencia Estatal de Investigación y Ministerio 
de Ciencia en Innovación. 



- 24 - 

poderosos y generador de una conflictividad inusitada y diversa de ca-
rácter anti-clerical. No está de más añadir que mi experiencia investi-
gadora ha transcurrido entre los anaqueles de los archivos eclesiásticos, 
en una Universidad fundada por un arzobispo y en una ciudad levítica 
hasta hace bien poco.  

En esencia, lo que me he planteado es exponer de modo razonado 
los flancos débiles de la aplicación del Concilio de Trento en tiempos 
de Felipe II en la franja que va de la frontera con Francia a la de Portu-
gal, es decir desde los territorios vascos y cántabros pertenecientes a la 
diócesis de Burgos, hasta Tui, Ourense y Astorga (esta por tener parte 
en Galicia), pasando por la diócesis de Oviedo (que incluía buena parte 
de León) y los otros obispados gallegos: Mondoñedo, Lugo y, sobre 
todo, Santiago, el que, seguido por Burgos, ocupaba el nivel más alto 
en el ranking del poder eclesiástico en ese extensísimo espacio penin-
sular. 

Los obispos de ese período y el clero recorren todo el libro, pero 
me he centrado en otros dos planos. No hablaré de los logros de los 
obispos, que han sido suficientemente tratados, sino de aquellas defi-
ciencias de su personalidad y de su gobierno que limitaron su capaci-
dad de actuación y, sobre todo, de los fallos que hicieron inviables al-
gunas de las reformas a las que estaban obligados porque así se lo mar-
caba el guion dictado por la monarquía y el papado, sin que estos les 
diesen el instrumental suficiente: el de la información. Así pues, en una 
primera parte se analiza el problema de la organización territorial de 
las diócesis; el desconocimiento de sus características naturales –la 
condición rural general, el hábitat disperso, la carencia de una red ur-
bana–, y en especial de las especificidades de las comunidades de la 
costa y de la montaña, incluidas las enormes dificultades de comuni-
cación con la corte; la movilidad y los movimientos migratorios que 
ya formaban parte del comportamiento demográfico norteño, y el do-
minio de una cultura oral y plurilingüística, con un nivel de analfabe-
tismo que anulaba todo lo que en la implantación de las reformas de-
pendiera de lo escrito.  

La segunda parte aborda la aplicación de los mandatos tridenti-
nos a través de los sacramentos que afectaban a las personas en su 



- 25 - 

dimensión individual: el bautismo, la confirmación, el matrimonio y el 
orden sacerdotal. En los años ochenta del siglo XX, el éxito de las ac-
titudes ante la muerte tuvo el efecto de poner al primero y al tercero a 
la sombra –el segundo fue siempre ignorado– y de cederlos a la historia 
de la familia de nuevo cuño, dado que constituían dos pilares de la for-
mación del núcleo familiar. No se cedió a terceros el cuarto de esos 
sacramentos, bien asistido por una historiografía que ha sabido vincu-
lar la faceta religiosa e institucional con la social e intelectual, con es-
pecial atención a los obispos y a los cabildos, y, aunque menos de la 
que merecería, al bajo clero. La transgresión de las normas transcurrió 
en paralelo gracias a la fortuna historiográfica de la Inquisición, entre 
cuyos resultados quedó claro que el Norte peninsular –de cristianos 
viejos– era difícilmente controlable, incluso para una institución tan 
temida. 

 Sin embargo, mirando hacia atrás, lo que se perdió en el camino 
ha sido la explicación de una visión casi antagónica de la dimensión 
religiosa, si se contrasta la idea de una sociedad movida por el miedo 
a la muerte y el deseo de salvación, con las formas de entender la vida 
y de atender a los mandatos de la Iglesia y de la monarquía en aquello 
que consideraba propio, resistiendo calladamente a la imposición de lo 
que no se adaptaba a su conveniencia o a sus necesidades, quebrándolo 
de mil maneras posibles, o rechazándolo activamente. Ni que decir 
tiene, los modos sutiles de resistencia no eran desconocidos para la 
monarquía ni para los obispos, pero poco podían hacer, por ejemplo, si 
alguien descontento o temeroso se fuese de su comunidad y pusiese 
tierra por medio, porque ni se podía prohibir por ley, ni había medios 
para coartar la movilidad. Tampoco se podía hacer mucho más que 
advertir y amonestar cuando trascendían al público comportamientos 
morales fuera de los mandatos doctrinales, salvo si eran escandalosos 
o delictivos. Ni se podía contrarrestar la connivencia de las comunida-
des y sus clérigos, incluso la de familiares de la Inquisición y de los 
jueces locales, tanto porque unos y otros tenían que convivir con los 
feligreses y vasallos, como porque sus hábitos y costumbres no diferían 
de las de estos. Las últimas páginas están dedicadas a las faltas de res-
peto hacia el clero parroquial, no a los conflictos con las instituciones 
rentistas ni con las autoridades del ámbito civil, sino con ese sector 



- 26 - 

clerical más próximo y que por la tonsura estaba obligado a impartir la 
doctrina, administrar los sacramentos y dar ejemplo.  

En definitiva, no es mi pretensión rebatir lo que se ha escrito hasta 
ahora, sino invertir el planteamiento, atendiendo especialmente a la 
base de la pirámide social en un espacio eminentemente rural y lejano 
al epicentro de la monarquía, observar cada sacramento desde puntos 
de vista diferentes del religioso y llamar la atención hacia el hecho de 
que el proceso de confesionalización y de disciplinamiento –prolonga-
ción o reinterpretación del concepto de hegemonía cultural– se basa en 
la documentación generada por las dos instancias de poder que asu-
mieron la implantación del Concilio de Trento. No está de más recor-
dar a Peter Burke y su prudente, pero incisiva, crítica sobre dar por 
bueno lo que vendría siendo algo así como una profecía autocum-
plida2, y advertencias más recientes sobre las expectativas generadas 
por el Concilio. 

La observación desde abajo y a partir de fuentes diferentes y de 
uso más general y cotidiano y desde métodos menos narrativos y con 
más cifras, revela que el éxito tridentino fue mucho menor del espera-
ble y que los logros solo lo fueron por goteo lento hasta casi 1750. Es 
decir, dos siglos después de finalizado el Concilio a lo largo de los cua-
les se fueron haciendo pruebas con los consiguientes fallos o, lo que 
era de mayor impacto, cambiando de criterio. A este respecto, baste 
señalar que desde comienzos del siglo XVII la Inquisición fue reorien-
tada hacia la persecución de judeo-conversos, dando la impresión de 
que los delitos relacionados con la moral se habían superado, y lo 
mismo sucedió con las visitas pastorales, de modo que un problema no 
desaparecía, sino que se abandonaba o se daba prioridad a otro. La 
cuestión está en si hubo más fallos que soluciones acertadas. Por otra 
parte, si llevamos el proceso hasta mediados del siglo XVIII, lo pone-
mos a las puertas de otro, el de secularización, ya que no de descristia-
nización. Falta por decir que el discurso del éxito se basa más en la 

  
2 Peter Burke, Cultura popular en la Edad Moderna, (Madrid: Alianza, 2010), 1, 
1978. 



- 27 - 

comparación con lo que había antes de Trento que con lo que se pro-
dujo después, que sería lo más adecuado. 

Así pues, es conveniente introducir el concepto de resistencia, 
como ya hemos sugerido, un concepto fluido, cuya aplicabilidad al pe-
ríodo de Felipe II –como a otros– se enfrenta a una documentación 
limitada y sesgada desde la cultura hegemónica, que solo se puede su-
perar a partir de una indagación diversificada y de una severa crítica de 
fuentes3. Bastaría con adaptar algunos de los elementos teóricos de Ja-
mes Scott4, o con recordar los presupuestos de Muchembled sobre que 
los habitantes del rural tenían una visión del mundo moralizada, pero 
bajo sus propios códigos, verdadera barrera frente a los modos de im-
posición que venían “de fuera” de la propia comunidad5. A eso podría 
atribuirse que lo que no entraba en los parámetros urbanos o en lo ca-
nónico se hayan considerado como hábitos y comportamientos propios 
de la “cultura popular”, cuando afectaban a todo el espectro social, de 
modo especial cuando lo normativo interfería en lo privado. No se 
puede olvidar la pasmosa facilidad con la que esos habitantes del rural 
iban a la justicia, como veremos a lo largo de estas páginas, para las 
que hemos acudido a archivos judiciales y notariales que nos han faci-
litado la casuística con la que ilustramos problemas y temas concretos. 

Esta otra perspectiva desde abajo no es ajena a la generalización, 
cuando la bibliografía deja patente la fuerza de las diferencias territo-
riales, incluso en el espacio que nos interesa, homogéneo solo en sus 
caracteres naturales. La escasa valoración de esa diversidad rezuma to-
das las medidas de Felipe II o el contenido de los sínodos de los obis-
pos, ajenos en gran medida a que sus mandatos chocarían con una 

  
3 Como pionero, es de destacar a Tomás Mantecón, Contrarreforma y religiosi-
dad popular en Cantabria, (Santander: Universidad de Cantabria,1990), 35. 
Véase del mismo, “Acciones comunitarias y cultura plebeya en la España rural 
del Antiguo Régimen”, Millars 51-2 (2021): 47-80. 
4 James C. Scott, Los dominados y el arte de la resistencia (Txalaparta: Era, 
2003). 
5 Robert Muchembled, Insoumises: une autre histoire des Françaises, XVIe-XXIe 
siècle (París: Autrement, 2022), 45. 



- 28 - 

realidad que apenas conocían y que cambiaba cuando se iban a otras 
diócesis. El contraste entre los obispados que componen el territorio 
elegido se acompaña de una dosis comparativa, para lo que hemos op-
tado por referirnos a la Bretaña francesa, no solo por las evidentes si-
militudes en todo, sino porque dispone de una extensa y rica bibliogra-
fía del tipo que nos interesa6.  

En la actualidad, la comparación rige muchos de los estudios so-
bre el período de Felipe II7. Por falta de espacio y, dado que en gran 
parte nos basamos en esa bibliografía, solo haremos mención a las pu-
blicaciones más generales, en especial las de Fernández Terricabras y 
de Maximiliano Barrio Gozalo8, así como a todos y cada uno de los 
autores y autoras de la gigantesca Historia de las Diócesis Españolas, 
que reúne síntesis territoriales de una enorme utilidad. 

 
 
 

  
6 Una obra clave es Histoire religieuse de la Bretagne, ed. de Guy Devailly 
(Chambray: C.L.D., 1980), en la que participaron autores de reconocido re-
nombre. De no menos importancia, la tesis de Georges Minois, Un échec de la 
Réforme catholique en Basse-Bretagne: le Trégor du XVIe au XVIIIe siècles 
(Rennes: 1984), publicada en forma de artículos y en la monografía Histoire re-
ligieuse de la Bretagne (Quintin: Gisserot, 1991). 
7 Ignasi Fernández Terricabras, “Éxitos y fracasos de la Reforma católica. Francia 
y España (siglos XVI-XVII)”, Manuscrits 25 (2007): 129-156. 
8 Ignasi Fernández Terricabras, Felipe II y el clero secular: la aplicación del con-
cilio de Trento (Madrid: SECCC, 2000). Maximiliano Barrio Gozalo, El clero en 
la España Moderna (Madrid: CSIC, 2010). 



 

 

 
 
 

1. Desde la cima de la pirámide 
 

 
1.1. Los obispos de Felipe II 

 
El episcopado de la franja norte y noroccidental de tiempos de 

Felipe II se conoce bastante bien por estudios referidos a cada diócesis 
o por trabajos de conjunto, cuyo contraste con el panorama general es-
tudiado por Fernández Terricabras permite ver que encaja con ese mo-
delo. Además, en esa obra se analizan las actuaciones de aquellos obis-
pos de nuestras diócesis que participaron en el Concilio de Trento y 
que fueron premiados con alguna de las sedes que nos interesan, lo que 
nos exime de definirlos en su totalidad. Es decir, los que estuvieron en 
el Norte fueron parte de los 194 que Felipe II nombró para Castilla, 
Aragón y Navarra9 y no desmienten el perfil general: la mayoría tenía 
su origen en las dos Castillas y había pasado por alguna de las tres 
grandes universidades –Salamanca, Alcalá y Valladolid– a las que acu-
dían las clases dirigentes, o a centros eclesiásticos como los jerónimos 
de Sigüenza y de El Escorial, y tenían experiencia en cargos institucio-
nales, incluso si eran miembros de órdenes religiosas.  

Lo que queremos subrayar es que los obispos tuvieron en todo 
momento el control sobre el relato que presentaban a la corona y al 
papado y que dejaron para la posteridad. No en vano de ellos emanaron 
textos normativos (sínodos, constituciones), orientativos (advertencias 
a curas, catecismos) e informativos, de modo que las principales fuen-
tes de información sobre sus trayectorias son esos textos programáti-
cos, las visitas ad limina elaboradas por los propios obispos, y episco-
pologios de sus diócesis que ellos mismos promocionaron para que, 

  
9 Fernández Terricabras, Felipe II y el clero…, 284. 



- 30 - 

luego, se incluyeran sus vidas. Su memoria fue recordada en muchos 
casos en oraciones fúnebres y en textos hagiográficos, escritos o encar-
gados en su momento o tiempo después por sus familiares y afines que 
querían redondear la imagen de los prelados, a veces para afrontar al-
guna duda sobre sus trayectorias. En ninguno hallaremos referencias a 
lo que no era rigor en el cumplimiento de los mandatos de Trento, ab-
negación en la labor pastoral y asistencial, corrección en los compor-
tamientos y magnanimidad, esta última para con quienes escribieron 
esos textos10. 

Así pues, sobre todos está dicho todo, en apariencia, pero todos 
responden a una especie de plantilla y a un modelo intercambiable so-
bre el que solo tenemos que rellenar alguna diferencia11, lo que se re-
fleja en biografías recientes, en especial las de quienes participaron en 
Trento o de los que pertenecieron a órdenes regulares, que dan por 
bueno el contenido de esas fuentes, sin ir a otras donde observar otras 
facetas. En nuestra opinión, el discurso global está muy bien construido 
y es tan acorde con lo que se esperaba de ellos, que es ahí precisamente 
donde está el fallo. Si atendemos a los obispos franceses, portugueses 
e italianos o a los españoles en América, leeremos prácticamente lo 
mismo: visitaron sus diócesis con gran sacrificio; hicieron sínodos y 

  
10 Planteamos esta cuestión en Ofelia Rey Castelao, “¿Biografía o hagiografía? 
Memorias breves del arzobispo Don Francisco Blanco de Salcedo”, en Cuatro 
Textos. Cuatro Contextos ed. de Ofelia Rey Castelao (Santiago de Compostela: 
Universidad, 2004), 13-102. Nos remitimos al trabajo modélico de Fernando Suá-
rez Golán, ¿Príncipes o pastores? La imagen de los arzobispos de Santiago entre 
la realidad y su espejo, (Santiago de Compostela: Universidad, 2021).  
11 Por ejemplo, en Portugal, José Pedro Paiva, “La reforma católica en Portugal 
en el periodo de la integración del reino en la Monarquía Hispánica (1580-1640)”, 
Tiempos modernos (2010) 20, http://www.tiemposmodernos.org/tm3/in-
dex.php/tm/article/view/220. Del mismo, “O Estado na Igreja e a Igreja no Es-
tado. Contaminações, dependências e dissidência entre o Estado e a Igreja em 
Portugal (1495-1640)”, Revista Portuguesa de História, 40 (2008-2009): 383-
397.Véase también, Domingo L. González Lopo, “El alto clero gallego en tiem-
pos de Felipe II”, en El Reino de Galicia en la monarquía de Felipe II, ed. de 
Antonio Eiras (Santiago de Compostela: Xunta, 1998), 313-343. 

http://www.tiemposmodernos.org/tm3/index.php/tm/article/view/220
http://www.tiemposmodernos.org/tm3/index.php/tm/article/view/220


- 31 - 

dictaron constituciones; crearon cátedras de latinidad y seminarios para 
mejorar la calidad del clero; establecieron los exámenes de entrada en 
los beneficios; fomentaron las misiones; apoyaron fundaciones asis-
tenciales, y daban ejemplo con su propio comportamiento virtuoso. La 
coherencia del discurso es fácil de explicar: todos buscaban hacer ca-
rrera y seguían un modelo narrativo ya anterior al Concilio de Trento 
y que seguirá vigente durante toda la Edad Moderna, sobre todo des-
pués de la publicación de la vida de Carlos Borromeo.  

Todo ello es cierto, pero una parte de lo que decían haber hecho 
es dudoso: el caso más claro es el de las visitas, al ser poco creíble que 
hubieran visitado sus diócesis más que de forma marginal, dado el 
enorme número de parroquias que las componían o las circunstancias 
de los propios obispos, de modo que no pasaban de haber ido a unas 
cuantas localidades. Otras cosas, la mayor parte, son incomprobables 
y no es fácil ir más allá a falta de verdaderos archivos de los prelados, 
por cuanto al ser una institución unipersonal y transitoria, se llevaban 
consigo los documentos que considerasen suyos o los heredaban sus 
familias o sus órdenes religiosas. La administración diocesana era muy 
reducida y sin apenas personal fijo, o estaba confundida con la admi-
nistración catedralicia, de modo que las ausencias documentales son 
muy considerables. Por otra parte, seguramente había actuaciones que 
se hacían de forma verbal y de las que no hay apenas huella: por ejem-
plo, de los exámenes para acceso a los beneficios curados, teórico 
punto fuerte de la reforma del clero, en muchos casos no se conservan 
datos hasta el siglo XVIII.  

No entraremos en hacer el diagnóstico general, porque está he-
cho, sino en los flancos débiles que obligan a reflexionar por cuanto 
afectaban al conjunto del clero diocesano y, por capilaridad, llegaban 
a los fieles. Queremos llamar la atención sobre la paradoja de que antes 
de Trento, la preparación de las reformas se hizo en tiempos de unos 
obispos –más hombres de leyes que teólogos– que residieron poco o 
nada en sus diócesis y que no se implicaron en sus problemas, tanto 
porque sus pontificados fueron breves como porque su interés estaba 
en actualizar el estado de las rentas y de los patrimonios de sus mitras 
y en conseguir rápidos ascensos a destinos más de su agrado y mejor 



- 32 - 

remunerados. Sus reformas, por lo tanto, habían sido más teóricas que 
reales –volvemos a la eficacia del relato– e implementadas por el go-
bierno estable, es decir, por los provisores y aquellos componentes de 
los cabildos catedralicios que les eran favorables. 

Los designados por Felipe II, en especial después de terminado 
el Concilio, supusieron una notable mejora, al menos sobre el papel, 
de modo que el proceso de cambio se vio reforzado y acelerado por 
una generación, la primera postridentina –en muchos casos, padres 
conciliares premiados por del rey– y la segunda, que quizá fue la que 
intentó con mayor vigor poner en marcha las decisiones conciliares. 
En teoría se hicieron más sínodos, en las catedrales carentes de ellas se 
crearon las canonjías de oficio –esenciales para la formación del clero–
, se practicaron las visitas diocesanas, se crearían los seminarios con-
ciliares y se habría generado una dinámica y una actividad destinadas 
a responder a los mandatos del Concilio. Y cuando no era así, se res-
ponsabilizaba a los cabildos catedralicios o a otros poderes –los locales 
en especial–, empeñados en enmendar la plana a unos obispos que de 
forma casi general no eran nativos de las diócesis donde ejercían y que 
llegaban rodeados de sus propios equipos y familias. 

Empezando por lo más simple, el absentismo –un problema es-
tructural–, se agravó durante el propio Concilio porque varios obispos 
del norte fueron enviados a sus sesiones, por más o menos tiempo, 
pero, en cualquier caso, interrumpiendo su labor en las diócesis, como 
sucedió con la larga ausencia de don Francisco Manrique de Lara, 
obispo de Ourense; la de Rojas Sandoval, obispo de Oviedo, o los su-
cesivos arzobispos de Santiago. Después, parece haberse mitigado, en-
tre otras cosas porque el propio rey los convocó menos para cumplir 
funciones políticas o de representación como las que en tiempos de 
Carlos V se encomendaron a muchos. No obstante, de ese estilo fueron 
las largas ausencias de Manrique de Lara, quien quizá nunca residió en 
Ourense de donde fue obispo de 1542 a 1556, y las de don Francisco 
Pacheco de Toledo en Nápoles y en Roma y su constante ir y venir 
mientras era obispo de Burgos –estuvo fuera de 1567 a 1574–, aunque 
quizá por eso alcanzó el cardenalato y logró que en 1574 la diócesis 
pasase a archidiócesis y sede metropolitana.  



- 33 - 

Ni que decir tiene, eran problemas similares a los de Bretaña, terri-
torio comparable con el nuestro, cuyos obispos estaban ausentes las más 
de las veces, delegando las visitas en sus vicarios y, si residían en la dió-
cesis, solían hacerlo en ciudades que no eran sus sedes12. El decreto de 
residencia obligaba a los obispos a vivir en la capital diocesana –esencial 
para controlar a los cabildos catedralicios– pero los encontronazos con 
esas y otras instituciones y poderes motivaron que pasasen temporadas 
en ciudades y villas de sus territorios; por ejemplo, los obispos de Oviedo 
con frecuencia residían en Gijón, los de Mondoñedo en Viveiro, los de 
Santiago en A Coruña o Pontevedra, etc. Los prelados acumulaban ex-
periencias de que cualquier ausencia equivalía a dejar a los canónigos en 
libertad de acción, aunque no se dijese abiertamente, de modo que las 
estancias en otros lugares las justificaban en la atención espiritual, la 
práctica de la visita o las campañas de confirmación.  

Así parecía que estaban cumpliendo su deber de visitar la diócesis 
con asiduidad, cuando la mayoría de los obispos lo incumplió. Por razo-
nes de agenda y de condiciones climáticas, en el norte se reducían a unos 
meses al año y las parroquias más alejadas, en especial las áreas de mon-
taña o de costa, ni eran siquiera visitadas por ellos. Realmente, las visitas 
en persona de las que hablan en sus informes a Roma o al rey eran mu-
chas, en apariencia, pero eran parciales –solo a determinadas zonas– y 
las más completas fueron delegadas en visitadores de confianza.  

Además de ese déficit, que afectaba a la impartición de la confir-
mación, como veremos, cada prelado o uno mismo, pero en diferentes 
momentos, establecía objetivos y criterios diferentes para cada visita, por 
lo que no es fácil hacer un seguimiento de lo que se había hecho o del 
estado de cosas. Entre esos criterios no siempre estaban los religiosos 
sino los estadísticos: una famosa visita a la enorme archidiócesis de San-
tiago, iniciada a fines del XVI y practicada durante años por el canónigo 

  
12 Francis Brumont, “Le clergé diocésain dans la France moderne”, Obradoiro 
de Historia Moderna 22 (2013): 231-248. Bruno Restif, La révolution des pa-
roisses. Culture paroissiale et Réforme catholique en Haute-Bretagne aux XVIe 
et XVIIe siècles (Rennes : Presses Universitaires, 2006). 



- 34 - 

andaluz Jerónimo del Hoyo13, es ante todo un recopilatorio de datos so-
bre reparto del diezmo, derechos de presentación, valor de los curatos, 
etc., con pinceladas sobre cofradías y ermitas, sin mención alguna al 
comportamiento del clero o de los fieles. Con seguridad los prelados die-
ron por cubierto el requisito con las campañas de recogida de datos eco-
nómicos que Felipe II les solicitó en 1573, 1587 y 1591 para implantar 
cambios fiscales. En más de una ocasión la bibliografía ha confundido 
esos recopilatorios con visitas, cuando no tenían contenido canónico. 

En parecido sentido, debemos preguntarnos por la teórica dupli-
cidad con las visitas que realizaban los inquisidores. Más allá de los 
conflictos de competencias o la diferente orientación de unas y de 
otras, sus objetivos de control moral y doctrinal coincidían, por lo que 
no tendría mucho sentido que un obispo visitase un territorio al poco 
de pasar un inquisidor, lo que valdría como pretexto para no hacerlo. 
Del contraste de unas y otras debería salir una línea de conducta y no 
es así, lo que nos lleva a cuestionar los resultados positivos de los que 
alardeaban unos y otros. Por ejemplo, en 1586 el obispo don Juan del 
Yermo visitó su diócesis, Mondoñedo, y en 1587 lo hizo el inquisidor 
Montoya, sin que este viese nada de particular, pero en 1613 el obispo 
Mejía de Tovar detectó importantes fallos de comportamiento de los 
feligreses, en especial los referidos a la falta de respeto a los templos y 
a los defectos de moral, de modo que desmentía a ambos14.  

Las visitas planteaban a los inquisidores los mismos problemas 
que a los obispos, y todos las consideraban una tarea engorrosa y des-
agradable, que los alejaba de la capital, dando tiempo a sus enemigos 
para hacerse fuertes. A la monarquía le interesaban sobre todo los 

  
13 Jerónimo del Hoyo, Memorias del Arzobispado de Santiago, (Santiago de 
Compostela: Consorcio, 2016). García Hourcade, José Jesús y Irigoyen, An-
tonio, “Las visitas pastora-les, una fuente fundamental para la historia de 
la Iglesia en la Edad Moderna”, Anuario de Historia de la Iglesia 15 
(2006): 293-301. 
14 Jaime Contreras Contreras, El Santo Oficio de la Inquisición de Galicia (Ma-
drid: Akal, 1982), 506. Pegerto Saavedra, La vida cotidiana en la Galicia del An-
tiguo Régimen, (Barcelona: Crítica, 1994), 284 y 303. 



- 35 - 

núcleos portuarios de mayor actividad y las fronteras, pero unos y otros 
pretextaron la dificultad de los caminos, el clima y los peligros, los 
contagios en los puertos, etc. Así pues, los inquisidores no visitaban 
todo el territorio, sino que iban de villa en villa desde donde se envia-
ban los edictos a los pueblos. En el tribunal de Calahorra no se hicieron 
entre 1550 y 1559 y hubo tres en 1561, 1569 y 1571; en 1574 y 1576 
a sendos fragmentos; en 1588 a los puertos de Santander y tras la de 
1595 no hubo otra hasta 1610. En Galicia no constan antes de 1560 y 
solo hubo 16 entre 1562 y 1599 (1569, 1571, 1579 y 1581), entre 1585 
y 1592 y luego decayeron; tampoco eran completas, sino que se cen-
traron en los obispados de Santiago y Tui; en Ourense no las hubo hasta 
1579, en Lugo –en el rural de forma especial, pero en las zonas más 
pobladas– y Astorga hasta 1580 y en Mondoñedo en 158615.  

Cada vez se hicieron menos y más breves y siempre fueron mal 
acogidas, incluso por los clérigos, que alertaban a sus feligreses de los 
peligros de delatarse entre sí, y de los señores de vasallos, que reco-
mendaban u ordenaban que no se denunciara a los vecinos. Unos y 
otros veían a la Inquisición como una institución terrenal y no divina 
y, sobre todo, como un cuerpo extraño. Fugas y ocultaciones, además 
de expresiones de resistencia, fueron frecuentes en los tres tribunales 
del norte, más intensas en los núcleos portuarios donde las redes co-
merciales protestaron o se organizaron para no colaborar16. La falta de 
efectividad fue una de las causas de su ralentización y desde 1600, el 
cambio de orientación de la Suprema dejó de lado el interés por el rural 
y por los temas de moral que afectaban al foro privado, no porque los 
delitos disminuyeran, sino porque eran marginales a otros que la co-
rona y el Consejo consideraron prioritarios, como la persecución de los 
judeoconversos. 

  
15 Iñaki Reguera, La Inquisición española en el País Vasco: El tribunal de Ca-
lahorra, 1513- 1570, (San Sebastián: Txertoa, 1984), 159.  Antonio Bombín Pé-
rez, La inquisición en el País Vasco: el Tribunal de Logroño, (Bilbao: 
UPV,1997), 36. Contreras, El santo Oficio…, 476 y 484. 
16 Contreras, El santo Oficio…, 482 y 491. Reguera, La Inquisición española…, 
175. 



- 36 - 

Si la residencia de los obispos fue cumpliéndose más o menos, 
también se redujeron los períodos de sede vacante con respecto a la 
primera mitad del siglo XVI, pero la fugacidad o duración breve de mu-
chos mandatos corrigen a la baja esa apreciación. En conjunto, más de la 
mitad de los obispos nombrados por Felipe II gobernó una sola diócesis, 
lo que parece positivo, pero un 28,3% pasó por dos, casi el 14% por tres 
y el resto por cuatro o más17, lo que, si se añade a que no empezaban sus 
carreras con menos de cuarenta años, cabe pensar que cuanto más avan-
zaban en sus ascensos, menos ágiles estarían. Por otra parte,  en las dió-
cesis pequeñas, seguramente en donde era más necesaria la presencia de 
los obispos, la duración fue muy breve y el gobierno fue ocupado cada 
poco por un prelado nuevo y, entre medias, se producía un vacío: por 
ejemplo, en Mondoñedo los gobiernos duraron apenas cinco años y la 
suma de las vacantes revela que el 16% del tiempo estuvo sin titular o 
este no tomó posesión. Astorga, una diócesis complicada, fue otro caso 
así: entre 1548 y 1615 fue objeto de diez nombramientos: uno murió an-
tes de ir allí; tres fallecieron cuando llevaban dos o tres años en el go-
bierno, y los demás ascendieron pronto y el único que duró, don Diego 
Sarmiento de Sotomayor (1555-1571) fue seguido por una vacante hasta 
junio de 157418. Para una sede tan importante como Santiago que, ade-
más, era metropolitana, fueron designados siete, de los que uno solo 
tomó posesión y dos no llegaron a estar cuatro años, y aunque todos re-
sidieron en Santiago, don Juan de San Clemente estuvo por un tiempo 
en Valladolid para resolver pleitos ante la Chancillería y acudió a visitar 
la lejana vicaría de Alba y Aliste en 1592 y 159419.  

Felipe II estaba convencido de la docilidad del episcopado de su 
reino y en realidad sus prerrogativas sobre la iglesia eran vistas 

  
17 Fernández Terricabras, Felipe II y el clero…, 278. 
18 Isidro García Tato, “La diócesis de Astorga en la Edad Moderna”, Iglesias de 
Zamora y Astorga. Historia de las Diócesis Españolas coord. por José Sánchez 
Herrero (Madrid: BAC, 2018), 133-356. 
19 Baudilio Barreiro Mallón, “La diócesis de Santiago en la época moderna”, en 
Santiago de Compostela y Tuy-Vigo. Historia de las Diócesis Españolas, coord. 
de José García Oro (Madrid: BAC, 2002), 215. 



- 37 - 

positivamente por los prelados. El acto simbólico por el cual cada vez 
que un obispo era presentado a Roma, el elegido tenía que agradecérselo 
al rey, no era contestado, pero hubo alguna excepción significativa como 
el arzobispo Blanco, de Santiago, obligado a presentarse en la corte para 
cumplir tras intentar eludirlo. Las pruebas de fidelidad menudearon, 
como el alineamiento con el rey en 1556-1557 en su derecho de tomar 
las armas contra el papa; el obispo de Lugo, Suárez de Carbajal le pro-
puso apropiarse de rentas eclesiásticas con esa finalidad20. Una ocasión 
singular fue la guerra de anexión de la corona de Portugal, en la que tam-
bién se posicionaron de su lado, pero hubo comportamientos díscolos. 
El más llamativo fue el de don Diego de Torquemada, obispo de Tui. Su 
gobierno, en teoría duró cerca de veinte años –con largas ausencias en 
1572-74 y 1576-78 por motivos personales–, pero estuvo empañado por 
haber recibido al fugitivo Prior de Crato y a los obispos de Porto y Braga. 
Quizá Felipe II estuviera mal informado, ya que estuvo a punto de de-
signarlo para Sevilla, nombramiento frustrado por un sector de la corte; 
el rey ordenó al regente de la Audiencia de Galicia que hiciese averigua-
ciones, como resultado de lo cual, Torquemada no fue promocionado, 
pero generó una vacante larga al vivir en Madrid. La mala suerte quiso 
que su sucesor, don Fernando Gaitán, muriese en 1582 antes de tomar 
posesión. 

Las visitas ad limina eran el instrumento de control de los obispos 
por parte del papado –para la monarquía no eran de interés y no vigilaba 
su cumplimiento– y son una documentación de gran valor, siempre que 
los datos que los prelados aportaron se contrasten con otros21. Más allá 
de esto, para los obispos era una incómoda imposición, que a mediados 
del siglo XVI había derivado en una práctica rutinaria que se cubría 
desde las propias sedes enviando a un procurador que, con frecuencia, 
carecía de relación con la diócesis en turno de revista, hasta el punto de 
que en 1540 los obispos de Tui y de Lugo delegaron en el mismo. Ir a 
Roma era difícil y costoso, más desde lugares tan mal comunicados 

  
20 Fernández Terricabras, Felipe II y el clero…, 262. 
21 La bibliografía a este respecto es inabarcable. Nos remitimos a las obras de 
Maximiliano Barrio, Fernández Terricabras y otras ya citadas. 



- 38 - 

como los del norte. Gregorio XIV renovó la orden de ir, sin prohibir la 
vía interpuesta, y en 1593 Clemente VIII la consintió, sin que esas faci-
lidades lograran que los obispos atendiesen su obligación. Por ejemplo, 
ninguno de los de Astorga hizo visitas ad limina en tiempos de Felipe 
II22. El arzobispo de Santiago, don Juan de San Clemente en 1594 adujo 
su mala salud, su edad provecta y la necesidad de estar en Compostela 
para prevenir los ataques ingleses a Galicia, por lo que envió a su fami-
liar, don Cristóbal de Salinas, pero la Congregación romana consideró 
que sus informes eran insuficientes y el arzobispo tuvo que enviar en 
1595 a otro representante a Roma, el canónigo Andrés de Morales, 
miembro de su parentela, quien llevaría la documentación que se le re-
quirió23.  

En 1596 Felipe II recibió una carta del papa en la que lamentaba 
que los obispos parecían señores temporales más que pastores y que es-
taban pendientes de su ascenso social y económico y de los cargos cor-
tesanos, sin preocuparse de la administración de las órdenes clericales o 
del sacramento de la confirmación; no celebraban misas en las festivida-
des solemnes e incluso no asistían a los oficios divinos; y no visitaban 
las diócesis o delegaban esa obligación en terceras personas, o se limita-
ban a ir a las ciudades importantes, aparentando que cumplían. El 26 de 
julio y el 10 de agosto de aquel año, Clemente VIII remitió breves a cada 
obispo –que la Cámara de Castilla se resistió a enviarles– enumerando 
quejas concretas, como las que afectaban al compostelano San Cle-
mente24. En 1597 y 1598 los prelados respondieron y entre ellos ese mi-
trado, alabando la actuación pastoral de sus obispos sufragáneos –la 
provincia eclesiástica de Santiago llegaba hasta Badajoz– y asegu-
rando que, si alguno no residía, era por estar ocupado en asuntos para 
la paz del reino, la defensa de la fe o el servicio de la Iglesia; sobre sí 
mismo afirmaba que había residido siempre y que visitaba cada año un 
centenar del millar de sus parroquias, lo que distaba de ser verdad.  

  
22 García Tato, “La diócesis de Astorga”, 323. 
23 Manuel R. Pazos, El episcopado gallego a la luz de documentos romanos (Ma-
drid: CSIC, 1946), I, 62-63. 
24 Fernández Terricabras, Felipe II y el clero… 278, 281. 



- 39 - 

La parte fundamental de la acción episcopal, sin duda, era la 
doctrinal y la enseñanza del clero. No era fácil transmitir el carácter 
dogmático o jurídico y moral de lo que imponía la Iglesia, para lo que 
los sínodos fueron un instrumento, pero de ahí hacia abajo todo 
dependía de la transmisión oral y jerarquizada dentro del esquema 
eclesiástico en un medio humano analfabeto. Los clérigos y en especial 
los párrocos debían regirse por las sinodales y por catecismos y textos 
morales, que no abundaron entre los prelados de las diócesis del Norte, 
con salvedades como los escritos y publicados por el don Francisco 
Blanco de Salcedo, arzobispo de Santiago, uno de los más se distinguió 
en este aspecto25. 

Las sinodales han sido privilegiadas por la historiografía, sin gran 
atención a las condiciones en las que se reunieron los sínodos, si bien 
se reconoce que muchas veces se hicieron en situaciones de tensión de 
las que se culpabilizaba siempre a los cabildos que, con frecuencia, 
impidieron incluso que se celebrasen. Por ejemplo, en Oviedo no hubo 
sínodos desde 1553 hasta 1590 y los posteriores (1596, 1597, etc.) se 
hicieron durante conflictos con los canónigos26. Por otra parte, las si-
nodales responden a un modelo con pocas variantes, lo que nada tiene 
de extrañar, y a una retórica de ensalzamiento de la acción de los pro-
pios obispos. Empiezan siempre afirmando haber visitado la diócesis 
y conocer su realidad y muchas veces denunciando el deplorable es-
tado del clero, como hizo fray Pedro de Rojas, obispo de Astorga, en 
el sínodo de 1592, escandalizado de la situación de su obispado27.  

En segundo lugar, la capacidad de convocatoria de los obispos, di-
ciendo que estaba presente todo el clero de la diócesis, es poco verosímil 

  
25 Francisco Blanco de Salcedo, Suma de la doctrina cristiana, Zaragoza, 1577; 
Advertencias para que los curas ejerzan mejor sus oficios, Medina del Campo, 
1587. 
26 Juan José Tuñón, “Reforma tridentina en la diócesis de Oviedo”, en Iglesias de 
Oviedo y León. Historia de las Diócesis Españolas, coord. Por Javier Fernández 
Conde (Madrid: BAC, 2016), 221. 
27 Pedro de Rojas, Constituciones sinodales del obispado de Astorga (Salamanca: 
Juan Fernández, 1595). 



- 40 - 

en todas las diócesis del norte por el enorme número de sus parroquias: 
cuando el arzobispo de Santiago lo afirmaba, tendríamos que aceptar que 
más de mil clérigos acudirían en tropel a Compostela, ciudad que no al-
canzaba los siete mil habitantes; menos creíble es que el clero cántabro 
o el vasco pasase a Burgos o que el de los enclaves alejados se acercase 
a las sedes diocesanas. También hay que matizar afirmaciones, de los 
obispos o de sus biógrafos, sobre la frecuencia anual de los sínodos, por 
la misma razón y porque, cuando era así, no se produjeron nuevos textos, 
sino simples añadidos de un párrafo o dos para renovar alguna cosa o 
incidir en otras. Por último, cuando un obispo pasó por varias diócesis, 
sería interesante ver qué hizo en cada una y si los textos sinodales se 
adecuaban a realidades diferentes o repetían lo mismo.  

No menos importante es comparar las sinodales hechas por obis-
pos diferentes en los mismos años, dado que los parecidos llevan en 
algunos casos a cuestionar la autoría de algunas. Así sucede con las de 
Oviedo de 1553, obra del obispo don Cristóbal de Rojas y Sandoval a 
su vuelta de Trento, un texto importante cuya impresión encargó a 
Agustín de Paz en 1556. Ahora bien, recoge parte de los de Burgos de 
1501, de Córdoba de 1520 o de Cuenca de 1531 y es muy similar al de 
don Pedro de Acuña, obispo de Astorga, publicado en Valladolid en 
1553, de forma que no se sabe quién copió a quién28. En fin, parece 
como si toda la actividad sinodal estuviera pensada por los prelados en 
sí mismos, porque había que cumplir una normativa y no de cara a una 
reforma real. 

Concretando este aspecto en lo referente al Norte, hay que desta-
car que se hicieron más sínodos antes del Concilio y en paralelo que 
después, como es lógico, ya que antes era preciso inculcar reformas 
que no tenían el marchamo de Trento. Los posteriores son mucho más 
planos y menos ricos, la mayoría se limitó a recoger los principios del 
Concilio y de los concilios provinciales ulteriores, o a introducir algu-
nos componentes nuevos o diferentes en cada uno, resultado de lo cual 
es una diversidad aparente. La falta de anclaje en la realidad explica la 

  
28 Tuñón, “Reforma tridentina”, 232. García Tato, “La diócesis de Astorga”, 133-
135. 



- 41 - 

ausencia de referencias a las condiciones territoriales de cada diócesis; 
a los problemas de organización parroquial; a especificidades como el 
comportamiento de las gentes de la costa, o a los problemas derivados 
de la intensa movilidad del Norte, de modo que se dirigen a una socie-
dad homogénea y estable.  

Es significativo el hecho de que una gran parte de esos sínodos 
quedaran manuscritos o que se publicasen en el siglo XVII: el sínodo 
compostelano de 1575 de don Francisco Blanco no se imprimió hasta 
1601 y los interesantes capítulos del obispo de Mondoñedo Isidro Caja 
de la Jara fueron refundidos por Pedro Fernández Zorrilla con su pro-
pio sínodo de 1617, en una publicación de 161829. No es una cuestión 
menor por cuanto las sinodales tenían que ser la referencia del clero 
parroquial: en 1546, una visita a la archidiócesis de Santiago constató 
que no las había en muchas parroquias, aunque sí había misales y ma-
nuales, por lo que se ordenó su compra, que sería asumida por los feli-
greses30. 

Por lo que respecta a la difusión de los libros básicos entre el 
clero, responsabilidad también de los obispos, los indicios son parcial-
mente positivos. En 1548, Diego de Soto hizo ir a Mondoñedo al im-
presor Agustín de Paz para que hiciese quinientos misales y cuatro-
cientos breviarios: en este caso, se comprobó que los libros existentes 
en las parroquias eran los mismos que tenían a fines del siglo XV, es 
decir, cubrían el expediente. Cristóbal de Rojas en 1553 encargó a ese 
impresor sendas ediciones del breviario y del misal ovetenses para que 
los tuvieran todos los clérigos.  

Que tuviesen esos libros y las sinodales no significaba que se le-
yeran, de modo que mucho después, los obispos insistían en su lectura. 
Por ejemplo, en sus Capítulos de 1575, el obispo de Mondoñedo recor-
daba a los curas que mientras no llegase el “Misal de Su Sanctidad 
guarden inviolablemente lo que el mismo obispo por su persona a cada 

  
29 Pedro Fernández Zorrilla, Constituciones synodales del Obispado de Mondo-
ñedo… van al principio las que se hallaron de Don Isidro Caja de la Jara (Ma-
drid: Juan Sánchez, 1618). 
30 Barreiro, “La diócesis de Santiago”, 184. 



- 42 - 

uno de ellos enseñó, en su presencia (porque mejor se les acordase)”. 
Ese comentario revela la inutilidad de las sinodales si no se leían, por 
lo que, tras asegurarse de que en “todas las dichas iglesias del ay cons-
tituciones”, mandaba a los curas que “las lean para que sepan lo que 
han de hacer y de lo que deben avisar a sus feligreses"31. En general, 
los obispos ordenaban que hubiera esos textos y en más de un caso 
impusieron su adquisición inmediata, pero se entiende que debían 
comprarlos los feligreses, lo que no era la vía más eficaz. 

En el relato construido por los obispos, pero más por sus biógra-
fos, es importante el registro de las acciones referentes a fundaciones. 
A este respecto también conviene hacer matices, el más importante de 
los cuales es que en las diócesis que nos ocupan o no se fundaron los 
seminarios que el Concilio mandaba, o tardaron en funcionar y los que 
sí, eran más bien para formar al clero capitular o se denominó como 
tales a algunos estudios que no cumplían las condiciones para serlo. El 
seminario de Burgos se fundó sobre el papel por Francisco Pacheco en 
1565 pero no se inauguró hasta 1584 y el de León se abrió en 1605 
después de la larga oposición del cabildo catedralicio. En Oviedo, en 
1590 el obispo Diego de Aponte inició la fundación, procediendo in-
cluso a seleccionar a 56 estudiantes, se les impusieron hábitos y becas 
y se redactaron las constituciones, pero la oposición del cabildo y el 
traslado del obispo a Málaga lo frustraron32. En Santiago, donde había 
la Universidad fundada por el arzobispo Fonseca, ni siquiera se intentó; 
en Mondoñedo, el obispo Maldonado comprobó su falta de viabilidad 
a causa de la pobreza de los beneficios diocesanos; en 1575, Yermo 
insistió en su necesidad y en buscar rentas, pero hubo que esperar a 
1587, con Caja de la Jara, aunque se creó más bien un colegio de gra-
mática con solo doce niños, en línea con muchos otros. En efecto, los 

  
31 Pérez López, Segundo. “Las visitas pastorales como fuente histórica. Apor-
tación a su estudio en la Diócesis de Mondoñedo-Ferrol". Estudios Mindonien-
ses 3 (1987): 133. 
32 Josué Fonseca Montes, El clero en Cantabria en la edad moderna: un estudio 
sobre la implantación de la contrarreforma en el norte de España, (Santander: 
Universidad de Cantabria, 1996), 147. 



- 43 - 

que llegaron a abrirse tenían pocas plazas, de doce a quince por lo ge-
neral, o empezaban con números optimistas –50 el de Burgos– y se 
reducían al poco tiempo, y en su mayoría estaban pensados para la for-
mación del clero de las catedrales y de los niños de coro. 

Las dificultades materiales y, sin duda, el interés de los cabildos en 
no asumir las iniciativas de los obispos, hallaron una solución parcial en 
la cesión de la función formativa a la Compañía de Jesús, aunque antes 
de la muerte de Felipe II los pocos colegios que se fundaron estaban en 
fase de negociación y de construcción: a fin de siglo existían ya los de 
Monterrey, Santiago y Monforte en Galicia. El obispo de Oviedo Rojas 
y Sandoval contactó con Ignacio de Loyola en 1555 para abrir uno, pero 
los recursos ofrecidos eran insuficientes, si bien acabaría llegando a ser el 
de San Matías en la capital. Los jesuitas llegaron a Santander en 1595 
pero el colegio tardaría mucho en fundarse, al igual en Bilbao y otras ciu-
dades que acabarían teniéndolo en el siglo XVII o más tarde. 

Suele afirmarse que las universidades suplieron la falta de semi-
narios merced a los estudios de teología y de cánones, pero, no solo 
eran pocas, sino que eran muy pequeñas: la mayor era la de Santiago, 
que en época de Felipe II osciló entre 160 y 200 estudiantes, la de 
Oviedo arrastraba una procelosa fase fundacional que impidió su crea-
ción real hasta 1608, y aunque Burgos intentó crear una, no se logró33.  

El ensalzamiento de las fundaciones tanto educativas como asis-
tenciales o religiosas por parte de los obispos se basa en datos reales, 
pero también es preciso matizar: una buena parte no se establecieron 
donde ejercían, aun conociendo las necesidades de sus obispados, un 
hecho fácil de comprobar si se cartografían, ya que para las más im-
portantes eligieron sus lugares de origen o las universidades e institu-
ciones por donde habían pasado. Es decir, emplearon las rentas obte-
nidas de los fieles para dar lustre a sus casas y apellidos o a sus 

  
33 Ofelia Rey Castelao, “Las Universidades en el Renacimiento: orígenes y tipo-
logía”, en El Estudio General de Palencia. Historia de ocho siglos de la Univer-
sidad Española, ed. de Margarita Torremocha Hernández (Valladolid: Universi-
dad, 2012), 91-112. 



- 44 - 

institutos situados allí donde querían lucirse. Muchas de esas fundacio-
nes, además, sirvieron para colocar a sus allegados y afines y algunas 
para ornato de sus propias sepulturas, como la que el arzobispo de Bur-
gos, don Francisco Pacheco, hizo construir en su lugar natal, Ciudad 
Rodrigo. El conquense don Gonzalo Solórzano, obispo de Oviedo, 
fundó en su pueblo, Torralba, una capilla para sus restos, con seis ca-
pellanes, una de cuyas funciones era enseñar a los naturales a leer, es-
cribir y contar, para lo que también dotó a un maestro, gesto llamativo 
dada la precariedad educativa de Asturias. Don Fernando Vellosillo, 
obispo de Lugo (1568-1587), otro de los que pretendió fundar un se-
minario, derivó sus rentas episcopales a fundaciones educativas en Ay-
llón, su lugar de nacimiento, y a la Universidad de Alcalá. Resulta evi-
dente que todos supeditaron los ingresos de sus mitras a su relación 
con el lugar de nacimiento y con el prestigio de sus familias. 

Esa fidelidad al linaje propio tenía su faceta más opaca en las 
prácticas nepotistas, fáciles de ocultar tanto por los propios obispos 
como por sus biógrafos, en especial si incluían circunstancias de bas-
tardía. La falta de coincidencia de apellidos dificulta seguir la pista en 
la documentación romana, de las catedrales y de otras instituciones 
controladas por los obispos, incluso en las actas notariales. Pondremos 
solo dos ejemplos: don Francisco Blanco de Salcedo, uno de los más 
biografiados y alabados, dejó un reguero de familiares de sangre en el 
cabildo de Santiago y sobre todo en el tribunal de la Inquisición –en 
cuya creación puso gran empeño– colocando allí a parientes muy pró-
ximos que se cuentan entre los más problemáticos y corruptos de este 
período; ese era el caso del inquisidor Alonso Blanco de Salcedo, 
quien, apoyado en criados que “no saben casi leer escribir o contar”, 
cometió diversos abusos cuya pésima fama llegó a la corte34. Lo 
mismo puede decirse de su sucesor don Juan de San Clemente, familiar 
cercano del cronista Ambrosio de Morales, a quien favoreció con pin-
gües cantidades de dinero, además de dar importantes encomiendas a 
varios Morales, fácilmente localizables en la documentación catedrali-
cia y notarial compostelana, no así en sus biografías. 

  
34 Contreras, El Santo Oficio…, 253. 



- 45 - 

Esas redes de nepotismo fueron muy negativas para el buen fun-
cionamiento del ejercicio de los deberes de los obispos. Como ha dicho 
muy bien Fernández Terricabras “quien aspiraba a un obispado no podía 
hacerlo por sí mismo, sino que tenía que mover a numerosos intermedia-
rios lo cual creaba redes de influencia en la corte y clientelas y facciones” 
y vínculos clientelares transversales entre los miembros de los consejos 
de la monarquía, de modo que esto iba en detrimento de las virtudes de 
los candidatos o, en sentido contrario, seguramente en contra de muchos 
que sí las reunían. La centralización de las candidaturas en la Cámara de 
Castilla desde 1588, que pretendía reducir la confusión y mitigar esos 
problemas, pudo haber servido para agilizar los procedimientos, pero no 
aseguraba nada con respecto a lo anterior35. 

Finalmente, aunque se conocieran las irregularidades de compor-
tamiento, los obispos tenían en su mano la jurisdicción eclesiástica y 
su curia era el órgano jurídico básico, cuyo ejercicio tocaba al vicario 
o provisor. El provisor era de libre elección del prelado y de él no se 
apelaba al obispo sino a la sede metropolitana y para ciertos asuntos el 
obispo nombraba jueces comisionados; también nombraba a los jueces 
de visita para instruir y solucionar los contenciosos que lo requiriesen 
y en el nivel de deliberación actuaban el fiscal y el teniente fiscal36. 
Claro está, los cabildos lucharon en todo momento por imponer limi-
taciones, como, por ejemplo, que los provisores no fuesen los canóni-
gos de oficio; la pérdida de la justicia en primera instancia por parte de 
los arcedianos se hizo frente a una fuerte resistencia, como se prueba 
en el pleito que durante sesenta años sostuvieron los arcedianos de 
Oviedo con los obispos hasta 163837, mientras en Burgos, el arzobispo 
Pacheco calificaba de osadía que atendieran pleitos civiles de cuantía 
superior a sesenta maravedíes, imponiendo que solo trataran causas 

  
35 Fernández Terricabras, Felipe II y el clero…, 202 
36 José M. Pérez Prendes, “El tribunal eclesiástico (sobre el aforamiento y la es-
tructura de la curia diocesana de justicia”, en Las Jurisdicciones, coord. de Enri-
que Martínez Ruiz y Magdalena P. Pi (Madrid, Actas, 1996), 143-170. 
37 Barrio Gozalo, El clero en la España…, 204. 



- 46 - 

entre clérigos o sobre los bienes de las fábricas y de aquello que con-
cernía a la Iglesia38. 

A este respecto, recordemos que la jurisdicción eclesiástica fue 
un punto clave del Concilio y de la relación del rey con el papado, al 
reforzar la autoridad del monarca y de los obispos reduciendo las ape-
laciones a Roma. A la justicia del rey tocaban todas las competencias 
sobre laicos que eran solo de jurisdicción secular y a los tribunales dio-
cesanos, las causas en primera instancia y las apelaciones a los jueces 
metropolitanos, no al nuncio. La prohibición a los jueces seglares de 
impedir las excomuniones incluía la competencia del rey y de sus tri-
bunales para fallar los recursos de fuerza. En teoría, al menos, los cam-
bios eran favorables a los prelados; en la práctica, cada paso dado con-
llevó una complicación y un conflicto con quienes había salido peor 
parados. 

 
1.2    El escalón insumiso 

 
Los cabildos catedralicios, a los que ya hemos aludido como 

fuerza limitadora, nos interesan ante todo porque en períodos de sede 
vacante ejercieron funciones cuasi episcopales y porque en varios ca-
sos compartían el señorío sobre las sedes diocesanas y en muchos más 
tenían ese poder temporal sobre amplios territorios, además de tener 
derechos de presentación por sí mismos o por las fábricas catedralicias 
que ellos gestionaban. Por otra parte, jugaban un papel esencial en la 
organización territorial de las diócesis allí donde los arciprestazgos es-
taban vinculados a los deanes o a dignidades capitulares, que actuaban 
como pequeños obispos. Más importante todavía es que todos tenían 
un gran patrimonio rural, cobraban diezmos y otras rentas y canónigos 
y racioneros se desplazaban para su cobro. Así pues, no eran ajenos al 
ámbito que nos ocupa y sus comportamientos, para bien o para mal, 
eran conocidos por el resto del clero y por los habitantes de los pueblos. 
Obviamente, eran más visibles en las ciudades, pero estas eran 

  
38 Francisco Pacheco, Constituciones synodales del Arçobispado de Burgos (Bur-
gos: Phelippe de Iunta, 1577), 70, 125, 129. 



- 47 - 

visitadas por las gentes del campo, como lo eran, con seguridad, las 
catedrales39.  

Es decir, el ejemplo que diesen desde la cúspide la pirámide ecle-
siástica en la que estaban, se transmitía por capilaridad a toda la socie-
dad y por eso mismo, antes ya de Trento, estaba afianzada la convic-
ción de que el control de los cabildos era un elemento clave para la 
reforma del clero en general. Sin embargo, los capitulares tenían los 
mismos fallos que el resto: incontinencia, ignorancia –relativa–, rudeza 
de costumbres, nepotismo, avaricia y absentismo. Después de Trento 
cambiaron algunas cosas, pero los prelados no vieron incrementada su 
capacidad de corregirlos y castigarlos, al disponer aquellos de un 
enorme poder y de vías judiciales privativas. Tampoco parece que los 
obispos pusieran un gran empeño en ello, toda vez que nada más llegar 
al gobierno de una diócesis introducían en los cabildos a sus allegados, 
personas de confianza y parientes en canonjías y cargos vacantes y les 
repartían rentas y privilegios, generando graves conflictos por la pro-
visión de beneficios. El interés de los obispos en poner a los suyos es-
taba también en contar con colaboradores fieles en la gestión, cada vez 
más compleja, y en conservar su autonomía, al tiempo que les servían 
como correa de transmisión con una institución plenamente consciente 
de ser permanente frente a la eventualidad de los prelados. Cuando los 
obispos se iban o fallecían, esos afines se quedaban y perpetuaban los 
linajes de los prelados, incorporándose a la espiral de privilegio y poder 
que a su llegada los había rechazado. 
  

  
39 Sobre este sector, Antonio Cabeza Rodríguez, La vida de una catedral del An-
tiguo Régimen (S.L.: Junta de Castilla y León,1997). Mª José Pérez Álvarez, El 
Cabildo Catedralicio de la ciudad de León (1650–1800): sociología capitular y 
asistencia institucional (León: Universidad, 2021). Arturo Iglesias Ortega, La 
Catedral de Santiago de Compostela y sus capitulares: funcionamiento y socio-
logía de un cabildo en el siglo XVI, (A Coruña: Diputación, 2012). Ofelia Rey 
Castelao, “Las catedrales como escenarios de poder”, en Piedra a piedra: la cons-
trucción de la Historia moderna a la sombra de las catedrales, ed. de Cristina 
Borreguero Beltrán y otros (Burgos: Universidad, 2022), 317-347. 



- 48 - 

Los problemas clave se referían a la potestad del obispo para regu-
lar los comportamientos mediante los estatutos, a cuya redacción siem-
pre hubo resistencia, para vigilar a los cabildos mediante las visitas y 
castigar a los infractores, y a cuestiones de precedencia y de jurisdicción 
que propiciaban disensiones, liquidadas mediante excomuniones, multas 
o prisiones40. Nada más lejos de la paz que predicaban, en medio de una 
impunidad que era una verdadera hidra sin control. Este dependía de la 
jurisdicción, reforzada a favor de los obispos por el decreto de 1574 que, 
en realidad, los autorizaba solo a castigar a los capitulares siempre que a 
su conocimiento hubiera llegado la comisión de algún delito o que, de 
haberlo, el cabildo no hubiera procedido a castigar a los infractores. Ni 
que decir tiene que el dominio jurisdiccional y la inmunidad fueron a su 
vez un foco permanente y general de conflictos. 

El derecho de visita era una cuestión delicada en la que intervino 
Felipe II pidiendo a Roma que los cabildos quedasen sujetos a los obis-
pos, pero unos consiguieron mantener su exención, como fue el caso 
de Burgos, y otros acudieron a las instancias papales, donde fueron es-
cuchados más de una vez. Algunos prelados optaron por evitar conflic-
tos, sobre todo cuando ya se habían fajado en otras diócesis y en las 
nuevas preferían involucrarse menos, como al parecer hizo don Gaspar 
de Zúñiga al llegar a Santiago procedente de Segovia, donde había te-
nido serios problemas con el cabildo. Otros como Diego Sarmiento de 
Sotomayor (1555-1571) y Pedro de Rojas en Astorga se vieron enzar-
zados en complejas situaciones; el primero manifestó públicamente 
que los cabildos en el concilio de Trento se aplicaron para sí mismos 
muchas preeminencias, y el otro, en 1593, elevó su queja al rey y al 
papa por no haber podido hacer nada en dos años para corregir al suyo, 
que llegó a ponerlo bajo amenaza. Lo malo, cuanto más pequeñas eran 
las diócesis, es que esas tensiones trascendían las paredes de las cate-
drales y se nutrían de la crispación local y de las luchas entre familias, 
más todavía si se trataba de colegiatas.  

Los intentos del Concilio por reforzar los derechos y el poder de 
los prelados chocaron con la oposición de los cabildos. Entre los que 

  
40 Cabeza, La vida de una catedral…, 58-59. 



- 49 - 

protestaron en 1564 por esas novedades estuvieron varios de nuestra 
área de estudio –Burgos, León, Zamora, Oviedo, Calahorra, etc.– pero 
los canónigos no fueron castigados. Ahora bien, obispos y cabildos de 
la provincia eclesiástica de Santiago aparecen en alianza entre quienes 
remitieron quejas al rey contra la concesión de las dignidades y de la 
mitad de las canonjías a graduados universitarios, en teoría porque per-
judicaba a los clérigos pobres que no se podían pagar los grados, y en 
la realidad porque el papa perdía su derecho de libre provisión que 
tanto les convenía41. 

En la práctica, los canónigos protestaban por todo lo que reducía 
sus prerrogativas, que eran muchas, o modificaba lo que era un modo 
de vida ocioso y bien remunerado. En especial en los más cabildos pe-
queños del norte, las oligarquías urbanas y la hidalguía encontraron en 
sus coros los asientos para colocar a sus retoños y para beneficiarse de 
los recursos del cabildo y de la fábrica catedralicia. Una vez dentro, las 
prácticas nepotistas prolongaban sus estirpes a través del acceso a las 
prebendas, sin excluir a la descendencia bastarda; por ejemplo, el 47% 
de los hijos de los canónigos hicieron carrera en el cabildo de San-
tiago42. Abundan los datos de la supeditación de los capitulares a sus 
familias –fundación o refuerzo de vínculos y mayorazgos– y sobre las 
facilidades que les daban para intermediar especulativamente en la ges-
tión del patrimonio y de las rentas o de préstamos preferenciales. De 
todo salía un escaso o nulo sentido de la función clerical de los capitu-
lares, aunque a lo largo del siglo fue cambiando entre algunos hacia la 
caridad y el servicio a la iglesia. 

En el Noroeste realmente había pocos cabildos y la mayoría era de 
entidad mediana o pequeña, salvo Burgos y, sobre todo, Santiago, que 
estaba entre los primeros de la monarquía. Los cinco de Galicia y el de 
Astorga estaban en ciudades de señorío de sus prelados y, como estos, 
en especial en sede vacante, unían el poder eclesiástico con el civil. En 

  
41 Fernández Terricabras, Felipe II y el clero…, 311. 
42 Arturo Iglesias Ortega, “La perpetuación de la sangre: la descendencia ilegí-
tima del alto clero compostelano en el siglo XVI”, Manuscrits 29 (2011): 137-
156. 



- 50 - 

su Viaje Santo de 1572 esta situación escandalizó a Ambrosio de Mora-
les, de modo que denunció a Felipe II que los canónigos compostelanos, 
como los arzobispos, se autodenominaban “señores de las iglesias”, una 
insoportable anomalía, como lo era la desidia de aquellos en mantener 
un templo tan simbólico como el compostelano, lo que incluía las reli-
quias del Apóstol43; pocos años después, como ya dijimos, había capitu-
lares de su propia familia disfrutando de esas prerrogativas. 

Incluso siendo cabildos pequeños, la riqueza y acomodo de los 
canónigos, compartidos con sus familias y redes, se contraponían con 
la pobreza de las gentes del común que los mantenían a través no solo 
de rentas y diezmos, sino del crédito y de la especulación con la pro-
ducción agraria que detraían cada año. Mientras que aquellos hombres 
distaban de ser ejemplares. Cuando no estaban ausentes, solo cantaban 
en el coro e intervenían en ceremonias y ritos; daban muestras de poco 
rigor religioso y de abusos a terceros; eran públicas sus querellas inter-
nas, a veces entre clanes irreconciliables; y se prevalían de la antigüe-
dad y poder de sus cabildos44. Eran fallos que la sociedad podía ver 
diariamente sin dificultad porque no se ocultaban y que trascendían 
más cuando, sin discreción y sin sentido caritativo, pleitearon contra 
campesinos y comunidades, lo que se proyectaba en la plaza pública y 
en la visita asidua a notarios y jueces. Por eso mismo eran el sector 
clerical más fácil de criticar, como en Francia45. Sostener un modo de 
vida que se distinguía por la disponibilidad de tiempo y de medios ha-
cía de esas comunidades verdaderos epicentros de conflictividad y de 
ellas emanó una inusitada casuística de pleitos con civiles y eclesiásti-
cos que deterioraba su imagen.  

El absentismo era un problema en la medida en que las funciones 
religiosas no se cumplían con la asiduidad que correspondía, de modo 

  
43 Viage de Ambrosio de Morales por orden del rey D. Phelipe II a los reynos de 
León, y Galicia, y Principado de Asturias, para reconocer las reliquias de Santos 
(Madrid: Antonio Marín, 1765), 116. 
44 Cabeza, La vida de una catedral…, 13-15. 
45 Philippe Loupès, Chapitres et chanoines de Guyenne aux XVIIe et XVIIIe 
siècles (Paris: EHESS, 1985). 



- 51 - 

que el Concilio impuso la presencia constante de los canónigos en las 
catedrales, lo que fue confirmado por real cédula de Felipe II de 1574 
para la Corona de Castilla, pero no se logró porque los obispos no co-
rrigieron el suyo totalmente y porque había situaciones irresolubles. 
Por ejemplo, no todos los que tenían silla en el coro eran eclesiásticos 
y no tenían obligaciones de ese tipo: en León el marqués de Astorga 
tenía sitio en el coro del deán, pero era solo un derecho simbólico46; en 
el de Oviedo, el titular de la abadía de San Adriano de Tuñón era dig-
nidad de la catedral, pero no tenía el deber residir y no ejercía tareas 
pastorales, que eran cubiertas por terceros; en 1592 su provisión fue 
transferida por Felipe II, en confrontación con el papa, pasando a ser 
de patronato real47. Había situaciones similares en los demás cabildos.  

Las ausencias de los deanes eran las más problemáticas al ser 
sustituidos por vicarios. En Santiago esa situación fue casi permanente 
por lo que el arzobispo Alonso Velázquez determinó que cuatro de los 
canónigos serían considerados dignidades y que el vicario sería elegido 
entre estos y si no ejercía por sí mismo, lo haría el más antiguo presente 
en la ciudad. Nada se arregló, sobre todo porque los deanes eran de 
elevada alcurnia.   

El pretexto de ir a realizar estudios era clásico entre los capitula-
res para ausentarse. La concesión de dispensas en 1564 para no residir 
por ese motivo hizo que se disparasen, de modo que muchos las pedían 
para ganar tiempo y resignar sus beneficios reservándose una pensión 
sobre sus rentas y evitar así la vacante automática prevista en Trento48. 
Algunas situaciones rondaron lo esperpéntico, como la protagonizada 
por el racionero de Ourense, Febos Rodríguez, hijo de un rico regidor 
de la ciudad, que se gastó en el juego los cien ducados que su padre le 
dio para ir a Roma para hacer estudios; se trataba de un personaje de 
vida ajetreada –prestamista, colector del subsidio, tenenciero…– e 

  
46 Barrio Gozalo, El clero en la España…, 209. Pérez Álvarez, El Cabildo Cate-
dralicio…, 67. 
47 Tuñón, “Reforma tridentina”, 227. 
48 Fernández Terricabras, Felipe II y el clero…, 100. 



- 52 - 

inmerso en procesos por injurias, al que en 1579 hallamos como canó-
nigo y disfrutando de sus negocios49. 

Además, los prebendados tenían dos meses de recreo y dispensas 
por ser inquisidores o familiares del obispo, por atender asuntos en 
Roma o en la Corte; por comisiones del cabildo ante los tribunales; por 
enfermedades o tratamientos o por ir a romerías y peregrinaciones, etc., 
y podían compatibilizar las prebendas con otros oficios, empezando 
por los de la Inquisición. Las ausencias se teñían de significado social 
cuando se trataba de huir de problemas como las epidemias, algo ge-
neralizado, como la sospechosa huida de los capitulares compostelanos 
en 1596 con el pretexto de los ataques ingleses a Galicia. No menor 
trascendencia tenía el trasiego o la residencia más o menos permanente 
de los canónigos fuera de sus sedes administrando rentas y patrimonios 
en territorios a veces muy alejados, como sucedía también con los 
compostelanos, que hasta 1590 y aun después, residían en ciudades 
castellanas para cobrar los votos de Santiago. En esas situaciones no 
podían ocultar que no tenían otra función que cobrar rentas a los cam-
pesinos y lo hacían a su vista y presionándolos por la vía judicial50. 

Por otra parte, siendo los capitulares quienes debían respetar y 
hacer respetar las catedrales, lo quebraron con asiduidad. Allí había 
espacios que no eran sagrados y en los que se producían situaciones 
semejantes a todos aquellos donde se concentraban niños de coro, ado-
lescentes y hombres jóvenes –la mayoría de los capitulares lo era–, y 
mujeres que cumplían tareas en el edificio o acudían al culto. Así pues, 
no solo había brotes frecuentes de violencia verbal y física, sino alte-
raciones del orden moral, como los casos de solicitación –facilitados 
por las confesiones–, y otras conductas sexuales desarregladas51.  
  

  
49 Olga Gallego Domínguez, Historia da muller: mulleres ourensáns dos séculos 
XIV-XVIII (Santiago de Compostela: Xunta, 2008), 53-58. 
50 Ofelia Rey Castelao, "La renta del Voto de Santiago y las instituciones jaco-
beas", Compostellanum XXX- 3-4 (l985): 323-357. 
51 Cabeza, La vida de una catedral…, 39-40. 



- 53 - 

Sin embargo, fueron pocos los casos atendidos por la Inquisición 
y esta no actuó con la contundencia esperable. Obviamente, era impo-
sible que no se conocieran, pero no se procedía porque los inquisidores 
eran canónigos y porque los ingresos de los tribunales derivaban en 
gran medida de los canonicatos de las catedrales que les había asignado 
la corona, además de que se tenía en cuenta que eran hombres de igle-
sia. Baste como muestra de esa connivencia la situación anómala del 
casamiento en 1587 entre Domingo Lóriga y la viuda de Martínez de 
Mallea, secretario de la Inquisición de Santiago, cuando ella acababa 
de dar a luz nada menos que al hijo de un canónigo52.  

También es cierto que ese no era el único tribunal competente y 
los que sí lo eran estaban controlados por los capitulares. Cuando se 
producían conflictos en los espacios catedralicios o entre las institucio-
nes que los compartían, la instancia superior era el juez metropolitano; 
de modo que, por ejemplo, en el de Santiago hemos constatado nume-
rosas causas de ese estilo, especialmente procedentes de las diócesis 
extremeñas53. Más allá, los capitulares jugaron sus propias opciones, 
acudiendo al rey o al papa según conviniera, lo que a su vez era un 
manantial de complicaciones que se eternizaban. 

Por ejemplo, en 1571, en Santiago de Compostela hubo un grave 
enfrentamiento en la colación en la fiesta del Corpus, entre un canónigo 
y un cantor; el deán procedió a expulsar a este, que se resistió a salir, y 
el cabildo multó al deán con doscientos reales y al canónigo con la 
privación de voto, pérdida del cargo de procurador, multa de trescien-
tos reales y cárcel, ante lo cual el deán apeló al arzobispo y al papa. En 
1572 se localiza otra situación llamativa: el canónigo Diego Maldo-
nado acabó en prisión, ordenada por el provisor, porque en un pleito 
con el fiscal de la audiencia arzobispal, había osado acudir a la Audien-
cia de Galicia para librarse de su encarcelamiento. En 1591, el cabildo 
sancionó con multas y reclusión domiciliaria al racionero Cordero y al 

  
52 Contreras, El Santo Oficio…, 253. 
53 Ofelia Rey Castelao, "La actividad del Juez Metropolitano de Salamanca, si-
glos XVI-XVIII", en Construyendo Historia, ed. Julián Lozano y otros (Granada: 
Universidad, 2013), 655-666. 



- 54 - 

organista Jusepe de Isasi, lo que el provisor licenciado Landeras con-
sideró contra su autoridad, ordenando prisión para el deán y otros pre-
bendados; una comisión capitular pidió al arzobispo don Juan de San 
Clemente que los mantuviera en su derecho, por cuanto no mermaban 
la autoridad del provisor, y aunque el prelado presidió un cabildo para 
que se liberase al deán, esto no mitigó el problema, de modo que en 
1596, el canónigo don Antonio de Cisneros estaba preso “en el cuarto 
nuevo” por haber hecho unas diligencias ante el arzobispo y su provi-
sor en favor “desta santa iglesia y cabildo della, sus libertades y exen-
ciones y que por ello trataban su señoría y provisor de molestarle”54.  

Habría que hacer una encuesta a fondo en los protocolos notaria-
les para localizar muchas otras situaciones que se ocultaron mediante 
un arreglo. En una de esas prospecciones encontramos en un acta no-
tarial de Santiago un gravísimo asunto que se zanjó el 9 de marzo de 
1589 mediante una obligación firmada ante notario por los canónigos 
Gaspar de Villadiego y Pedro Periáñez, comprometiéndose a pagar a 
María Fernández y a su hijo, 144 ducados, concertados para recom-
pensar la muerte de Bartolomé García, marido de ella, y liberar de la 
cárcel al racionero Alonso Preto, preso bajo acusación de asesinato55. 

Hemos hallado otros arreglos, más numerosos, referidos a rela-
ciones de canónigos de las que habían nacido hijos cuyo manteni-
miento pagaban. Y casos más complejos, también en ese orden de co-
sas, como la petición que en 20 de julio de 1598 registró el doctor don 
Baltasar de Sandoval, canónigo en Santiago, “preso hace muchos días 
en la cárcel pública de los prebendados” protestando “delante de vos y 
de las personas buenas honradas y principales” sobre la causa de su 
prisión. Aseguraba que el provisor, para perjudicarlo, había dado auto 
de oficio contra él “diciendo que yo por fuerza había estuprado a una 
moza que está en casa y servicio de Navarro cantor llamada Juana y 
para ello tomó declaración de la dicha moza y de su ama y según lo 
que ellas quisieron decir falsamente siendo las mismas partes me ha 

  
54 Salustiano Portela Pazos, Decanologio de la S.A.M. Iglesia Catedral de San-
tiago de Compostela, (Santiago de Compostela: Seminario, 1944), 228-242. 
55 Archivo Catedral de Santiago (en adelante ACS), Protocolos, 102, fs. 590-591. 



- 55 - 

mandado a prender”. El provisor no había querido ponerle cargo “ni 
darme vista ni traslado de la culpa ni a mi letrado puesto que muchas 
y diversas veces se le ha pedido diciendo que no lo ha de hacer si no le 
diese gusto y que primero le tengo que contestar”. Parece que el arzo-
bispo le había respondido “por personas religiosas que no tengo de ser 
suelto hasta que dote y contente a la dicha moza” y solo así mandaría 
soltarlo y “que no tengo necesidad de ver la culpa que hay contra mí y 
que si no hago esto me ha de mandar echar multas prisiones y muchas 
carcelerías”. Aseguraba también haber recibido muchas amenazas y 
negársele la justicia no queriendo oírlo ni admitir sus defensas “a vista 
de esta gran calumnia que se me ha puesto falsamente y contra toda 
verdad”, por lo que en un acta notarial solicitaba que se le permitiese 
actuar por vía judicial56. 

En fin, nada edificante y nada que pudiera ocultarse cuando de 
por medio había encarcelamientos y otros castigos. Dada su intensidad, 
los lugares donde se producían y quienes los protagonizaban, es impo-
sible que estas situaciones, escandalosas muchas veces, no trascendie-
ran y que no repercutieran en la imagen de los capitulares, toda vez 
que, en su transcurso, los deanes siguieron presidiendo los cabildos y 
los canónigos y racioneros, ejerciendo el culto, lo que iba en contra de 
la conducta ejemplar y ejemplarizante a la que se debían.   

 

  
56 ACS, Protocolos, 119-3, fs. 105-106. 





 

 

 
 
 

2. Las claves del fracaso 
 
 

Tres son los elementos clave que dificultaron la aplicación de las nor-
mas del Concilio por parte de quienes eran sus responsables: la confi-
guración territorial de las diócesis del Norte, el desconocimiento que 
al respecto tenía Felipe II y la consiguiente falta de una reestructura-
ción necesaria para su gobierno; el analfabetismo general del pueblo –
calificado de ignorancia– y su comunicación basada en la transmisión 
oral, a lo que se acompañaba el dominio de otros idiomas que no eran 
ni el latín del clero, ni el castellano de la monarquía; la creciente mo-
vilidad de la población motivada por la emigración, no tanto hacia 
América como dentro de la propia península, un factor que se ignoró 
en todo momento en lo que se refiere a la dificultad obvia de controlar 
la práctica religiosa de migrantes y transeúntes y sobre todo, la capaci-
dad que estos tenían de transmitir hábitos y costumbres, prácticas e 
ideas, y de trasegarlas.  

 
2.1. Un territorio mal organizado 

 
La idea de que para Felipe II los reinos no eran invisibles es pre-

ciso matizarla en lo que se refiere a los territorios del norte, que él visitó 
poco y solo de paso. El escaso conocimiento es sorprendente por 
cuanto nuestro espacio tenía dos fronteras, una con Francia y otra con 
Portugal y, entre una y otra, cientos de leguas de una complicada costa. 
Esa deficiencia informativa incluía las rutas y caminos que lo vincula-
ban con la corte, ya estuviese en Valladolid o en Madrid, como lo prue-
ban los errores de bulto de los rudimentarios repertorios de Juan de 
Villuga (1541) y de Alonso de Meneses (1576), cuya utilidad a día de 
hoy radica en ser una prueba de la carencia de caminos carreteros entre 



- 58 - 

la Meseta y el territorio que nos ocupa, lo que no cambiará hasta el 
siglo XVIII.  

La mala información que el rey tenía al respecto fue objeto de la 
fina ironía del arzobispo de Santiago don Francisco Blanco en su res-
puesta de abril de 1579 a una carta del Consejo de Guerra en que se le 
pedía vigilar a los transeúntes que, procedentes de Francia, entraban 
como peregrinos, cuando podían ser hugonotes cuyo destino era Por-
tugal. El prelado aclaró el error al Consejo –que se limitó a darle las 
gracias– por cuanto  

 
“ni este es camino para poder pasar a Portugal secretamente por-

que desde Orense hasta Bayona no hay puente en el río Miño y se pasa 
por barcas y por estas no pueden pasar escondidos y sin que se eche mu-
cho de ver, y ni tampoco que se entienda que se hayan embarcado por el 
mar; ni se pudiera dejar de saber por estar los puertos no muy lejos de 
esta ciudad y porque allí no han podido ir a la de deshilada porque fueran 
menester muchos navíos y si muchos si hubiesen embarcado en uno 
echariase mucho de ver y hubiese publicado y no entiendo que haya por 
donde pasar a Portugal ocultamente viajando por tierra, si no es dejando 
en Astorga el camino francés y tomando el de Orense con ocasión de 
visitar un Santo crucifijo que allí hay, porque desde Puebla de Sanabria 
hasta Monterrey va el camino tan cerca de Portugal que de algunos luga-
res del podrían pasar a aquel reino en una madrugada sin que ninguno 
les viese; los más de los que llegan aquí vienen por Oviedo y vuelven por 
Astorga”57. 

 
La situación se hizo más grave en el final del reinado de Felipe II 

por los desastres climáticos que se llevaron por delante numerosos 
puentes sobre ríos importantes, en especial los que desembocan en el 
Atlántico. Ni se reconstruyeron esos, ni se hicieron otros nuevos en los 
cursos más interiores de esos mismos ríos, de modo que ríos potentes 
de Galicia como el Ulla y el Tambre, además del Miño, como se ve en 
esa carta, fueron servidos por barcazas hasta el siglo XIX. Tampoco se 
arreglaron ni abrieron caminos, lo que afectaba al paso de personas –y 

  
57 Manuel R. Pazos, El episcopado gallego…, I, 62-63. 



- 59 - 

de fuerzas militares–, o al tráfico comercial, pero también a la circula-
ción de información.  

La monarquía no contaba con datos fiables sobre la población 
que allí vivía y cómo se organizaba el hábitat. El vecindario de 1591, 
referencia general sobre el período de Felipe II, tiene deficiencias muy 
notables: muchos topónimos son erróneos, faltan pueblos enteros, 
otros figuran en jurisdicciones que no les correspondían, etc. Fuera de 
este recuento no hay otros similares para saber cuántos vecinos había 
en nuestro territorio y, cuando se encuentran datos parciales o locales 
en otras fuentes, rebajan o aumentan las cifras de 1591, sin que se 
pueda dar por válidas unas u otras. Por otra parte, al tener una finalidad 
fiscal, el censo aparece dividido en partidos y estos reunidos en pro-
vincias civiles, mezclando algún obispado58.  

La clave de esas deficiencias está en la debilidad de las estructu-
ras administrativas de la monarquía en estos territorios, donde había 
pocos “hombres del rey” que pudieran contar y medir para la corona y 
carecían de medios para reunir información o ejercer su misión en un 
espacio demasiado grande que, además, en gran medida no era de 
realengo. El excelente libro de esta misma serie, firmado por Alicia 
Cámara, refleja que bajo Felipe II “se contaron hombres, armas, millas, 
barcos, territorios, fortalezas, caminos, de tal manera que el rey pudiera 
decidir sobre ellos”59, lo que es cierto si se compara con reinados an-
teriores y si se atiende a la larguísima costa que va de la frontera con 
Francia a la de Portugal, que fue objeto del interés cartográfico del rey, 
centrado en las áreas portuarias. Pero incluso para la costa, siendo elo-
giables los logros, los mapas fueron tardíos –posteriores a los ataques 
ingleses de 1589–, contienen errores como los del dibujo de la villa de 
Pontevedra atribuido al alférez Pedro Rodríguez Muñiz y, al no haber 
una serie temporal, no se percibe la colmatación de las desembocadu-
ras de los ríos que se estaba generando al disminuir el calado de los 

  
58 Annie Molinié-Bertrand, Censo de Castilla de 1591: estudio analítico (Ma-
drid: INE, 1986). 
59 Alicia Cámara Muñoz, Grandeza de poder y saber: Felipe II y sus ingenieros 
(Valladolid: Universidad de Valladolid, 2023), 37. 



- 60 - 

puertos con inusitada rapidez debido al comportamiento climático de 
este período. La corona fue informada de ese problema en los años 
ochenta y siguientes por parte de las villas. Poco se podía hacer para 
resolver un proceso natural, pero tampoco se hizo nada después de la 
destrucción de los puertos provocada por los asaltos de Drake60.  

La mejor información estaba en poder de los obispos y de los 
cabildos catedralicios que colaboraron con el rey cuando este pidió da-
tos de carácter económico, en especial en 1587, los que más interesa-
ban para implantar cambios fiscales. Pero la organización territorial de 
las diócesis era muy diferente a la civil. Las sedes episcopales estaban 
todas situadas en el interior, desde donde se administraba toda la vida 
religiosa, de modo que los problemas mencionados sobre el territorio 
eran igual de importantes para los prelados. En la franja costera había 
villas y ciudades importantes y más dinámicas que las episcopales, que 
era preciso controlar aun estando distantes. Pero en general los núcleos 
urbanos eran pocos y pequeños –apenas reunían al 5% de los habitan-
tes–, y dominaban la población rural y un hábitat disperso –había algu-
nas zonas con aldeas o pueblos concentrados–, de modo que la preca-
riedad de las vías de comunicación lo dificultaba todo. 

El problema de la dispersión territorial lo expresó muy bien el 
obispo de Tui en 1587 cuando escribió a Felipe II “hase de advertir que 
estos feligreses con ser tan pocos en cada una de las feligresías no viven 
junto a la iglesia por la mayor parte ni circunvecinos, sino un cuarto de 
legua y media y una de la iglesia, y apartados unos de otros...”, pidién-
dole “fuese servido de reducirlos a poblaciones como se hizo en la pro-
vincia de Guipúzcoa”, lo que “sería el mayor servicio de Dios que se 
podría hacer y aún de S.M. para que esta gente bárbara fuese política y 
doméstica y enseñada en la doctrina cristiana, que viviendo como vi-
ven es imposible”61. Era una opinión compartida para todo el norte por 

  
60 Baudilio Barreiro Mallón, Las Ciudades y villas costeras del norte de Galicia 
en el contexto internacional del siglo XVI (A Coruña: Universidad, 1999). 
61 Pazos, El episcopado gallego…, II, 56. 



- 61 - 

los inquisidores y por los predicadores de la Compañía de Jesús, siem-
pre perspicaces. 

De una frontera a otra el territorio era difícil de conocer y articu-
lar. Para los obispos la clave era la parroquia, un sistema completo de 
relaciones sociales que la monarquía reconocía como comunidad fiscal 
desde la Edad Media. Era la esencia misma de las comunidades rurales, 
una unidad social y religiosa cuyo espacio de referencia era el templo 
parroquial y que en la misa dominical y en los actos litúrgicos tenía su 
calendario, más o menos respetado; ambos eran la esencia del contacto 
interno de las comunidades y de la recepción de información por parte 
de los poderes eclesiástico y civil, mediante la palabra de los curas. 

Para gestionar un territorio tan difícil, el mapa diocesano era poco 
operativo. Obviamente, este tema nos interesa por su repercusión sobre 
la gobernabilidad del territorio desde el punto de vista eclesiástico, en 
especial en diócesis enormes en tamaño (Burgos) o en el número de 
parroquias (casi todas) y porque mientras el rey fue promotor de cam-
bios en el mapa de los obispados en la Corona de Aragón para hacerlos 
más controlables y viables, nada se hizo en el norte, probablemente 
porque las nuevas diócesis creadas en la otra corona obedecieron al 
temor a los contagios protestantes que procedían de Francia.  

Fernández Terricabras insiste en la importancia que el rey dio a 
la racionalización del territorio para hacer más viable la administración 
eclesiástica62, cuya clave estaría en que las fronteras eclesiásticas coin-
cidieran con las civiles, dado que la división en provincias civiles poco 
tenía que ver con la división en diócesis. Lo primero no nos atañe, pero 
sí lo otro, por cuanto Felipe II promovió cambios en la organización 
territorial eclesiástica con el objetivo de que los obispados fuesen más 
pequeños para asegurar su control; pero sobre todo quería que los obis-
pos pudiesen visitar las parroquias con regularidad y conocer bien el 
territorio y a su clero y a los fieles, y desde el punto de vista de estos, 
acortar las distancias para resolver asuntos, en especial los de carácter 
judicial que requerían acudir al prelado o a sus oficiales. No era solo 

  
62 Fernández Terricabras, Felipe II y el clero…, 231. 



- 62 - 

distancia física, sino el entrecruzamiento de cartografías diferentes y 
poderes locales muy fuertes y más cercanos a los pueblos. 

A este respecto, el Concilio tuvo incidencia en el esquema de la 
jurisdicción eclesiástica, a la que ya nos hemos referido, con cambios 
en las competencias que afectaban al conjunto de la población, en es-
pecial en cuestiones como las dispensas por consanguinidad, los ma-
trimonios clandestinos y amancebamientos, y muchas otras facetas que 
tocaban al foro privado, así como a las relaciones entre el clero y los 
fieles y al propio clero en su relación con la justicia. Esta situación mo-
dificó el mapa jurisdiccional de modo indirecto al redirigir a los fieles 
hacia los tribunales del rey.  

Para responder a eso, la diócesis de Burgos fue elevada a archi-
diócesis y a sede metropolitana en 1574 gracias a los buenos oficios 
del obispo don Francisco Pacheco en Roma, de modo que las diócesis 
de Calahorra y Pamplona serían sus sufragáneas, añadiéndose la de Pa-
lencia en 159563. Sin embargo, el enorme territorio burgalés no se re-
estructuró, frustrándose el intento de crear la diócesis de Cantabria para 
resolver el problema de su lejanía de la capital. Las primeras gestiones 
eran ya antiguas, reanudándose en tiempos de Felipe II. Dada la previsi-
ble oposición de los obispos a que se les cercenase su poder, se quiso 
aprovechar que la sede estaba vacante y que lo estuvieran las abadías de 
Santander y de Santillana, ambas de patronato real. Elevada de rango a 
archidiócesis, el rey se dirigió a Pacheco en 1577, pero el fallecimiento 
de este frustró ese intento, retomado con el acuerdo del arzobispo Cris-
tóbal Vela, convencido de que Cantabria era la zona de gobierno más 
complicado. Para dirigirse al papa en 1584, el prelado tuvo que reunir los 
datos sobre rentas, derechos y límites, de modo que el plan estuvo muy 
avanzado, pero se opusieron las abadías y el arcedianato de la archidió-
cesis que se verían afectados, así como el ayuntamiento y el cabildo ca-
tedralicio de Burgos. Todavía en 1599 el ayuntamiento de Santander, 

  
63 Alberto Pacho Polvorinos, “Geografía diocesana de Burgos”, en Iglesias de 
Burgos, Osma-Soria y Santander. Historia de las diócesis…, coord. por Bernabé 
Bartolomé, 20 (Madrid: BAC, 2002), 125. 



- 63 - 

futura sede de la nueva diócesis, se pronunció a favor, pero nada se con-
siguió hasta mediados del siglo XVIII64. 

La diversidad y complejidad de esta archidiócesis fue abordada por 
don Francisco Pacheco en los capítulos sinodales de 1575, que son de 
los más prolijos al respecto, ya que especifican las obligaciones de los 
arcedianos, abades y arciprestes, quienes deberían visitar las parroquias 
comprobando personalmente el orden de los libros y las cuentas de la 
fábrica, así como las costumbres de los eclesiásticos y de los vecinos. 
Denunciaba el prelado que unos y otros eludían su deber y que, cuando 
iban a verificar el comportamiento de los clérigos, “procuraban aparejar 
grandes cenas y comidas y andar a cazar con halcones y galgos y gavi-
lanes… sin cumplir lo que se les había mandado”. En definitiva, fija una 
normativa muy precisa para controlar el territorio en la que, no obstante, 
se deduce que el prelado delegaba sus propios deberes en terceros65. 

No se hizo nada con la gigantesca provincia eclesiástica de San-
tiago que abarcaba desde la diócesis de Mondoñedo hasta Badajoz, a 
más de seiscientos kilómetros, de modo que eran muy difíciles tanto la 
reunión y gestión de los concilios provinciales –el de 1565 se hizo en 
Salamanca como punto intermedio–, como sobre todo la resolución de 
los pleitos y conflictos, que debían ir en apelación a Compostela, ac-
tuando como juez intermedio el de Salamanca, siempre muy problemá-
tico66. 

A esa inacción hay que añadir la creación de una nueva diócesis, 
la de Valladolid, a contrapelo de la lógica, toda vez que se construyó a 
partir de fragmentos de otras diócesis, en paralelo a la creación de la pro-
vincia de igual nombre, pero con un territorio diferente. En este caso, 
la clave fue la tensión entre el abad de la colegiata vallisoletana con el 
obispo de Palencia y con la abadía de Medina del Campo. Detrás de 

  
64 José Luis Casado Soto, La provincia de Cantabria. Notas sobre su construc-
ción, (Santander, Centro de Estudios Montañeses, 1979), 161-162. Jesús Cuesta 
Bedoya, “Proceso de creación de una nueva diócesis”, en Iglesias de Bur-
gos…, 497-514. 
65 Pacheco, Constituciones sinodales…, 70, 125, 129. 
66 Rey Castelao, "La actividad del Juez”, 655-666. 



- 64 - 

esa operación estaba el reforzamiento del patronato regio, para lo que 
el rey contó con don Martín de Córdoba, prior de la colegiata ouren-
sana de Xunqueira de Ambia –integrada luego a la nueva diócesis– a 
quien en 1594 le encargó, entre otras cosas, indagar qué derechos de la 
corona estaban ocultos. A nuestros efectos, la creación de la nueva dió-
cesis es relevante porque en 1596 se tomaron territorios de la parte 
oriental de Galicia situados muy lejos de la nueva sede, lo que generó 
conflictos e incomodidades67, si bien las bulas no llegaron a expedirse 
en vida de Felipe II. 

Por otra parte, si era importante la ubicación de las sedes episco-
pales con respecto a sus territorios, no lo era menos la de esas sedes 
con la del gobierno de la monarquía, de modo que el traslado de la 
corte de Valladolid a Madrid alejó más a los obispos del rey. No obs-
tante, Valladolid seguiría siendo una referencia por estar allí la Real 
Chancillería y una universidad imperial, además de las dos grandes 
congregaciones monásticas benedictina y cisterciense, cuya importan-
cia señorial y económica radicaba precisamente en el Norte y cuyas 
decisiones de gobierno religioso y económico afectaban a amplios te-
rritorios. 

Entre las trabas de mayor impacto y más negativo para los inten-
tos de reforma encomendados a los obispos, estaba la existencia de 
otras muchas jurisdicciones eclesiásticas y civiles, una herencia medie-
val que solo se retocó. En efecto, las diócesis tenían en su interior te-
rritorios con situaciones especiales que no se arreglaron ni cambiaron, 
lo cual derivó después del Concilio en larguísimas luchas, entre otras 
cosas, por los derechos de visita. Si no se visitaban esos espacios por-
que los obispos no podían hacerlo legalmente, las preguntas subsi-
guientes son quién y cómo se controló la aplicación de los mandatos 
conciliares o quién impartía el sacramento de la confirmación, cómo 

  
67 Ese conflicto se estudia en Ofelia Rey Castealo, “Catedrales de segundo orden: 
las colegiatas de Galicia en la Edad Moderna”, Sémata. Ciencias Sociales e Hu-
manidades 15 (2004): 281-316. García Fernández, Máximo, “El territorio dioce-
sano y la estructura parroquial”, en Historia de la diócesis de Valladolid, José 
Delicado (ed.). (Valladolid: Diputación, 1996) 151-190. 



- 65 - 

se gestionaban las dispensas matrimoniales o cómo se evaluaba la for-
mación y la calidad del clero.  

En las diócesis del norte, aunque no estaban especialmente afec-
tadas por este problema, había espacios nullius de órdenes militares, 
no eran solo las peninsulares, controladas por la corona y con las que 
se negoció la aplicación del Concilio, sino la de San Juan, cuyas enco-
miendas estaban en manos de familias de poderosos locales que habían 
procedido a la usurpación de bienes y que tenían la presentación de 
curatos, de modo que los clérigos estaban sometidos a su control. En 
estos casos, la confusión entre religión, señorío y patrimonio era total, 
y en tiempos de Felipe II se intensificaron los pleitos por esos motivos 
y en especial por una defensa tenaz de la jurisdicción eclesiástica, que 
impedía –salvo excepciones– las visitas de los obispos y fiscalizar los 
ingresos de los clérigos y su fidelidad.   

Situaciones similares y de mayor alcance, pero sin tener todas la 
condición nullius, eran las generadas por la existencia en el Norte de 
grandes y antiguos monasterios cistercienses y benedictinos, muy pa-
tente en amplios espacios rurales en donde estaban situados. Allí tenían 
derechos de presentación o de percepción de diezmos, que procuraban 
confundir, adrede, con el señorío e incluso con la propiedad de la tierra. 
En tiempos de Carlos V se intentó vender sus señoríos –como otros 
casos en Castilla–, pero entonces arguyeron que la jurisdicción les era 
útil para percibir las rentas y se salieron con la suya; de los monasterios 
benedictinos el rey obtuvo licencia del papa para enajenar bienes e, 
ignorando las protestas, se vendió parte de los vasallos en 1551. En las 
ventas de Felipe II en 1574, la mayor parte de las jurisdicciones se 
salvó de nuevo, bien porque se adujo que eran solariegas o porque fue-
ron recompradas por los monasterios y, a pesar de los recortes, siguie-
ron siendo muy poderosos y discutiendo a los obispos el derecho de 
visita mucho después de Trento68. 

  
68 Ángeles Faya Díaz, La venta de jurisdicciones eclesiásticas en la Asturias del 
siglo XVI, (Oviedo: Universidad, 1991). Camilo Fernández Cortizo, “Los monas-
terios cistercienses gallegos en tiempos de Felipe II”, Monasticum (1999): 11-43. 



- 66 - 

Un problema enorme para la gestión eclesiástica y espiritual era 
la existencia de enclaves, es decir territorios de unas diócesis incrusta-
dos en otras, a veces muy alejados en la capital diocesana, y en general 
de tamaño pequeño pero cuya existencia generaba incomodidades, 
tanto a los obispos responsables como a los que las tenían en sus dió-
cesis. Por ejemplo, la de Mondoñedo tenía varios en la de Santiago, 
entre los que destacaba la villa de Camariñas, en la Costa da Morte, 
cuya visita exigiría al obispo hacer un recorrido de más de doscientos 
kilómetros pasando por territorio ajeno.  

En sentido inverso, la archidiócesis de Santiago tenía uno de los 
casos más problemáticos, la vicaría de Alba y Aliste, enclave situado 
en Zamora, a más de 350 kilómetros, en cuyo camino había otras dió-
cesis. En aquel espacio, que los prelados solían visitar cuando iban por 
primera vez a Santiago o si iban a la corte, desviándose del camino, las 
tensiones eran constantes con el clero y con la marquesa de Alcañices 
y el concejo, motivados por sucesivos intentos de autonomía y de po-
ner coto a los derechos y cargas arzobispales. En 1566 los clérigos hi-
cieron un extenso informe para oponerse a ese control argumentando 
que era vicariato nullius y en 1586, la celebración de un sínodo en Za-
mora provocó una cadena de reclamaciones por parte de la marquesa 
y de los párrocos contra el vicario a propósito de los gastos de tal cele-
bración, hasta llegar a pleito ante la Chancillería de Valladolid en 1590, 
donde la noble y el concejo recurrieron contra la visita que estaba lle-
vando a cabo el doctor Gutiérrez de Alcalde. Como consecuencia de 
las desamortizaciones de Felipe II, en 1574, 1579 y 1580, varios pue-
blos pasaron de ser de jurisdicción civil y criminal del arzobispo de 
Santiago a ser de realengo. De todos modos, en ese territorio de tan 
difícil control, se hicieron visitas en 1587 y 1588, 1592 y 1594 para 
mantenerlo bajo la cuerda compostelana69. 

Mucho más grave y general en las diócesis del Norte era el pro-
blema del enorme número de parroquias que las componían, lo que se 
acompañaba de su pequeño tamaño, la dispersión del hábitat y la 

  
69 Baudilio Barreiro Mallón, “Alba y Aliste”, en Santigo de Compostela y Tuy-
Vigo…, 327-408. 



- 67 - 

existencia de enormes espacios separados por accidentes naturales. No 
hubo proyectos para hacerlas más pequeñas y viables, ni los obispos 
reunieron parroquias en unidades mayores, salvo como consecuencia 
de la desaparición de algunas tras las crisis pestíferas de finales del 
reinado de Felipe II. Internamente, las diócesis estaban organizadas en 
arcedianatos o arciprestazgos, desiguales en tamaño y feligresías, lo 
que repercutía en el grado de coordinación entre el clero parroquial, 
más donde eran nombrados por los canónigos dignidades de las cate-
drales, pero tampoco se hizo nada al respecto. No era solo eso: es muy 
llamativa la ausencia de referencias relevantes por parte del episcopado 
a los problemas específicos de la costa o de la montaña, que afectaban 
a todos, en especial por la lejanía de los arciprestazgos allí situados. No 
obstante, en su descargo es necesario tener en cuenta los derechos de 
presentación de los curatos que dificultaban o impedían hacer cambios 
parroquiales a conveniencia del gobierno episcopal, como también in-
fluyó, y mucho, si eran parroquias de señorío y la personalidad de los 
titulares de este. Lo veremos más adelante. 

No podemos terminar sin hacer referencia a la Inquisición, el otro 
pilar de las reformas y más aun después del Concilio. Su problema, 
como el de los obispos, era el enorme espacio del que se ocupaban sus 
tribunales. Pensemos que el de Valladolid tenía la jurisdicción sobre 
todo el cuadrante noroccidental y, más al oriente, el enorme obispado 
de Burgos, salvo el territorio de Logroño. Este problema se agravaba 
porque había que controlar dos fronteras, la de Francia y la de Portugal, 
y una larguísima costa con puertos pequeños y de señorío en un gran 
número, cuya lejanía invalidaba todo intento de controlar el paso de 
ideas o personas. Ese era el caso del tribunal de Calahorra, que com-
prendía las provincias vascas y Cantabria, de diferentes diócesis; el 
cambió a que se sometió en tiempos de Felipe II fue llevar la capital a 
Logroño en 1571, lo que al parecer no respondió a la racionalización 
territorial, sino a romper el círculo de corrupción del inquisidor. La mi-
tad del territorio estaba bajo el sistema foral, lo que hacía la vida im-
posible, en especial en las capitales70. 

  
70 Bombín, La inquisición en el País Vasco…, 151. 



- 68 - 

El caso más extremo y complicado, Galicia, dependió del tribu-
nal de Valladolid hasta la instauración de un tribunal propio en Com-
postela en 1574, al que se le añadió la parte gallega de la diócesis de 
Astorga, que quedó así dividida entre dos tribunales, pero no Astu-
rias71. El intento de crear un tribunal específico se frustró en 1561 por 
las resistencias y oposición de las justicias ordinarias locales, que, si-
guiendo al pie de la letra la concordia de 1553 consideraban que era 
una injerencia intolerable. En 1564 el Consejo reconocía que “en esta 
tierra la Inquisición es cosa odiosa y para su obediencia es menester o 
amor o temor y pues amor ya se entiende que no lo tienen conviene 
que tengan temor”, hasta el punto de que en 1567 hubo que suspender 
la visita hecha desde Valladolid y en 1570 una real cédula de Felipe II 
tuvo que recordar a la Audiencia de Galicia su obligación de colaborar; 
el tribunal real no atendía las peticiones de remisión de reos al Santo 
Oficio, a pesar de las recomendaciones de la corona de que no se hos-
tigase a los inquisidores72. La frontera portuguesa y el paso de los con-
versos era un problema para la corona pero, además, Galicia era un 
espacio idóneo para aplicar los objetivos del Consejo: campesinado 
analfabeto e ignorante del dogma, superstición generalizada, clero es-
caso y corrompido, y poderosos señores locales. Los visitadores seña-
laban que la configuración de los pueblos era diferente de Castilla, lo 
que entorpecía su acción dado que los reos solían llegar de cuatro o 
cinco leguas y había que esperar a que se ratificasen los testigos ante 
el inquisidor y ante los comisarios, a lo que se oponían porque no que-
rían dejar su labranza. No eran problemas diferentes de los que limita-
ban la acción de los obispos. 

La principal dificultad era controlar el territorio del Norte desde 
tres tribunales estaba en formar una red de comisarios y de familiares 
y hacer las visitas. Eran insuficientes para el territorio y la población a 
controlar. En el de Calahorra en 1549 había unos cien familiares en 
cincuenta pueblos, villas y ciudades y una vez que se trasladó en 

  
71 García Tato, “La diócesis de Astorga”, 353. Roberto J. López López, “Asturias 
y la Inquisición: Algunas notas”, Studium Ovetense 19 (1991): 145-164. 
72 Contreras, El Santo Oficio…, 318 y 458. 



- 69 - 

Logroño parece que habría unos 125 familiares, estando la red de re-
forzada en la costa73. En Galicia hubo unos doscientos. Más grave es 
que unos y otros no se recataron en sus conductas irregulares, que 
desde el punto de vista funcional se traducían en restar efectividad o en 
pervertir lo que se esperaba de ellos: roces cotidianos, choques de in-
tereses, negligencias, fraudes, absentismo, venalidad de los cargos. Los 
obispos eran reacios a que los comisarios, que todos eran clérigos ex-
hibiesen de su autoridad. En cuanto a los familiares –vecinos próxi-
mos, al fin y al cabo– eran odiados por tener exención fiscal, de cargos 
concejiles o de alojamientos, de modo que el aumento de su número 
generó protestas. Y sin duda lo eran por sus excesos: en el tribunal de 
Logroño en 1574 se llevó a proceso a veinte familiares sobre todo por 
violencia lo cual incluía algún caso de muerte. No es extraño que las 
justicias locales considerasen que era suya la competencia sobre los 
delitos criminales de ese grupo74. Tampoco lo es que buena parte de 
los casos de proposiciones –el 12,8% de las causas en Galicia y el 
9,28% en Logroño–, se debieran a comentarios contra el Santo Oficio. 

 
2.2. Una ignorancia no corregida 

 
Si atendemos a lo más visible, no se puede negar que antes ya de 

iniciado el concilio de Trento y del reinado de Felipe II, había un sus-
trato formativo en los territorios que nos ocupan, obra de obispos, clé-
rigos ricos, algunos nobles o de municipios, y en la segunda mitad del 
siglo se vio enriquecido con escuelas y cátedras de gramática, colegios-
universidad y colegios de la Compañía de Jesús. Los núcleos urbanos 
y semi-urbanos se beneficiaron de un proceso común a toda la Corona 
de Castilla, concentrado, bien es verdad, en las capitales diocesanas75. 
Si ponemos por delante el grado de urbanización, la diversificación 

  
73 Reguera, La Inquisición española…, 173.  Bombín, La inquisición en el País 
Vasco…, 67. 
74 Bombín, La inquisición en el País Vasco…, 161-168. 
75 Agustin Redondo (dir.), La formation de l’enfant en Espagne aux XVIe et XVIIe 
siècle (París : Sorbonne, 1996).  



- 70 - 

profesional o la intervención de los poderes eclesiásticos y municipa-
les, y reflexionamos sobre la relación entre alfabetización y escolariza-
ción o alfabetización e imprenta, los territorios del norte llevaron un 
ritmo diferente debido a la falta de núcleos urbanos importantes.  

Así pues, es preciso valorar si ese proceso tuvo algún efecto sobre 
la población rural y sobre el clero que la asistía y que, según las normas 
pre y postridentinas, tenía que ocuparse de la formación de sus feligre-
ses. Empezando por la base de la pirámide, es decir, por el común, los 
datos son tozudos en evidenciar una situación general de carencia que 
es especialmente llamativa después de un siglo a lo largo del cual se 
había construido un discurso por parte de la Iglesia favorable a que los 
fieles adquiriesen al menos la destreza de leer para poder acceder a los 
rudimentos de la doctrina76. La transmisión de esta se hacía en textos 
impresos, cuyos destinatarios eran los clérigos, con la salvedad de las 
cartillas y, en menor medida y más tarde, del catecismo. Pero el anal-
fabetismo impediría a la mayor parte de la población del norte acceder 
por sí misma a la lectura. Así lo han demostrado diversos estudios ba-
sados en el control de las firmas en documentos de amplio espectro –
fiscales y notariales–, aunque dejan fuera a los sectores más pobres y a 
la mayoría de las mujeres; pero es suficiente para comprobar la modes-
tia de las cifras de “alfabetizados”: J.P. Le Flem calculó para el norte 
de Castilla la Vieja entre 1560 y 1590 un 2,1% de hombres con esa 
destreza –escribanos, maestros– y añadiendo a clérigos, juristas, ofi-
ciales públicos, e incluso a mercaderes y determinados artesanos, no 
llegaban al 3%77. No es extraño, por cuanto a comienzos del XVII en 
Madrid firmaba menos de un tercio de los hombres.  

  
76 José Sánchez Herrero, “La actividad educadora directa e institucional”, Histo-
ria de la acción educadora de la Iglesia en España (Madrid: BAC, 1995), 614. 
77 Jean-Paul Leflem, “Instruction, lecture et écriture en Vieille Castille et Extre-
madure aux XVIe-XVIIe siècle”, en De l’alphabétisation aux circuits du livre en 
Espagne, XVIe.-XIXe. Siècles (Paris: CNRS, 1987), 29. Antonio Viñao Frago, 
“Alfabetización y primeras letras (ss. XVI-XVII)”, Escribir y leer en el siglo de 
Cervantes, ed. de Antonio Castillo (Barcelona: Gedisa, 1999), 39. 



- 71 - 

En Compostela en 1635 firmó su declaración fiscal una quinta 
parte de los cabezas de familia y había villas en la costa con solo un 
5,5% (Baiona y Noia), aunque algunas rondaban el 15% (Pobra do 
Deán, Caldas), mientras en el rural firmó un 7,8%, en más de la mitad 
de las parroquias menos del 6% y solo una minoría muy escueta alcan-
zaba las cifras urbanas, como en Asturias78. Otras fuentes menos ge-
nerales rebajan esos cálculos: por ejemplo, en las valoraciones de cu-
ratos de la diócesis de Santiago en 1594, sólo firmó un 15% de los 
testigos, a pesar de ser individuos con cierta relevancia social en sus 
comunidades o relacionados con las autoridades civiles y eclesiásticas; 
en privilegiadas zonas de interior firmaba entre un 2,7% y un 6,2% de 
los varones adultos. En procesos judiciales de la Audiencia de Galicia, 
a comienzos del XVII sólo supo firmar el 7,9% de los testigos, y en 
escrituras ante notario, como compraventas de tierras del rico valle vi-
tícola del Ulla, próximo a Santiago, entre el 6,7% y el 13,3%.  

Las zonas con mejor nivel eran las económicamente más favore-
cidas, de costa o de valle, bien comunicadas, próximas a villas o ciu-
dades; en zonas de montaña, alejadas de vías de comunicación y con 
una economía de subsistencia, el nivel era peor. Las bajas tasas de fir-
mantes y su congelación entre fines del XVI y 1635 se explican por la 
práctica inexistencia de una red escolar, ya que la aparición de maes-
tros y escuelas rurales fue muy lenta, y el aprendizaje se hacía gracias 
a la transmisión intra-familiar o a la precaria y ocasional enseñanza 
impartida por escribanos, notarios, estudiantes o eclesiásticos. Muchos 
sínodos del norte encomendaban la enseñanza de la lectura a los sacris-
tanes: es casi irónico dado que en la mayoría de las parroquias rurales 
era una figura eventual, pero además serían tan analfabetos como lo 
eran los mayordomos, de modo que el vacío formativo del rural no 

  
78 Juan Eloy Gelabert, “Niveaux d’alphabétisation en Galice (1635-1900)”, De 
l’alphabétisation…, 45-71. Ofelia Rey Castelao, “Niveles de alfabetización en la 
Galicia de fines del Antiguo Régimen”, Bulletin Hispanique 100 (1998): 271-
311. Baudilio Barreiro Mallón, “Alfabetización y lectura en Asturias durante la 
Edad Moderna”, Espacio, Tiempo y Forma, Historia Moderna 4 (1989): 115-
134. 



- 72 - 

recibió aliento alguno. No obstante, no era mejor el panorama en Bre-
taña, donde todavía a fines del XVII no se alcanzaba el diez por ciento 
de firmantes y donde, contra lo que solía afirmarse, las áreas rurales 
modestas del ámbito protestante tenían el mismo déficit79. 

Los comentarios de quienes llegaron al Norte de visita o para 
ejercer su misión, fueron unánimes en aplicar de forma general al pue-
blo el concepto de ignorancia, a veces señalando a las mujeres, como 
el flamenco Lambert Wyts, quien en 1570 escribió que las de Canta-
bria “son gentes muy bárbaras y místicas, mal vestidas y muy seme-
jantes a las jóvenes turcas de Bulgaria, siempre descalzas, sin zapa-
tos”80. Es cierto que muchos de ellos, por su condición clerical, pensa-
ban en la ignorancia de la doctrina, pero a nuestros efectos importa 
menos que saber qué se hizo para mejorar la situación. En todo caso, 
aquel concepto habría que matizarlo porque se confunde muchas veces 
con la ignorancia voluntaria o la apariencia de rusticidad, útiles para 
aparentar lo que no se era o al menos no del todo.  

Muy explícitos fueron los testimonios de los jesuitas llegados al 
Norte poco antes de 1550 en sus viajes para atender las peticiones de 
los obispos para predicar y, sobre todo, para negociar las fundaciones 
de colegios. Todos relataron lo que encontraban y, como otros ecle-
siásticos, compararon aquellas tierras con las Indias, empezando por 
Asturias, de la que decía Andrés de Prada al solicitar que fuesen allí 
los jesuitas, “que son las Indias que tenemos dentro de España”, si bien 
los que fueron a indagar la opción de crear un colegio en Oviedo, de-
cían en 1568 que la gente “tiene muy buen metal de entendimientos y 
es dócil”81. En 1561 el padre Nadal, en su visita a Galicia afirmó que 
los jesuitas “tienen aquí otra India” y al hacerlo Francisco de Borja a 
Monterrey en 1560 escribió al padre Laínez la importancia de ayudar 
“a estas almas de Galicia que son las más necesitadas de doctrina”. En 

  
79 Harvey J. Graff, Storia dell’alphabetizacione occidentale, II, L’Etá Moderna 
(Bolonia, 1987), div.pp. 
80 José Luis Casado Soto, Cantabria vista por los viajeros de los siglos XVI y 
XVII (Santander: Diputación, 1980), 84. 
81 Tuñón, “Reforma tridentina”, 229 y 242. 



- 73 - 

1566, Borja, a su vez, recibió una carta de Telmo Ruiz sobre la necesi-
dad de un colegio en Santiago “por ser montaña toda la tierra y tan 
indias como las del Japón”. En 1569 el padre Dávila también estuvo 
en Monterrey e informaba en igual sentido 

  
“por ser el Reino de Galicia de gente tan inculta y bárbara con tan 

poca enseñanza de la ley de Dios ha sido muy grande el servicio que se 
ha hecho a nuestro señor después que este colegio comenzó principal-
mente en la instrucción de la Juventud, señalando después que el mayor 
servicio ha sido conseguir clérigos debido en este recogido y que tuvie-
ran alguna noticia de las cosas de Dios”82 
 
Otro jesuita, el padre Valdivia, decía que “la gente que habita en 

esta tierra es de suyo rústica y corta de entendimiento que parece que 
se asemejan a lo material de la tierra que es áspera montuosa e in-
culta”83. Sin embargo, al cargar las tintas sobre tan mal estado de cosas, 
los jesuitas estaban construyendo el relato de su éxito, de modo que en 
su Historia de las provincias de España el padre Ribadeneira decía que 
Galicia “era antes que entrase la Compañía muy inculta y como tierra 
yerma y por labrar en todo lo que toca la piedad y doctrina”. Lo malo 
es que, después, seguía siéndolo: es decir la atribución de méritos a la 
Compañía deriva más bien de su propia historiografía. ¿De verdad ha-
bían hecho algo por remediarlo?  

Los jesuitas fueron llamados al Norte por obispos interesados en 
la formación del pueblo. Don Diego de Soto, obispo de Mondoñedo 
(1545-1549) hizo ir a su diócesis a dos para que predicasen y enseñasen 
a leer y escribir, y al parecer lo hicieron, al menos en las villas. Si bien 
en ese gesto –común a otros prelados– se ha visto el inicio de un 

  
82 Evaristo Rivera Vázquez, La Compañía de Jesús en Galicia, en la edad mo-
derna: su historia, sus colegios, (Santiago de Compostela: CSIC, 1989) 68, 120, 
176. 
83 Camilo Fernández Cortizo, “Las Indias de estas partes: la reforma del clero y 
del pueblo en el obispado de Orense 1500 1650”, en XII Jornadas de Historia de 
Galicia, ed. de Jesús de Juana y Xavier Castro (Ourense: Diputación, 2003), 53- 
86. 



- 74 - 

proceso de larga duración consistente en completar la visita pastoral 
con la presencia más permanente de religiosos preparados para la en-
señanza, no parece verosímil que en estancias de unos cuantos días pu-
dieran hacer mucho. Salvo los colegios de Monterrey y Monforte, si-
tuados en pequeñas villas del interior, los demás se abrieron en ciuda-
des. 

El problema es que las gentes del rural quedaron al margen de 
esa posibilidad formativa, lo que el obispo de Ourense, en su respuesta 
a una carta indagatoria de Felipe II de 1590, sintetizaba que sus fieles 
“viven sin policía y gobierno humano sin trato de gente política por 
vivir en lugares de a dos cuatro, ocho o veinte casas y apartadas unas 
de otras y en montes”84. En 1606 el cronista cisterciense fray Atanasio 
de Lobera, leonés de origen, escribió sobre la falta de letras en Galicia 

 
“Que el ser pocos los que se señalan en ellas proviene de ser solos 

los que las tratan. Que como la gente vive por los campos, retirado un 
vezino de otro, las casas son malas, el ejercicio andar con el ganado por 
montes, el niño mama lo que vee y abarca aquello en que se cría. Que si 
vivieran en comunidades donde ay escuelas, ay urbanidad en el vestir, en 
el hablar, en comer y beber y en todas las acciones naturales y artificiales, 
donde comunican los hombres y se comunican las cosas, ay quien alabe 
y vitupere, castigo y premio, honra y menosprecio, y visto uno y otro, 
tiene ocasión la naturaleza de hechar mano de aquello a que se inclina, 
corrieran los ingenios por diverso camino”85. 
 
En el fondo, teniendo en cuenta lo que muchos clérigos manifes-

taron en otros lugares y en los siglos siguientes, se temía lo que los 
sectores populares pudieran aprender. Por ejemplo, en 1611, Jerónimo 
del Hoyo, tras inspeccionar la escuela de niños de Pontedeume se es-
candalizó al oír que “todos leen en procesos” y mandó al maestro que 

  
84 Fernández Cortizo, “Las Indias de estas partes”, 55. 
85 Luis Rodríguez Montederramo, “Gondomar y la Historia del Reino de Galicia: 
Estudio y edición del borrador de la Coronica Grande del Reino de Galicia de 
Atanasio de Lobera”, en De libros, librerías, imprentas y lectores, ed. de Pedro 
M. Cátedra y M. Luisa López-Vidriero (Salamanca: Universidad, 2002), 335. 



- 75 - 

les enseñase la doctrina cristiana e hiciese que los padres les comprasen 
los libros adecuados para evitar que leyesen pleitos “sino que lean en 
obligaciones y testamentos para que no se inclinasen desde niños a ser 
pleitistas”86. El miedo a abrir pistas de insumisión era una constante 
que contrapesó el interés, aparente o real, de los obispos en generalizar 
la lectura y la escritura entre los sectores populares, como en Francia87. 

En fin, quizá no tenga sentido aplicar el concepto de alfabetiza-
ción a este período toda vez que para medirla empleamos fuentes poco 
comparables en las que está sobre-representada la población mascu-
lina, urbana y rica, difuminando la desigualdad social y la zonal. Y se 
ignora todo de los “escribientes delegados”, intermediarios entre la 
oralidad y la escritura, que no solían ser clérigos ni escribanos –aunque 
estos eran mediadores esenciales–, sino campesinos fuertes, jueces de 
señorío, etc. que no siempre sabían escribir pero que tenían destrezas 
que les daban un cierto prestigio y los convertían en transmisores ora-
les de esquemas, conocimientos y contenidos de la cultura escrita. Los 
veremos en acción en bastantes páginas de este libro. 

Y, sobre todo, no se ha sopesado lo suficiente el factor lingüís-
tico, tan importante en los territorios del norte: euskera, gallego, bable 
y todas las hablas locales, que por entonces tenían un contacto mucho 
menos regular con el castellano del que tendrían después. Filólogos y 
medievalistas han atribuido la castellanización a una imposición polí-
tica y centralizadora castellana desde tiempos de los Reyes Católicos, 
pero lo cierto es que la monarquía nunca dictó leyes al respecto, dife-
renciándose claramente de Francia. Recordemos que la ordenanza de 
Villers-Cotterêts de 1539 impuso el empleo del francés en la documen-
tación escrita para sustituir al latín y para superponerse a los idiomas 
territoriales en favor de una unificación utilitaria, de modo que un do-
cumento fuese comprendido por una mayoría lo más amplia posible y 
en cualquier espacio del país, lo que implicaba seguridad jurídica. 

  
86 Saavedra, La vida cotidiana…, 382. 
87 Ofelia Rey Castelao, “Entre la caridad y la conveniencia: clero y educación en 
espacios rurales franceses”, Tiempos Modernos 36 (2018). http://www.tiempos-
modernos.org/tm3/index.php/tm/article/view/4203 

http://www.tiemposmodernos.org/tm3/index.php/tm/article/view/4203
http://www.tiemposmodernos.org/tm3/index.php/tm/article/view/4203


- 76 - 

Todavía por entonces las actas parroquiales se redactaban en latín –no 
así en la corona de Castilla– y en amplias zonas de Francia el clero 
parroquial siguió empleándolo incluso después del recordatorio insis-
tente por parte de los obispos88.  

La cuestión más llamativa es que el episcopado de tiempos de 
Felipe II, como el precedente, apenas tuviese presente ese factor, ha-
bida cuenta del interés en difundir la doctrina e imponer las reformas 
entre el pueblo, de lo que podemos deducir que se fiaba todo al clero 
parroquial y a los predicadores de las órdenes religiosas y a los jesuitas, 
que tendrían un interés prioritario en hacerse entender. Precisamente 
por esto, los obispos de Bretaña tomaron algunas medidas inspiradas 
en la importancia comunicativa de las lenguas de uso común, ani-
mando a los curas a enseñar la doctrina en “patois”89. De igual modo, 
fue fundamental que después del Concilio de los obispos promoviesen 
la impresión en esas lenguas de catecismos, cartillas y textos instru-
mentales o piadosos, para instruir al clero parroquial y a los feligreses, 
de modo que el bretón era más una lengua pastoral que de cultura90, si 
bien en ese caso sirvió para afrontar contagios protestantes. 

Por razones obvias, en los territorios vasco-hablantes esta cues-
tión tenía gran relevancia, dadas las diferencias entre el euskera y el 
castellano. Allí era imprescindible que el clero con cura de almas lo 
hablase para que los feligreses entendiesen las prácticas rituales y los 
principios de la doctrina, de modo que en las constituciones sinodales 

  
88 Croix, La Bretagne…, 45. 
89 Guy Astoul, Les chemins du savoir en Quercy et Rourge à l’Époque Moderne, 
(Presses universitaires du Midi: Toulouse, 1999), 66. 
90 Michel Lagrée (ed.), Les parlers de la foi. Religion et langues regionales 
(Rennes: Presses Universitaires, 1995) 85-94. Fañch Roudaut, “La littérature re-
ligieuse en breton”, en Histoire littéraire et culturelle de la Bretagne, ed. de 
Jean Balcou e Yves Le Gallo (Paris-Genève: Champion-Slatkine, 1987), 1, 231-
244. Éva Guillorel, “Du bon usage des langues dans la Bretagne d’Ancien Ré-
gime” en Les formes de l'échange. Communiquer, diffuser, informer, de l'Anti-
quité au XVIIIe siècle, dir. De François Brizay (Rennes: Presses Universitaire, 
2019), 55-68. 

https://books-openedition-org.janus.bis-sorbonne.fr/pur/15933


- 77 - 

dictadas por el obispo don Pedro Manso para la diócesis de Calahorra 
e impresas en Logroño en 1601, se planteó la necesidad de conocer ese 
idioma para predicar, indicándose incluso las diferencias entre el vasco 
del señorío de Vizcaya y el de Guipúzcoa. El prelado decía de sus dio-
cesanos que “la mayor parte de ellos habla vascuence, los predicadores 
por autoridad predican en romance y no en vascuence de lo que se si-
gue gran daño y que la gente que viene de las caserías a oírlos como 
no saben romance se salen ayunos del sermón”91. Además, dejó orde-
nado a sus sucesores que cada año se imprimiesen cartillas de la doc-
trina “en romance, y en vasquence, según el uso de las dichas provin-
cias, para que los curas tengan cartillas en la lengua propia de cada 
Provincia: Porque nos assi lo avemos començado a hacer en nuestro 
tiempo”, al parecer, refiriéndose a la traducción hecha por Juan Pérez 
de Betolaza del catecismo del padre Astete, impresa en Bilbao en 1596. 
En 1609 se tradujo también el catecismo del padre Ripalda al guipuz-
coano92. Lo cierto es que, a diferencia del gallego, hubo un esfuerzo 
por facilitar los textos básicos en euskera, sin duda para la formación 
del clero, habida cuenta del analfabetismo general de este territorio. 

No se trataba solo de la comprensión de lo que se oía, sino de lo 
que se decía, ya que no se puede soslayar que podía ser un problema a 
la hora de confesarse. Según los teólogos postridentinos, de haber un 
intérprete –a lo que no había modo de obligar– estaría abocado a ocul-
tar los pecados que oyere: quienes han estudiado el tema opinan que 
en las provincias vascas y en Navarra, especialmente en zonas aisladas 
donde el euskera era dominante y en ese idioma se confesaban –así 
consta en algunos documentos judiciales–, ocasionalmente debieron 

  
91 Santiago Ibáñez Rodríguez, “La diócesis de Calahorra a mediados del siglo 
XVI según el libro de visita del licenciado Martín Gil”, Brocar 21 (1997): 148-
149. 
92 Patricio Urquizu Sarasúa y otros, Historia de la literatura vasca, (Madrid: 
UNED, 2000), 129. 



- 78 - 

realizarse confesiones con intérprete, pero los testimonios son poste-
riores al período que nos atañe93.  

Nada se imprimió en gallego o en asturiano. Cuando bajo Felipe 
II las cartillas escolares se unificaron, pronto se diversificaron, pero 
Galicia, Asturias y Cantabria siempre compraron las de Valladolid, 
ciudad clave para el suministro de impresos94. Ambas lenguas no im-
plicarían mayores dificultades de aprendizaje que en otras zonas donde 
la lengua materna no coincidiese con la enseñada, ya que, de lo contra-
rio se habrían hecho cartillas y catecismos en las dos. Los obispos pos-
tridentinos mostraron alguna voluntad de promover el gallego entre el 
clero, o al menos así lo hicieron los arzobispos de Santiago, el caste-
llano Francisco Blanco y el andaluz Juan de San Clemente, recomen-
dando que los clérigos hablasen el idioma de sus fieles95, pero esas 
iniciativas fueron débiles y poco duraderas y no se tradujeron en pro-
ducción escrita: el lector tenía que serlo de castellano y quien pudiera 
asistir a una lectura en voz alta, oiría castellano. Solían los sínodos re-
comendar la lectura en alta voz, pero se puede suponer que, de haberse 
atendido esa sugerencia, su comprensión no sería fácil ni siquiera para 
los castellano-hablantes por sus limitaciones de vocabulario96. Por 
cierto, en sus misiones, los jesuitas vendían novenas, vidas de santos y 
libritos de piedad en castellano97. 

  
93 Marcos Sarmiento Pérez, “El intérprete en la confesión sacramental en la Igle-
sia católica, con especial atención a la España de los siglos XVI y XVII”, Culture 
& History Digital Journal 7-1 (2018), https://doi.org/10.3989/chdj.2018.012 
94 Agustin Redondo, “Les livrets de lecture (cartillas para enseñar a leer) du XVIe 
siècle”, La formation de l’enfant..., 96.   
95 Rey Castelao, “¿Biografía o hagiografía?”, 13. 
96 Baudilio Barreiro Mallón, “Los problemas de transmisión cultural en las co-
munidades bilingües a partir del Concilio de Trento”, en Tradición versus inno-
vación en la España Moderna, ed. de Juan J. Bravo y Siro Villas (Málaga: Uni-
versidad, 2009), 21-62. 
97 Camilo Fernández Cortizo, “Les missions populaires dans le Royaume de Ga-
lice (1550-1700)”, en Missions religeuses modernes. "Notre lieu est le monde", 
 



- 79 - 

Es preciso plantear el factor lingüístico desde otro punto de vista: 
si ser analfabeto y hablar un idioma diferente al de la administración 
civil y eclesiástica generaba una “potencial indefensión” es decir, si-
tuaciones en las que, si los receptores de mensajes no entendían lo que 
se les decía, podían sufrir consecuencias negativas, tratos desiguales o 
injusticias. Algunos contemporáneos hicieron alguna observación al 
respecto, como fray Atanasio de Lobera en 1606, quien defendió la 
calidad comunicativa del gallego –quizá por inspiración política de su 
mentor, el conde de Gondomar– porque era una lengua que se conser-
vaba pura y porque expresaba “mejor que otra la esencia de lo que va 
tratando”, y que, a pesar de su falta de formación letrada, los gallegos 
eran “la gente española ninguna es más acta y capaz para el ejercicio 
de las letras”; pero en el mismo texto descartaba su indefensión, tildán-
dolos de pleiteantes98.  

Ahora bien, quienes en Galicia o en Asturias y otros territorios 
hicieron una defensa de los idiomas propios eran miembros del clero o 
de la hidalguía que, denunciando los abusos de los poderosos foráneos, 
lo que en realidad les ofendía era que los cargos políticos, administra-
tivos o clericales no se diesen a sus propios grupos; por otra parte, ellos 
mismos eran agentes de la castellanización, de forma que su defensa 
de las lenguas zonales era interesada e impostada99. Conviene decir 
que la desaparición del uso escrito de esas lenguas se había producido 
ya antes de 1500 y que obedeció, es cierto, a las acciones de los dife-
rentes poderes en beneficio del castellano, pero fue más determinante 
la modernización de la administración y la rapidez en la difusión de 
leyes y órdenes. 

  
ed. de Jean-Pierre Fabre y Bernard Vincent (Roma: École Française, 2007), 315-
339. 
98 Rodríguez Montederramo, “Gondomar y la Historia”, 335. 
99 Xulio Viejo, “El asturiano en el tránsito de la Edad Media a la Edad Moderna 
(siglos XIV-XVII). Entre el retroceso y la toma de conciencia lingüística”, en A 
lingua galega no solpor, ed. Ramón Mariño y Francisco X. Varela (Santiago de 
Compostela: Consello da Cultura, 2016), 69-94. 



- 80 - 

¿Qué papel jugó la imprenta? En el Norte, la llegada de impreso-
res generó a fines del XV las mismas expectativas que en otras zonas 
y los obispos procuraron expandir los libros como instrumental básico 
y asequible de la liturgia, obligando a las parroquias a comprarlos, pero 
a mediados del XVI, ya solo quedaban imprentas donde había una sede 
episcopal, una universidad o alguna institución que asegurase una de-
manda constante, aunque solo fuesen actas sinodales, cédulas, consti-
tuciones, novenas, etc. La reducción drástica –en Galicia solo quedó 
un impresor en Santiago– se debió a que se hicieron menos sínodos, 
los libros del nuevo rezado se unificaron por mandato de Felipe II y las 
cartillas –que eran un buen negocio– se dieron en monopolio a la cate-
dral de Valladolid. Así lo demuestra el desolador resultado de la en-
cuesta ordenada en 1572 por la corona, reveladora de la falta de clien-
tes, de la incapacidad de los impresores para competir y de los elevados 
costos de producción. Lo mismo cabría decir de los libreros, pocos y 
poco arriesgados100. Había excepciones todavía, como la imprenta de 
los Iunta en Burgos. 

 En esta época, la presencia de libros en instituciones y casas par-
ticulares era sin duda mayor que en la primera mitad del siglo, pero los 
datos sitúan al Norte en un nivel bajo. Este aspecto solo nos interesa de 
dos puntos de vista: si el clero parroquial rural estaba dotado de los 
libros básicos que podían orientar su labor y si el alto clero secular sir-
vió de ejemplo a los demás sectores. En lo primero, en la Asturias rural 
no se han localizado libros en los inventarios del siglo XVI y solo en 
el 16% de las casas de la zona urbana occidental y un 20,6% en Oviedo. 
En Santiago, los eclesiásticos no excedían las tres decenas de volúme-
nes y lo normal eran unos seis, litúrgicos casi en exclusiva, y todavía 
en el XVII solo aparecen en uno de cada cien inventarios rurales, en 
poder de clérigos, hidalgos y algún labrador rico, de modo que el 

  
100 Jaime Moll, “Valoración de la industria editorial española del siglo XVI”, en 
Livres et lectures en Espagne et en France (Madrid: Casa de Velázquez, 1981), 
79. 



- 81 - 

campesinado permaneció en su inmensa mayoría al margen de la cul-
tura impresa101.  

El clero era el sector en el que la posesión de libros estaba más 
generalizada, pero no debe olvidarse que antes y después de Trento, 
los sínodos diocesanos insistían en la importancia de que los tuvieran 
e incluso se imponía un cupo de lecturas formativas: se les mandaba 
leer durante tres o cuatro horas diarias, y a los visitadores, el control de 
su adquisición, el número y calidad de los libros recomendados, pero 
no estaban al alcance material ni intelectual del clero, por lo que estos 
mandatos sirvieron sólo para establecer un horizonte que no se alcanzó 
hasta el siglo XVIII102. Por ejemplo, siendo obispo de Ourense, don 
Juan de San Clemente en sus sínodos de 1582 y 1586 recomendó a los 
curas tener dos libros de confesores, Summa Silvestrina del dominico 
Silvestro Mazzolini, editada en 1516, y Breue instruction de como se 
ha de administrar el Sacramento de la Penitencia… de otro dominico, 
fray Bartolomé de Medina, publicada en 1579, pero es poco verosímil 
que se hubieran hecho con la primera obra, y si la segunda parece más 
viable es porque se imprimió en Salamanca, uno de los centros impre-
sores que suministraba al norte103. 

Los obispos tendrían que haber dado ejemplo con sus propias bi-
bliotecas, que serían una necesidad para apuntalar el papel cultural de 
las sedes episcopales, el estudio y el afianzamiento teológico y doctri-
nal. Lo mismo cabría esperar de los canónigos de las catedrales, pero 
estos no solo no tuvieron bibliotecas colectivas para su propio uso, sino 
que en la segunda mitad del siglo XVI había cundido la pereza de 
modo que fueron reticentes a las iniciativas de llenar ese vacío 

  
101 Ofelia Rey Castelao, Libros y lectura en Galicia, siglos XVI-XIX, (Santiago 
de Compostela: Xunta, 2003), 251. Barreiro, “Alfabetización y lectura en Astu-
rias”, 115. 
102 Igual que en Francia: Livres et culture du clergé à l’Époque Moderne, mono-
gráfico de Revue d'histoire de l'Église de France 210 (1997). 
103 Jaime Justo Carnicero y Miguel Ángel González, “Los sínodos de don Juan 
de San Clemente, obispo de Ourense (1578-1587). Estudio y edición”, Intus-Le-
gere Historia 16-2 (2021): 160-211. 



- 82 - 

instrumental y cultural, hasta el punto de vender las donaciones que 
recibieron. Así lo hizo el cabildo de Santiago con los libros que en 1562 
le dejó el obispo Bernardino Carmona y en 1567 con los del canónigo 
Pedro Medina; el de Mondoñedo en 1579 vendió a su obispo los del cro-
nista Sagrario Molina y en 1580 al obispo de Oviedo la librería del 
obispo Gonzalo de Soterrano104. No nos escandalicemos: ricos cabildos 
franceses hicieron lo mismo en ese período105. El hecho de que la Uni-
versidad de Santiago fuese la adquirente en 1573 de los del obispo Car-
mona –546 títulos en 649 volúmenes– no desmiente el descuido y po-
breza de su biblioteca, como sucedía en las demás universidades por en-
tonces. 

En cuanto a los monasterios y conventos del norte, donde se for-
maban los religiosos que predicaban en ciudades y aldeas, estaban en 
una fase de recomposición, pendientes de donaciones y herencias, por lo 
que sus librerías eran pequeñas y de contenido pobre. Así lo denunció 
Ambrosio de Morales en 1572 tras su famoso viaje por aquellas institu-
ciones en Galicia, Asturias y León, de las que dio una imagen muy ne-
gativa, aunque seguramente las observase con la prevención que le daba 
su superioridad intelectual. La novedad estuvo en los colegios de la 
Compañía de Jesús, que recibieron donaciones como la que hizo al co-
legio compostelano su fundador, el arzobispo Francisco Blanco en 1577, 
que le donó los suyos, y en 1582 lo hizo don Juan del Yermo.  

 
2.3. La aldea inmóvil 

 
La lectura de la normativa eclesiástica pre y pos-tridentina, como 

ya se dijo, revela una falta de arraigo en la realidad, perceptible en todo. 
Uno de los fallos más llamativos está en que siempre se refiere a una 
población estable. De hecho, la estabilidad subyacía a los discursos y 
prácticas del clero. Cuando el obispo de Tui proponía concentrar la po-
blación en pueblos así lo permite ver y lo mismo puede decirse de los 
recuentos que los monasterios llevaban de sus vasallos. Sin embargo, de 

  
104 Rey Castelao, Libros y lectura en Galicia…, 251. 
105 Livres et culture du clergé…, citado ya. 



- 83 - 

estos mismos, al anotar a quienes se habían ido y a quienes habían lle-
gado, se deduce una intensa movilidad en diferentes grados y es la propia 
documentación eclesiástica la que muchas veces nos da los datos.  

Así pues, las normas y acciones de los obispos del Norte apenas 
tienen en cuenta que el siglo XVI estaba afectado desde su inicio por 
una creciente movilidad intra-rural debida a la demanda de mano de 
obra en las grandes superficies cerealeras castellanas; al crecimiento de 
villas y ciudades, nutridas de mujeres y hombres procedentes del 
campo, y sin duda al paso a América que, si bien no tuvo un impacto 
relevante en cifras en el Norte –salvo en el País Vasco–, era un motor 
para los otros tipos de desplazamiento. Esos tipos nos interesan no solo 
porque tenían efectos desarticuladores para las familias –ausencias 
temporales o definitivas de padres  de hijos e hijas, bigamia, abandono 
de ancianos, etc.– e incluso para las comunidades –incumplimiento de 
responsabilidades colectivas, laborales o religiosas–, sino porque el 
tránsito de hombres y mujeres –jóvenes en su inmensa mayoría–, im-
plicaba sin duda un trasiego de prácticas y hábitos sociales y culturales; 
esto era especialmente eficaz en la movilidad con retorno, más todavía 
si se había dirigido a las ciudades, por donde entraban o en donde se 
generaban todas las novedades.  

Cuando se pronunciaron los obispos del Norte a ese respecto, se 
referían a las capitales episcopales, en especial si ostentaban su señorío 
y gobierno civil, tratando de controlar o regular la entrada de migrantes 
para evitar la mendicidad, la delincuencia y la marginalidad; o bien 
cuando había sospechas de contagios pestíferos, previéndolos e impo-
niendo trabas al movimiento. Otra movilidad que los preocupaba era 
la de los transeúntes y es en esta cuestión en la que hallamos algunas 
excepciones como, por ejemplo, en sus sínodos de 1579 a 1586, el 
obispo de Ourense Juan de San Clemente recordaba a los párrocos que 
ellos, no sus capellanes, estaban obligados a confesar y dar de comul-
gar a los forasteros, vagos, pobres o enfermos en hospitales y a gentes 
de paso desde el domingo de Ramos al de Quasimodo, período en el 
que se considerarían feligreses de la parroquia donde se hallasen106. En 

  
106 Carnicero y González, “Los sínodos de don Juan de San Clemente”, 160-211. 



- 84 - 

otros casos, como el arzobispo Pacheco de Burgos en 1575, los comen-
tarios, se centraron en el comportamiento de las personas vagantes que 
ocultaban su condición de amancebadas y cuyos desplazamientos les 
servían para mantener ese “pecado”, de modo que había que impedir-
les la atención religiosa si no demostraban lo contrario, como veremos. 

El temor a los transeúntes se intensificó durante el reinado de Fe-
lipe II, en especial desde fines de los años setenta, poniendo la mirada 
en quienes entraban por la costa, pero sobre todo en quienes recorrían 
el Camino de Santiago. Debe recordarse que este tenía dos variantes 
fundamentales desde Francia, la cantábrica, siguiendo la línea del mar, 
y la más clásica o Camino francés. Esta última era, a su vez, la vía 
utilizada en ambos sentidos por los trabajadores temporeros que se di-
rigían a Castilla en los períodos de cosecha. 

El gobierno de la monarquía recurrió a los obispos para alertar de 
que los temporeros franceses que entraban por el Pirineo podían ser 
hugonotes que, bajo capa de peregrinos, se dirigían a Portugal para ac-
tuar como soldados. Así, en la ya mencionada carta de 1579 dirigida 
por el Consejo de Guerra al arzobispo de Santiago don Francisco 
Blanco, se manifestaban esas sospechas y se solicitaba del prelado que 
actuase en consecuencia dando parte de ese tránsito. La respuesta del 
prelado que en parte ya reprodujimos antes, explica que las peregrina-
ciones de franceses –muy disminuidas por entonces– se habían inte-
rrumpido durante las Guerras de religión y que no había duda de su 
sincero objetivo:  

 
“he podido entender de lo que vuestra majestad en ella me manda 

es que un año a esta parte vienen más franceses a visitar este glorioso 
Apóstol que solían y estos días han venido muchos más en cuadrillas de 
a quince o veinte y más y menos y esta Semana Santa habían llegado 
aquí como doscientos de ellos y según me han informado los confesores 
que para esta gente están diputados, que vienen confesados de su tierra y 
han partido allá habrá cuatro o cinco semanas y que todos se reconcilian 
y comulgan aquí y llevan sus cartas de confesión y que dicen que vienen 
tantos porque lo habían prometido algunos años ha y que por el impedi-
mento que les hacían los hugonotes no lo han podido cumplir hasta agora 
que tienen más paz y que de aquí al día de Santiago vendrán mucho 



- 85 - 

número de ellos y que en una cuadrilla vienen doscientos con su bandera 
y a tambor que por venir peregrinos y sin armas osan venir ansí; yo he 
visto estos o los más de ellos en la iglesia y ninguna figura traen de sol-
dados en sus trajes ni en sus personas como antes todos parecen labrado-
res y hombres groseros, vienen entre ellos algunos viejos y muchachos y 
mujeres aunque pocos; hacen en esta iglesia todas las demostraciones de 
devoción que suele hacer aquí esta nación; no piden limosna ni posan en 
el hospital sino en mesones y de los mesoneros he entendido parte de lo 
que he dicho y que estos dicen que vienen y vuelven a priesa a su tierra 
y muchos de ellos sin llegar al Padrón que es una de sus estaciones por 
llegar a sus casas a tiempo que puedan segar sus panes, porque como he 
dicho son labradores y estos días han salido de aquí muchas cuadrillas 
de ellos dis a Astorga porque yo he tenido manera cómo esto se haya 
visto y ansí ninguna seña he visto ni entendido de que traigan otro desig-
nio más que hacer su romería y volverse a sus casas” 
 
Como ya hemos dicho, el arzobispo descartaba, por absurdo, el 

paso a Portugal por Santiago, añadiendo que “yo estaré con cuidado de 
mirar en esto y haré las diligencias qué me pareciesen convenir por 
certificarme de la verdad y si hubiese alguna sospecha que traen de 
signo de pasar a Portugal avisaré con diligencia de ello a vuestra ma-
jestad cuya real persona”. El Consejo respondió que, sobre esos dos-
cientos “que vienen en cuadrillas con banda y tambor que se previese 
en las fronteras como se suele hacer”107.  

El inquisidor Quijano también llamó la atención sobre la concu-
rrencia de personas de “diversas naciones” y peregrinos que iban a San-
tiago y que con frecuencia eran llevados a las cárceles por motivos livia-
nos, sin avisar al tribunal de Valladolid. En el tribunal de Galicia entre 
1560 y 1599 fueron procesados 41 ingleses, 15 franceses, 6 holandeses 
y 3 de otras nacionalidades, por protestantismo en todos los casos, aun-
que no supusieron un peligro, salvo por la presencia de agentes extranje-
ros en las costas; de hecho, en 1581 y 1582 se ordenó vigilar al extremo 
a los que se acercaran a aquel territorio. En tierras vascas dependientes 
del tribunal inquisitorial de Calahorra, un problema habitual era la 

  
107 Pazos, El episcopado gallego…, 62-63. 



- 86 - 

conducta del contingente de extranjeros que llegaban como peregrinos, 
comerciantes, arrieros o bajo cualquier otro aspecto108.  

La desconfianza se ejercía también sobre los católicos ingleses e 
irlandeses que empezaron a llegar al norte en tiempos de Felipe II o sobre 
los portugueses asentados en los espacios que nos ocupan, pero eso nos 
llevaría a otro tema. Lo que nos interesa es subrayar que se ignoró o se 
soslayó el movimiento de los propios diocesanos, a pesar del impacto 
real que tenía en muy diversos aspectos. Más allá de la migración campo-
ciudad, que seguramente implicó a hombres y mujeres de las propias 
diócesis donde estaban las villas y ciudades de destino, hay que tener en 
cuenta otros tipos de movilidad y que la corona era sabedora de que el 
territorio septentrional tenía una fuerte migración. 

Eso no evitó medidas contradictorias como las referidas a los mo-
vimientos provocados por el dramático final de la rebelión de las Alpu-
jarras. Apenas llegaron moriscos esclavos y deportados de allí a los te-
rritorios norteños, de modo que no crearon un problema de integración. 
En 1571 se emitió la propuesta oficial para que se recibiesen, pero 
cuando se conoce la respuesta, como sucede con la comunicada por 
Lugo, fue del todo negativa, argumentando que la población se distribuía 
en aldeas “a donde viven los moradores distintos y apartados que viven 
en montañas y sierras” además de ser “simples e rústicos donde los di-
chos moriscos ni pueden estar acomodados ni deprenden doctrina; antes 
en las dichas aldeas y caseríos podría suceder algún daño en la conver-
sación de los dichos moriscos a los dichos labradores cristianos”109. 

En aquel mismo año, en sentido contrario, Felipe II ordenó hacer 
campaña de reclutamiento en Asturias, Montañas de Burgos, León y, 
sobre todo, Galicia para repoblar el vacío dejado por la deportación. A 
pesar del fracaso de la campaña de fines del XV para repoblar el reino 
de Granada, se volvió a buscar en la misma cantera a familias comple-
tas que tendrían que asentarse de modo permanente en aquel espacio 

  
108 Contreras, El Santo Oficio…, 660; Bombín, La inquisición en el País 
Vasco…, varias páginas. 
109 Saavedra, La vida cotidiana…, 64.  



- 87 - 

andaluz. El éxito del llamamiento fue ficticio: un informe de 1572 daba 
una cifra de 5.087 personas reclutadas en Ourense, pero antes de acabar 
ese año solo entre 560 o 600 pobladores gallegos -unas 2.500 perso-
nas– tomaron posesión de sus lotes de tierra y poco después la mayoría 
había desaparecido, contándose solo 150 a 200 asentados en pueblos, 
donde significaban en torno a la cuarta parte de los pobladores. El co-
misionado para Galicia se quejaba en sus informes de que “la gente de 
esta nación tenga tan en poco la merced que su majestad le hace en 
darle una tierra tan próspera y gruesa … mayormente que de tres partes 
las dos y media son todos miserables y cativos que …quieren más vivir 
en esta migalla y miseria que no remediar a sus hijos y mujeres”110.  

Sin embargo, el fracaso del proyecto se explica porque en todo el 
Norte predominaba la migración individual y de retorno. A eso se aña-
día que, ya por entonces, se estaba viviendo el final de un período de 
crecimiento demográfico, por lo que la oferta de voluntarios fue menor 
de lo que se esperaba y el penoso traslado hasta Andalucía terminó con 
la vida de muchos de los que emprendieron el camino. Las condiciones 
de existencia de los lugares de llegada, el clima en especial, nada tenían 
que ver con las de las tierras de origen y el sistema agrario les era to-
talmente desconocido.  

El País Vasco estaba muy afectado en aquel período por la mi-
gración, en especial Guipúzcoa, provincia para la que el siglo XVI fue 
el de mayor movilidad, tanto a media como a larga distancia. Este caso 
es muy interesante porque dispone de más y mejores registros parro-
quiales que otros territorios y se da la circunstancia de que en los libros 
de difuntos se anotaban las actas relativas a personas fallecidas fuera, 
en cuya memoria se hacía lo que se llamaba un “sentimiento o mor-
taja”, de gran utilidad para saber dónde habían muerto. Es decir, se 
puede hacer un doble cálculo –la relación de masculinidad y cuántos 
hombres estaban fuera de sus localidades al morir–, que ha llevado a 
medir la magnitud de las ausencias en más del 50% en las zonas centro 

  
110 Id., 63. 



- 88 - 

e interior, es decir, treinta puntos más que en siglo XVIII111. En la se-
gunda mitad del XVI en la costa la relación de masculinidad era de 
43,9/100 en la zona baja y 54 en la zona interior; es decir, moría la 
mitad de los hombres adultos ganándose la vida en el exterior. En Zu-
márraga la buena calidad del registro incluye la edad de los fallecidos, 
que entre 1570 y 1612 era de 38 años, aunque un 45% murió con más 
de 40. Esta intensa migración a media y larga distancia, que podía ser 
una herencia medieval, se redujo drásticamente en siglo XVII.  

La costa vasca siempre tuvo cifras más bajas debido a la morta-
lidad en el mar y a la asunción de servicios en la Armada o en la Carrera 
de Indias, siendo los hombres de esa procedencia los que acapararon 
esa actividad. En esta franja, el 2% de ellos murió en el Cantábrico, el 
7% en el interior; el 11% en Andalucía, el 32% en América; 40% en 
las guerras y el resto se desconoce; es decir, las gentes de los puertos 
apenas emigraban hacia el interior peninsular. Mientras, los hombres 
de los pueblos no costeros se dirigían sobre todo al interior, 55% Álava, 
2% Navarra, 12% La Rioja, 6% Aragón, 13% en Castilla y León, 7% 
en Madrid, 5% Castilla La Mancha, 10% en Levante y 2% en Murcia; 
muy pocos murieron en América, una parte pequeña en las guerras y 
el resto se ignora. En todo caso, se advierte una amplia dispersión re-
gional y de este sector debe subrayarse la importancia de los trabaja-
dores de la construcción en la zona de Castilla-La Mancha que luego 
se derivará hacia Madrid112 –también a Francia–, aparte de oficiales de 
la corona o sus criados: el 8% en la burocracia, 3% iglesia, 19% ejér-
cito, 12% estudiantes, etc. Pero sin duda en los pueblos del interior la 
clave estaba en los oficios de construcción –tejeros, canteros, albañiles, 

  
111 Santiago Piquero Zarauz, Demografía guipuzcoana en el Antiguo Régimen 
(Bilbao: UPV, 1991); “El siglo XVI, época dorada de los movimientos migrato-
rios guipuzcoanos de media y larga distancia durante la Edad Moderna”, en Mi-
graciones internas y medium-distance en la Península Ibérica, 1500-1900, ed. de 
Antonio Eiras Roel y Ofelia Rey Castelao (Santiago de Compostela: Universidd, 
1984), 649-677. 
112 Emiliano Fernández de Pinedo, “Los movimientos emigratorios medium-dis-
tance vasco-navarros, 1500-1900”, Migraciones internas…, 183-208. 



- 89 - 

maestros de obras– que se movían de forma pendular por Cuenca, To-
ledo, Madrid, Segovia, Salamanca, Zaragoza, etc. Las fuentes han de-
jado un conjunto de testimonios, de eclesiásticos algunos de ellos, que 
permiten observar recorridos por lugares muy diferentes. Obviamente, 
eran personas que retornaron a su lugar de origen: es precisamente el 
retorno lo que casi nunca se tiene en cuenta en los análisis referidos a 
las mentalidades, a pesar del indudable efecto que tenía la inmersión 
temporal en otras realidades socio-culturales. 

En cuanto a Cantabria, que pasó de 87.687 habitantes en 1534 a 
101.832 en 1591, las villas, aun reuniendo a menos del diez por ciento 
del vecindario, atrajeron migrantes entre 1534 y 1561, período de su 
máxima expansión113. Las comarcas interiores, más proclives a los 
desplazamientos, eran las de dominio real, sobre todo los Nueve Valles 
de Asturias de Santillana, si se dan por buenas las quejas de los habi-
tantes sobre la despoblación allí donde más aumentaron las cargas fis-
cales. Los migrantes mejor identificados eran los peones agrícolas, de 
la madera y de la construcción, que iban a La Rioja, Aragón y sobre 
todo a Tierra de Campos y Castilla, e incluso hacia más la Sur. Había 
también transportistas y vendedores de lino y calzado; los que proce-
dían de las zonas montañosas iban a las ferias de Burgos, Castrojeriz, 
Villalón, Medina del Campo, Sahagún, etc. Los canteros, carpinteros 
y herreros de Trasmiera y los tejeros de Piélagos y Camargo, los carre-
teros del Valle de Cabezón. O la migración temporal también de Astu-
rias de Santillana, donde según manifestaba el duque del Infantado a 
mediados del siglo, la población era jornalera y casi dos tercios de los 
vecinos iban a Castilla a ganarse la vida, estando allí dos, cuatro o seis 
años sin volver por la falta de recursos en sus propias casas. Los arte-
sanos cántabros fueron ganando un creciente protagonismo, en espe-
cial los trasmeranos, que fueron sustituyendo a los vizcaínos.  

Andalucía era un objetivo para buena parte de la población mas-
culina de la comarca de San Vicente de la Barquera y de Comillas; en 
1548, en un pleito, los regidores de la primera afirmaban que en el 

  
113 Ramón Lanza García, Miseria, cambio y progreso en el Antiguo Régimen, 
(Santander: Universidad de Cantabria, 2010), 43-46.  



- 90 - 

Puerto de Santa María había más de dos mil hombres de la villa y de 
las tierras aledañas que dejaban sus casas y sus mujeres “por la mala 
gobernación”. En los años sesenta y setenta y hasta 1588, a partir de 
padrones de armas efectuados en Asturias de Santillana, se calcula que 
estaban ausentes el 7,59% de los vecinos; en el mayordomazgo de la 
Vega y en Miengo, lo estaban 248 hombres de 18 a 40 años frente a 
611 que residían allí, y en Santoña, que solo tenía 378 vecinos, gran 
parte de los hogares tenían ausentes, algunos de ellos en América. Así 
pues, nos hallamos ante un hecho de proporciones considerables que 
no podía ignorarse. 

Para Galicia los datos son muy dispersos, pero revelan ya impor-
tantes movimientos hacia Castilla y Andalucía, sin que apenas la afec-
tase el paso a América114. Un excelente padrón de habitantes realizado 
por los monjes de San Clodio (Ourense) en los pueblos de su jurisdic-
ción en 1580 da como resultado que, al menos, el siete por ciento de 
las familias estaban afectadas por la migración de salida y de entrada. 
Es muy expresivo quiénes estaban ausentes, casi todos sin saberse su 
paradero desde hacía varios años: se habían ido dejando a sus familias 
e incluso dejando sus bienes. En el 6,5% de las 443 casas se anotan 
ausencias de larga duración, de cuatro años o más: cuatro eran mujeres 
solteras –dos se habían ido con sus hermanos–, 21 hombres solteros, y 
9 casados, cuyas esposas no sabían dónde estaban115. Sorprende la fre-
cuencia de menores tutelados por sus madres o por parientes y vecinos. 
No menos sorprendente es el elevadísimo número de criados, tanto en 
porcentaje por casa como por el número por domicilio: en su mayoría 
eran de fuera de la jurisdicción, fuesen hombres o mujeres, y algunos 
procedían de Portugal. Otros provenían de un área que superaba los 
treinta kilómetros y en muchos casos eran sirvientes. En sentido con-
trario, se mencionan ejemplos típicos de migración campo-ciudad, con 

  
114 Ofelia Rey Castelao, “Migraciones internas y medium-distance en Galicia, 
siglos XVI-XIX", en Migraciones internas…, 85-130. 
115 Datos procedentes de Frutos Fernández González, O padrón de San Clodio 
de 1580. Estudio histórico e onomástico. (Santiago de Compotela: Instituto Lin-
gua Galega, 2008). 



- 91 - 

destinos en Compostela y A Coruña, situadas a más de cien kilómetros 
la primera y a más de 150 la segunda.  

En ese mismo documento y en procesos judiciales de la Real Au-
diencia de Galicia hay un potente rastro de migración temporera de 
carácter económico. Castilla era el objetivo en la mayoría de los des-
plazamientos y sin duda puede afirmarse que ya por entonces era un 
destino tradicional. Unos iban a las ciudades y villas, quedando en la 
penumbra documental la participación estacional en las siegas. Las 
fuentes hospitalarias de Medina del Campo constatan ya en el último 
cuarto del siglo el paso de gallegos, en su mayoría de las provincias 
orientales, como era de esperar. Allí llegaron a ser una cuarta parte de 
los ingresados en el hospital de Simón Ruíz. Obviamente, ese dato re-
fleja mal la corriente migratoria, toda vez que Medina era paso obli-
gado de las gentes del noroeste hacia el Sur y, al mismo tiempo, estaba 
bien dotada de centros asistenciales; por supuesto, se trataba de enfer-
mos o heridos, por lo que no hay modo de saber cuántos eran con res-
pecto a los migrantes totales. Más significativo es que los gallegos fue-
sen el 21,2 % de los foráneos que se casaron en esa misma villa entre 
1600 y 1634116. En ese mismo período, más al Sur, en Talavera de la 
Reina se localizó la migración del Noroeste en las actas de defunción 
y de matrimonio.  

Al margen del rechazo a ir a las Alpujarras, la migración a An-
dalucía estaba asentada ya en tiempos de Felipe II, pero se dirigía sobre 
todo a las ciudades. En Sevilla, los registros matrimoniales constatan 
que los contrayentes gallegos eran en torno al cinco por ciento de los 
foráneos y en Córdoba, entre 1590 y 1620, el 13% de los novios pro-
cedía de Galicia y un 15% de Castilla y León; en esa ciudad, de 1585 
a 1599, de los seis mil ingresados en el Hospital Mayor, el 14% era 
gallegos y otro tanto asturianos.  

Gallegos, asturianos, vascos... se casaban en los pueblos o en las 
ciudades a donde habían ido a trabajar, lo que tenía efectos sobre el 

  
116 Alberto Marcos Martín, Auge y declive de un núcleo mercantil y financiero de 
Castilla la Vieja : evolución demográfica de Medina del Campo durante los si-
glos XVI-XVII. (Valladolid: Universidad, 1978). 

https://iacobus.usc.gal/discovery/fulldisplay?docid=alma991006605379707712&context=L&vid=34CISUG_USC:VU1&lang=es&search_scope=MyInst_and_CI&adaptor=Local%20Search%20Engine&tab=Everything&query=any%2Ccontains%2Calberto%20marcos%20martin%20medina%20campo
https://iacobus.usc.gal/discovery/fulldisplay?docid=alma991006605379707712&context=L&vid=34CISUG_USC:VU1&lang=es&search_scope=MyInst_and_CI&adaptor=Local%20Search%20Engine&tab=Everything&query=any%2Ccontains%2Calberto%20marcos%20martin%20medina%20campo
https://iacobus.usc.gal/discovery/fulldisplay?docid=alma991006605379707712&context=L&vid=34CISUG_USC:VU1&lang=es&search_scope=MyInst_and_CI&adaptor=Local%20Search%20Engine&tab=Everything&query=any%2Ccontains%2Calberto%20marcos%20martin%20medina%20campo


- 92 - 

mercado matrimonial de sus tierras de origen. Esto nos lleva a decir 
algo sobre las mujeres, ya que, siendo el componente estable que, en 
ausencia de hombres, se hacía cargo de la familia y del trabajo, también 
migraban, pero las fuentes más habituales apenas las dejan ver. La ver-
dadera razón de esto es paradójica, toda vez que se debe a la falta de 
vigilancia por parte de los poderes civiles y eclesiásticos: no eran ob-
jeto de reclutamiento para las levas, ni eran responsables fiscales, por 
lo que la monarquía no controlaba sus desplazamientos. Por su parte, 
la Iglesia partía de su estabilidad en casa o, todo lo más, su ausencia 
temporal para trabajar en el servicio doméstico, pero no se estipularon 
medidas específicas para comprobar que no se habían casado estando 
fuera. En fin: desde ese punto de vista, ellas podían desplazarse con 
mayor facilidad117. 

Por otra parte, la mayoría de las mujeres se iba de sus casas para 
trabajar como criadas y esta actividad solo estaba regulada en las ciu-
dades a través de las ordenanzas municipales, que las obligaban a en-
contrar domicilio con urgencia para asegurar su buena conducta. Pero 
los contratos de trabajo eran verbales por lo general y solo algunas ve-
ces, cuando mediaba una distancia importante entre sus familias y sus 
amos, se formalizaron escrituras de obligación donde las partes se 
comprometían a respetar un acuerdo: por ejemplo, en Compostela el 2 
de octubre de 1585 doña Leonor de Herrera, esposa de Gabriel Mariño, 
se comprometió ante notario con Juana Rodríguez a entregarle el di-
nero y ropas necesarias para el tiempo que la sirviese en Sevilla y al 
día siguiente Inés de Losada, transeúnte en Santiago, concertaba con 
Isabel Pérez Hurtado, viuda vecina de Sevilla, de servirla durante diez 
años, bien y fielmente, por cuatro ducados anuales118.  

Con más frecuencia las hallamos en procesos judiciales de los 
tribunales reales, en los que podemos comprobar que muchas criadas 
vivían muy lejos de donde habían nacido. No dejan de ser una parte 
mínima y no medible de la movilidad, pero nos permiten pensar que 

  
117 Ofelia Rey Castelao, El Vuelo corto. Mujeres y migraciones en la Edad Mo-
derna (Santiago de Compostela: Universidad, 2022). 
118 ACS, Protocolos, 092, fs. 482-484.  



- 93 - 

en los tribunales señoriales se podrían localizar los desplazamientos de 
corta y media distancia, los más característicos de las mujeres, dado 
que las instancias inferiores eran las que atendían los problemas en los 
que ellas pudieron verse inmersas, en general pleitos simples.  

Como ejemplo de la utilidad de la vía judicial, en la Real Chan-
cillería de Valladolid se encuentran sin dificultad criadas originarias de 
las provincias vascas. María Ortiz de Esnarrizaga, vecina de Santa Ma-
ría de Begoña (Vizcaya) litigó en 1552 con María Ortiz de Urquiaga, 
una viuda de Bilbao, sobre las soldadas debidas del período en el que 
la sirvió como criada en su casa y en su tienda119. En 1581-1582, en 
una causa civil, Constanza Hurtado, de Valle de Salcedo (Vizcaya) ac-
tuó contra Francisca de Limpias y Juana de Olmedo, ambas de Padilla 
de Duero (Valladolid), viuda e hija respectivamente del licenciado 
Gaspar de Olmedo, por el pago de salario que se le debía por catorce 
años de servicio como criada, además de la dote que el licenciado le 
había prometido por haberla estrupado y haber tenido un hijo con 
ella120. A veces, sin embargo, se entrecruzaron elementos que se com-
plicaron, en especial los que afectaban a la moral sexual. Con frecuen-
cia, si eran amos, solían ser clérigos y hombres casados y las criadas 
habían sido sus amantes; son causas muy habituales en la segunda mi-
tad del siglo XVI, decayendo luego, tanto por la reducción de esta mi-
gración en el siglo XVII a causa de la crisis, como por una cierta nor-
malización de las conductas del clero, en especial del rural, y quizá por 
una más frecuente sustitución por acuerdos privados.  

En fin, no se puede ocultar que la movilidad de las mujeres del 
norte adquirió progresivamente una imagen negativa, como se mani-
fiesta en pleitos registrados en la ciudad de Zamora, en los que las ga-
llegas y las portuguesas eran despreciadas: por ejemplo, en 1603, Fran-
cisco Herrera rompió el compromiso con su novia porque un amigo le 
dijo “que no había de casar con portuguesa”, y en otro se decía de Ma-
ría Rodríguez que era “advenediza, gallega de nación, que no se sabía 

  
119Archivo de la Real Chancillería de Valladolid (en adelante, ARCHV), Sala de 
Vizcaya, caja 4295-9. 
120ARCHV, Pleitos civiles, caja 270-1. 



- 94 - 

quién era su padre o su madre” (1612)121. Y acabará siendo un tópico 
literario de gran éxito.  

 
 
 

  
121 Francisco J. Lorenzo Pinar, Amores inciertos, amores frustrados. Conflictivi-
dad y transgresiones matrimoniales en Zamora en el siglo XVII (Zamora: Semu-
ret, 1999), 56. 



 

 

 
 
 
 

3. El sacramento de la vida: el bautismo 
 
 

El sacramento del bautismo es, en apariencia, el más fácil de entender 
y de aplicar. Los textos tridentinos sobre este sacramento, tratado desde 
muy pronto (1547), recogieron lo que ya estaba más o menos en vigor 
y lo que se hizo fue completar el proceso de asimilación ritual a los 
criterios teológicos122. Así pues, no es de extrañar que ya antes y en 
paralelo, en las diócesis del espacio que nos interesa, estuviese 
elaborada y consolidada de modo uniforme la normativa sobre la 
liturgia del bautismo, su registro y el padrinazgo. Por otro lado, una 
abundante bibliografía se ha ocupado en los últimos años, tanto de la 
aplicación de las normas conciliares, como de sus usos sociales123. Se 
parte en general de que las familias tendrían interés en cumplir este 
sacramento que liberaba a los recién nacidos del pecado original y, si 
se trataba de adultos, de los pecados contraídos. Era una ceremonia de 
entrada en la comunidad que dotaba al niño o la niña de un nombre y, 
por lo tanto, de una identidad individual y mediante los apellidos de los 
padres, de identidad familiar, y se le incorporaba a una parroquia –
identidad religiosa– y a un grupo social, merced al compadrazgo. Sin 

  
122 Tamara González López, “El Concilio de Trento y los cambios en el sacra-
mento bautismal de la teoría a la práctica”, en El siglo de la Inmaculada, coords. 
María Martínez Alcalde y otros (Murcia: Universidad, 2018), 447-462.  
123 Héctor F. Sánchez Diego, “Bautismo y padrinazgo en las sinodales castellanas 
antes y después de Trento: norma vs. realidad”, La vida inquieta: conflictos so-
ciales en la Edad Moderna, eds. Ofelia Rey Castelao y otros (Santiago de Com-
postela: Universidad, 2018), 337-354. Héctor F. Sánchez Diego, “El padrinazgo 
bautismal en la España Moderna: estado de la cuestión”, Índice Histórico Espa-
ñol 132 (2019): 27-47. 

https://dialnet.unirioja.es/servlet/libro?codigo=742713
https://dialnet.unirioja.es/servlet/libro?codigo=719106
https://dialnet.unirioja.es/servlet/revista?codigo=5622
https://dialnet.unirioja.es/servlet/revista?codigo=5622


- 96 - 

embargo, el incumplimiento o el cumplimiento irregular podían surgir 
de varios puntos y de la interpretación de la liturgia en cuanto a algunos 
aspectos de gran interés, revelan que la normativa pre y pos-conciliar 
tenía varios flancos abiertos.  

Como hemos dicho en la introducción, cuando un sacramento se 
estudia solo desde el punto de vista religioso, se ignora o no se tiene en 
cuenta que ha sido analizado desde otros ángulos en los que se pueden 
hallar explicaciones de primera importancia para medir su impartición 
real. Sucede así con el bautismo: observado de modo diferente, pode-
mos comprobar que no todo era tan fácil y que, al igual que los otros 
sacramentos, fue objeto de resistencias, incumplimientos e interpreta-
ciones supersticiosas. En este sentido es de justicia reivindicar que el 
tratamiento histórico de las actas bautismales lo inició la demografía 
diseñada en Francia. Su finalidad no era estudiar el bautismo sino los 
nacimientos y, a partir de estos, analizar los datos que diesen luz a la 
evolución demográfica y a las características internas de la población 
a partir de parámetros asimilables a los actuales y con ellos observar 
los cambios de modelo. En cierto modo, ese objetivo es relevante para 
lo que aquí estudiamos ya que los comportamientos ante la vida, la 
familia o la muerte tienen una relación directa con las normas de la 
iglesia y de la monarquía que intentaban regularlos, aunque esto quizá 
se vea mejor en lo referente al matrimonio, como más adelante se dirá. 

Lo que nos interesa ahora es subrayar que la crítica documental 
aplicada por la demografía histórica a los registros parroquiales y en 
especial a los bautismos, sin duda, la más refinada de la que se haya 
hecho a la documentación eclesiástica moderna. Se hizo con un cui-
dado exquisito para evitar errores y sesgos: no se trataba solo de contar 
niños y niñas, sino de observar las actas con rigor, dando valor a los 
cambios formales y sobre todo a los fallos, las lagunas, las ausencias, 
etc., lo que equivale a una evaluación a posteriori de lo que hicieron 
los párrocos de aquel período y de cómo lo hicieron, valorando incluso 
la calidad de la letra o la redacción, indicios de un gran valor para de-
ducir la formación y dedicación del clero. 

Y es ahí donde encontramos el fallo más grave de la aplicación 
de las normas por parte de los párrocos, aunque por elevación la 



- 97 - 

responsabilidad fuese de los obispos. Nos referimos, claro está, a la 
tardanza con la que se iniciaron los registros de bautismos en las dió-
cesis del Norte: de hecho, todo lo demás referente al bautismo depende 
de que los haya y de su calidad; cada acta era la primera huella de la 
existencia de una persona, de modo que su importancia empieza en la 
fecha del bautismo, clave, cuando se analizan cientos o miles, para cal-
cular las fechas de concepción y saber si se respetaban los meses de 
abstinencia sexual marcados por la Iglesia; los nombres que se impo-
nían, para ver su posible relación con las devociones; quiénes eran los 
padres y madres y si eran o no un matrimonio; la selección de padrinos 
y madrinas para ver los vínculos comunitarios, vecinales, de amistad o 
de familia, y quiénes actuaron como testigos para ver de otro modo 
esos mismos lazos. Todo esto no solo es útil y valioso para la investi-
gación actual, sino que lo era entonces, toda vez que un acta de bau-
tismo certificaba la edad de una persona y el parentesco espiritual con 
otras, datos de los que podían dimanar en el futuro, desde las reclama-
ciones por matrimonios de menores de edad a impedimentos para ca-
sarse derivados del compadrazgo y de la consanguinidad. Y no solo 
eso, como diremos. 

No vamos a revisar todos los sínodos para ver cómo los obispos 
se expresaban al respecto porque son monótonos y reiterativos. Casi 
un siglo antes de Trento, la anotación clara del bautismo es una orden 
que se contenía en todos, se mantuvo y se reforzó en los paralelos al 
Concilio y todavía más después. No se limitaban a ordenar, sino que 
se justificaba cuál era la finalidad del registro, es decir, evitar posterio-
res problemas en los matrimonios y el fraude por parte de quienes pre-
tendían prebendas eclesiásticas o en cualquier situación en la que hu-
biese que demostrar la edad exigida y la legitimidad de nacimiento. En 
el sínodo de Burgos de 1533, el obispo don Íñigo López lo explicaba 
por cuanto  

 
“especialmente en las Montañas se desposan y después de así desposa-
dos a causa de algunos descontentamientos que entre ellos se recrescen 
y fingen procuran ante nos o nuestros jueces de se apartar y quitar, y para 
provar que al tiempo de los tales desposorios eran menores o mayores de 



- 98 - 

hedad procuran por fas o nefas de aver testigos que testifiquen de lo que 
quisieren”124.  

 
De forma parecida, el obispo de Mondoñedo, don Pedro Pa-

checo, en 1534 mandaba la anotación precisa de la fecha y de los de-
más datos,   

 
“Por quanto el impedimento que se contrae en el santo baptismo entre 
los padrinos y sus ahijados y sus padres es tal que no solamente impide, 
pero dirime el tal matrimonio ; y, por no escribirse, muchas vezes se ca-
san contra Dios nuestro señor y lo que la santa Iglesia tiene determinado; 
y nos, por evitar estos impedimentos, ordenamos y mandamos, en virtud 
de santa obediencia y so pena de excomunión mayor, a todos los curas o 
sus tenientes que tengan un libro en que se escriban todos los que se bap-
tizan y sus padrinos y comadres y los padres del tal baptizado; el dicho 
libro esté a do estuvieren las dichas crismeras guardadas… Y por cada 
uno que no registrase pagase un ducado”125. 

 
Manrique de Lara en 1543-44 en el sínodo de la diócesis de Ou-

rense repetía anteriores órdenes incumplidas mandando a los párrocos 
“escrivid en el día que bautizáis a cada uno e en el mismo libro poned 
el nombre de los padrinos y madrinas… porque se sepa el parentesco 
espiritual”. En las sinodales de Oviedo de don Cristóbal de Rojas de 
1553, se insistió en la obligación de insertar en las actas bautismales el 
nombre de los padrinos y si por un lado, expresaban condena contra 
quienes se casasen teniendo ese parentesco, por otro se reconocía que 
en parte se debía a “no aver memoria de los compadres, que tienen en 
la pila a los que se baptizan”, lo que impedía al oficiante tener conoci-
miento de la realidad, con la dificultad añadida por la connivencia del 
vecindario, siempre remiso a denunciar ese impedimento. En sus sino-
dales de Burgos de 1575, don Francisco Pacheco fue uno de los más 
específicos  

 

  
124 Fonseca, El clero en Cantabria…, 75.  
125 Constituciones Synodales…, capítulo 49. 



- 99 - 

“por no se dar aquel crédito y fe que conviene al asiento del libro de 
bautismo que se hacen en las iglesias de nuestro arzobispado y por no 
tener fuerza de escritura auténtica ha habido muchas diferencias en esta 
nuestra audiencia arzobispal entre los que quieren probar su edad ansí en 
las causas matrimoniales como en las beneficiales por los asientos de los 
dichos libros y entre las demás partes que por testigos quieren probar lo 
contrario”.  

 
Mandaba el prelado tener un libro encuadernado en pergamino 

en el que se pusieran día, mes y año del bautizo; los nombres de los 
bautizados y los de sus padres; si era legítimo o no o si era de padres 
incógnitos; y “se asiente el nombre del padrino o madrina que lo tuvo 
a la pila”, todo firmado por el párroco y por el padrino o, si se diese el 
caso de que este no firmase, lo haría un beneficiado por él y otros dos 
hombres del pueblo o asistentes al acto, si los hubiese “para que con la 
firma del cura haya otras dos firmas… y el dicho libro y escritura haga 
entera fe en juicio y fuera de él como si fuese otra escritura auténtica 
hecha ante Escribano real o apostólico”. El libro se guardaría una ar-
quilla junto a la pila bautismal para que nadie pudiera robarlo “ni quitar 
asiento de el, y que no asienten por cuenta de guarismo ni castellana el 
dicho día ni mes ni año sino por letras de manera que las partes estén 
sin abreviaturas”; cuando un párroco se fuese y entrase uno nuevo, este 
debería hacerse cargo del libro ante un escribano126. Precauciones ex-
tremas que no por ello evitaron el incumplimiento.  

Así pues, que en el Norte los registros empezasen tarde o no se 
iniciasen no es solo un problema de fuentes. Es ante todo la demostra-
ción de un grave incumplimiento que dejaba las puertas abiertas a un 
sinfín de irregularidades. Los obispos, en especial los reformadores 
pre-trindentinos, fueron cada vez más insistentes y explícitos en la for-
malidad de las actas para que estas respondieran a su finalidad de con-
trol. Y, al dar crédito a la normativa, se entiende que la bibliografía de 
modo general haya aceptado que el bautismo hubiese sido el sacra-
mento mejor aplicado, cuando distaba de ser realidad. 

  
126 Pacheco, Constituciones sinodales…, 140 y 247. 



- 100 - 

Por lo que respecta al inicio de los registros, en territorios de la 
diócesis de Burgos, solo en el País Vasco se hallan cifras positivas. En 
algunas localidades de Álava y de Gipuzkoa los hubo ya antes de 1500 
y los datos de Elena Catalán indican que en la mayoría de las parro-
quias vizcaínas antecedieron a que el concilio de Trento los hiciera 
obligatorios, de modo que, en 198 parroquias, el 30,3%, los había ya 
entre 1563 y 1600127. Sin embargo, esto no equivale a calidad y en el 
País Vasco el descuido de los clérigos era grave, de forma que, en el 
mejor de los casos se anotaban los nombres del bautizado y del padre, 
a veces seguido por la referencia a “su mujer”, lo que no siempre sig-
nificaba que estuvieran casados, sino que podía aplicarse a una unión 
concubinaria o a un matrimonio clandestino. En la sociedad del Norte 
del siglo XVI, no se diferenciaba entre nacimientos legítimos o ilegíti-
mos, sino que estos últimos serían todos los nacidos fuera del matri-
monio canónico. Por ejemplo, en las propuestas de Fuenterrabía para 
el sínodo de 1585 se expresa el deseo de que los ilegítimos no se bau-
tizasen con las mismas solemnidades que los legítimos y progresiva-
mente en las actas irán apareciendo expresiones como “su mujer legí-
tima” o “de legítimo matrimonio”128. 

Yendo hacia el Oeste, en la actual Cantabria, especialmente en el 
área oriental, la costa y Campóo, solo el 2,97% de los registros son 
anteriores a 1575; hubo más en el último tercio del siglo XVI, pero solo 
el 7,18% es anterior a 1600; el 13% del primer cuarto del siglo XVII y 
en total el 25,6% a la primera mitad de esa centuria, superando en pro-
porción a los libros matrimoniales (6,54%) y de defunción (3,97%). 
Además, se constatan notables deficiencias que tardaron en reme-
diarse; algunas derivaron de conflictos de competencia entre beneficia-
dos de una misma pila, o de que cada uno llevase su propio registro, 

  
127 Elena Catalán Martínez, “El peso de la tradición. Nacimientos y bautismos en 
el mundo rural vasco (1690-1899)”, Revista de Demografía Histórica XL-II 
(2022): 35-61. 
128 Fernando Mikelarena y Lola Valverde, “Ilegitimidad y exposición en Navarra 
siglos XVI-XX”, en Espostos e ilegitimos na realidade ibérica do século XVI ao 
presente, ed. de Vicente Pérez Moreda (Porto: Afrontamento, 1996), 271 y 283.  



- 101 - 

pero la mayoría se debió a que los curas anotaban los bautismos en 
papeletas sueltas, como denunciaban los visitadores129.  

En la diócesis de Oviedo una pequeña parte de los archivos em-
pieza hacia 1585, pero fue preciso esperar a más allá de 1600 para que 
se hicieran más numerosos y mejores. En tierras leonesas se constata 
el mismo retraso: en la diócesis de Astorga solo son antiguos en casos 
contados, por ejemplo, en Alija del Infantado empiezan en 1545 -los 
de matrimonios en 1570- y en Destriana las dos series se inician en 
1581.  En cuanto a Galicia, en la diócesis de Mondoñedo solo el 6% 
son anteriores a 1600, de un total de 329 parroquias de 27 arciprestaz-
gos, sin especiales diferencias entre estos. En la enorme diócesis de 
Lugo el resultado es peor, ya que solo los había en el 2,7% de 669 
feligresías controladas, aunque eran muy pequeñas todas ellas. En Ou-
rense, los anteriores a 1600 aparecen en el 9,1% de 568 archivos: por 
ejemplo, en el arciprestazgo de Alariz, cuya capital era una de las villas 
más importantes de la diócesis, solo los había en dos parroquias; la 
salvedad eran algunas feligresías llevadas por el clero regular, donde 
el registro no solo es antiguo sino bueno, pero sin duda esto respondía 
más al control sobre los vasallos del señorío que a obedecer a los man-
datos del obispo. En las diócesis de Santiago y Tui no es posible hacer 
cálculos, pero sí afirmar que solo hubo libros antes de 1600 en zonas 
prósperas y con curatos bien retribuidos, como en el Bajo Miño, las 
Rías Baixas o los valles occidentales, mientras que en las zonas más 
interiores y pobres hubo que esperar incluso a la segunda mitad del 
siglo XVII130. Como muestra del incumplimiento persistente, basta re-
producir las ácidas críticas contenidas en el sínodo de Mondoñedo del 
obispo Fernández Zorrilla (1616-18) sobre el mal registro “y aunque 
es muy necesario y está muchas vezes mandado y so graves penas, 
nunca se haze a derechas, antes para encubrir muchos su descuydo, 

  
129 Ramón Lanza García, La población y el crecimiento económico de Cantabria 
en el Antiguo Régimen (Madrid: Universidades Autónoma y Cantabria, 1991), 
57. 
130 Las cifras se han obtenido de trabajos ya citados y ce cálculos propios de los 
datos de las guías de los archivos diocesanos. 



- 102 - 

juntan algunos papeles y hazen un cartapacio mal aliñado para quando 
ha de yr el visitador y escriven alli los que les vienen a la memoria y 
otros totalmente estan sin ellos”. La amonestación estuvo acompañada 
de una penalización en dinero131, pero no tuvo efecto, como acabamos 
de indicar. 

Si algo llama la atención en las normas de varias diócesis es la 
ausencia de referencias a los niños abandonados y, aunque sí las hay 
en las sinodales de Astorga de 1586, fue solo para indicar cómo debían 
hacerse sus partidas de bautismo. También son escasas las relativas a 
los ilegítimos, por eso en aquellas sinodales de Mondoñedo se añadió 
que “si el bautizado no tuviere padre cierto, o conocido, no le dexe por 
esso de escribir con los otros poniendo el nombre de la madre y todo 
lo demás, y de no ser conocida, póngase el del ama que lo cría y la 
persona que lo trae y los padrinos”. 

Debemos subrayar que el descuido afectaba también a los niños 
abandonados que entraban en instituciones. Por ejemplo, en la casa de 
expósitos de Santiago de Compostela, establecida por los Reyes Cató-
licos, las constituciones redactadas en 1524 nada dicen al respecto, 
salvo que había que bautizarlos. Es en las de 1590 de Felipe II donde 
se ordena "que en la Iglesia del dicho Hospital haya un libro en que se 
asienten con día, mes y año el nombre del niño, que se bautizare, y por 
quién fuere bautizado, y quién fue su padrino, y el nombre de los pa-
dres si se supiere, y lugar donde es"132. 

Ahora bien, no era un problema del norte peninsular. En Francia, 
la normativa eclesiástica sobre los archivos parroquiales estaba apo-
yada por la monarquía desde la ordenanza real de Villers-Cotterêts de 
1539, completada en 1579. Pero en Bretaña, Alain Croix constató que, 
en 541 parroquias, de cinco mil registros -no solo de bautismos-, 29 
eran anteriores a 1500, 120 de 1500-1539, 287 de entre 1540 y 1579, 
237 entre 1580 y 1600, 235 entre 1601 y 1620, etc., de modo que solo 

  
131 Synodales del obispado de Mondoñedo…  ̧23. 
132 Constituciones del Gran Hospital Real de Santiago hechas por el Señor Em-
perador Carlos Quinto, (Santiago de Compostela: Montero y Fráiz, 1775), 26. 



- 103 - 

una parte pequeña era anterior a 1600; la ordenanza era tan poco aten-
dida como los sínodos. Más raros eran los de matrimonios y de defun-
ciones, a lo que se unía su mala calidad, sobre todo en Baja Bretaña, 
debido a que los párrocos estaban mal formados e informados, eran 
poco rigurosos y estaban ausentes por largas temporadas. Algunos cu-
ras citaban los decretos de Trento, otros los concilios provinciales y los 
edictos que les recordaban su obligación -1566, 1571, 1575, 1602 y 
1637133. Es decir, el diagnóstico sobre ese territorio francés es similar 
al que podemos hacer en nuestro caso.  

En cuanto a la calidad formal de los registros conservados, la de-
mografía histórica desveló hace décadas todo tipo de deficiencias, al-
gunas de las cuales tenían un profundo significado social. Nos referi-
mos a que ya antes de Trento había una novedad importante que en 
ningún momento es aludida: la creciente movilidad de la población y 
de forma específica la migración a América, que hacía conveniente e 
incluso decisivo tener un documento que acreditase haber sido bauti-
zado o estar casado, pero igual de conveniente era carecer de esa acre-
ditación para borrar una identidad. Es preciso recordar que el descuido 
era selectivo, de modo que el número de niñas registradas era muy in-
ferior al de niños, lo que se corregirá muy lentamente. Si se hace una 
relectura de esas deficiencias, obtendremos también el revelador signi-
ficado de la dimensión religiosa del bautismo. Por ejemplo: las lagunas 
temporales pueden indicar descuido de los párrocos, pero con casi se-
guridad son indicios de su absentismo. Pero es preciso señalar un he-
cho importante: como acto litúrgico, el bautismo se pagaba y era uno 
de los ingresos de pie de altar del clero; no se puede saber si esto afec-
taba al registro. 

En definitiva, la aplicación de las normas pre y pos-tridentinas 
falló en lo más básico, el registro, y de ahí se derivaron otros problemas 
que afectaban sobre todo a otro sacramento, el del matrimonio. Los 
mandatos de los obispos no estuvieron en ningún momento respalda-
dos por leyes concretas de la monarquía, al contrario que en Francia, si 

  
133 Alain Croix, La Bretagne aux XVIe et XVIIe siècles. La vie, la mort, la foi, 
(Paris: Maloine, 1981), 67-71. 



- 104 - 

bien lo que se constata en ese país demuestra que el resultado era igual 
de deficiente.  
 
3.1. De la casa a la pila 

 
En el parto podía surgir cualquier complicación y más todavía en 

el rural. Los concilios provinciales y los sínodos preveían el bautismo 
de socorro o de necesidad, en lo que la normativa diocesana no se apar-
taba de la romana134. El de Manrique de Lara de Ourense de 1544 acla-
raba que “halo de dar el sacerdote, mas si hay necesidad grande puede 
baptizar qualquiera hombre o mujer, e aun un infiel puede bautizar, si 
entiende el hazer lo que le manda la Iglesia”. En las sinodales de Bur-
gos de Francisco Pacheco de 1575 se especificaban el procedimiento 
y qué personas estaban capacitadas para bautizar y se fijaba un orden 
de prelación; cualquiera podía hacerlo y se consideraba “válido incluso 
aun cuando el parto no hubiese sido completado y solo estuviese dis-
ponible una de las extremidades del recién nacido”135, lo que se repetía 
en las de Mondoñedo de 1618, priorizando al “clérigo sobre lego, y 
hombre antes que mujer y que sepa decir las palabras fundamentales y 
echar el agua y no lo baptize el padre ni la madre ni esten presentes 
pudiendo aver habido otras personas que lo hagan y no dexe de aver 
padrino y madrina como quando se haze publica y solemnemente”. En 
esas y en otras sinodales se indicaba que los curas tendrían que formar 
a las parteras, por si se vieran en una situación así. En todo caso, el 
bautismo de socorro no eximía de acudir a la iglesia para que la criatura 
recibiese el bautismo solemne de mano del cura.  

Ahora bien, apenas hay referencias en las actas hasta época muy 
avanzada a este tipo de bautismos, como tampoco a los bebés mortina-
tos: los que murieron a las pocas horas de nacer pasaron por el mundo 
sin que los anotaran en ningún registro, probablemente porque así no 

  
134 Tamara González López, “Actores y roles en el bautismo de socorro (Lugo, 
s. XVI-XIX)”, Revista de Historia Moderna 37 (2019): 126-156. 
doi:10.14198/RHM2019.37.05 
135 Héctor F. Sánchez Diego, “Bautismo y padrinazgo en las sinodales…”, 337. 



- 105 - 

pagaban derechos de sepultura. En sentido puesto, hay pocas alusiones 
al bautismo de adultos en la normativa diocesana o, al menos, no apa-
recen hasta más tarde: por ejemplo, en las de 1618 de Mondoñedo, en 
consideración a que en la diócesis había puertos y en ellos los extran-
jeros podían pedirlo, se especificaba que los párrocos no podrían bau-
tizarlos “porque siendo adulto es menester primero que este bien cate-
chizado e instruido”. Por lo que sabemos para Santiago, así era siempre 
y por eso se hacían en las capitales diocesanas, casi siempre con gran 
despliegue ceremonial. 

La celebración del bautismo era una práctica religiosa, pero tam-
bién era un rito de uso social y familiar, dimensión bien estudiada a 
partir de la idea de que servía para expresar en público la reconfigura-
ción positiva de la red familiar merced a nuevas relaciones. La Iglesia, 
sin embargo, tenía esa faceta bajo vigilancia dado que las celebraciones 
podían derivar en comportamientos que opacaban el sentido religioso 
del bautismo, lo que dependía de los medios económicos de las fami-
lias y de la repercusión que se le quisiera dar. Los abusos que se pro-
ducían en la ceremonia, desacralizándola, eran bien conocidos por la 
jerarquía eclesiástica, pero la Diputación de la Reforma en 1547 no 
llegó a abordar ese espinoso asunto por falta de tiempo y no se le puso 
remedio. En las mencionadas sinodales de Mondoñedo de 1616 se re-
conoce que 

 
“bien es que se regozijen los padres el dia del nacimiento espiritual 
de sus hijos… siendo hasta ahora hijos de la ira y esclavos del demo-
nio mas hacerse estas fiestas con tan excesivo gasto, como en esta 
diócesis se hazen, es ya cosa fuera de orden”, de modo que se impo-
nía una pena de quinientos maravedíes y excomunión para asegurar 
“que en estos días ni por esta causa se hagan banquetes y comidas 
extraordinarias”.  

  
Una lectura elitista de la celebración del bautismo ha interpre-

tado que imponer un plazo entre el nacimiento y el rito bautismal –que 
tendría que hacerse por el cura y en la iglesia y no en otro lugar– pre-
tendía evitar su posposición y con ello dar margen para organizar las 
fiestas e invitar a padrinos y madrinas y otras personas de procedencia 



- 106 - 

lejana. Ahora bien, ese tipo de prácticas parece reservado a niveles so-
ciales de cierto acomodo, y es más lógico pensar que la atención de la 
Iglesia estaba en el elevado riesgo de muerte de las criaturas. La ma-
yoría de los sínodos, ya desde fines del siglo XV, estipulaba que el 
bautizo se celebrase antes de ocho días después del nacimiento –diez 
en el mencionado sínodo de Burgos de 1575– que se aumentaban a 
quince si había habido un bautizo de socorro y, por lo tanto, la criatura 
ya no iría al limbo…  

El plazo de al menos siete días daba lugar a que contuviese al 
menos una misa dominical, momento idóneo para un bautizo, y por lo 
tanto seguramente se pretendía aprovechar la presencia del cura –ha-
bida cuenta del absentismo en que insistimos–, si es que se presentaba 
en la parroquia, ya que, como se dice en otras páginas, en muchos casos 
no había misa más que cada dos o tres semanas. Seguían siendo plazos 
muy largos: eran los peores días para la supervivencia de los recién 
nacidos y morirían muchos –los estudios demográficos calculan que 
un tercio de la mortalidad de párvulos se producía antes de que cum-
plieran un mes–. Además, daban tiempo más que suficiente para que 
muriesen aquellos que no habían sido bien recibidos, por eso en algu-
nas diócesis como Santiago acabó imponiéndose un plazo de 24 horas; 
en los procesos judiciales hallamos fácilmente situaciones de retraso, 
es decir, de retención de las criaturas en la casa donde habían nacido o 
habían sido llevados a las de vecinos, amigos o parientes, lo que era un 
modo indirecto de infanticidio. Todavía en el sínodo de Mondoñedo 
de 1618 Fernández Zorrilla denunciaba el “grande abuso es el de mu-
chos en esta tierra que por cualquier causa dilatan el bautismo de sus 
hijos hasta passar algunos dos meses y mas tiempo con lo qual ponen 
en peligro la salvación de un alma…”136. 

Los ritos del bautismo eran muy sencillos, pero no exentos de 
problemas. Hay unanimidad en que el bautismo tenía que ser en la igle-
sia, aclarando en 1543 el obispo de Ourense Manrique de Lara que 
"puedese administrar el sacramento del bautismo en la iglesia con todo 
aparato e recibiendo compadres… aunque aia entredicho, con tal que 

  
136 Synodales del obispado de Mondoñedo…, 89. 



- 107 - 

no sea a la ora que se dizen los oficios divinos", advertencia que parece 
dirigida a las élites. Habida cuenta de la pobreza de las casas rurales no 
hace imaginable que se hiciesen ceremonias a domicilio, si bien toda-
vía en el sínodo mindoniense de 1618 se ordena que “ninguno haga 
bautizar a su hijo ni alguno otro niño en casa propia, o capilla o er-
mita… sino fuere en grave necesidad”.  

Al hilo de esto, surge una pregunta relevante ¿qué sentido tenía 
que un niño no se bautizase en la iglesia y al margen del control del 
párroco? Alain Croix sugiere la importancia del factor económico 
como correctivo del sentimiento hacia los niños, lo que afectaba más a 
los que morían casi de inmediato y generaban gastos de funeración. 
Por su parte, refiriéndose al País Vasco, Elena Catalán apunta que ha-
bía un coste directo, el pago por la administración del bautismo, que 
en las parroquias incluía el valor de los elementos necesarios137. 

En efecto, como casi todos los actos litúrgicos, el bautizo costaba 
dinero, empezando porque el cura cobraba su intervención. Había otros 
costes añadidos o indirectos como la caridad que los padrinos debían 
dar a la parroquia, voluntaria y sin tarifa fija, que algunos clérigos de-
mandaban como obligatoria, de modo que se negaban a bautizar si no 
la percibían. Las recriminaciones de los obispos constan en las sinoda-
les: todavía en 1618 el obispo de Lugo, López Gallo mandaba que “no 
se pida otra cosa so pena de escomunión mayor y de ducientos mara-
vedís”, pero se seguía haciendo138. 

Los gastos de iglesia no terminaban ahí. Las familias tenían que 
pagar también la cera y los llamados capillos o albas. El capillo simbo-
lizaba la inclusión del bautizado en la comunidad parroquial y por eso 
se conservaba para su empleo en otros actos litúrgicos. Ahora bien, 
más allá de que seguramente los feligreses no captasen ese significado, 
su coste y su uso podían ser motivo de interpretación errónea. El obispo 
don Juan de San Clemente en el sínodo de Ourense de 1582 mandó 

  
137 Catalán, “El peso de la tradición”, 51. 
138 Tamara González López, El padrinazgo bautismal en la diócesis de Lugo, ss. 
XVI-XIX (Santiago de Compostela: Andavira, 2019), 45. 



- 108 - 

que se adquiriesen “capillos de lienço de buena hechura” que pudieran 
usarse por mucho tiempo y con ello eliminar las tiras o “pedacitos de 
lienços”. Algo parecido dicen las sinodales de Lugo de 1618, que fija-
ban que el capillo debía llevarlo la familia para la ceremonia y después 
se dejaría en la iglesia como paño de cálices; no obstante, también im-
ponían que los mayordomos parroquiales los comprasen, lo que parece 
contradictorio o complementario.  

La reiteración de la retención de esas piezas en el tempo puede 
ser que, además de lo dicho, pretendiera evitar el uso de los “pedacitos” 
en prácticas supersticiosas, como sucedía con las tiras de lienzo em-
pleadas en la confirmación. Antes del Concilio, las sinodales del Norte 
recogen una serie de prácticas de ese tipo que se valían del agua bendita 
o de otros elementos empleados en el rito139. Después, aunque las re-
ferencias se reducen en los sínodos, la Inquisición trató casos de ese 
tipo: por ejemplo, en una visita a tierras de Ourense en 1579 se cons-
tataron ceremonias y usos “de los conversos” que llamaron la atención 
del inquisidor Licenciado Cantera al respecto de que, naciendo una 
criatura “la lavan con un poco de agua en su bacín o vasija echando 
oro y plata diciendo que es bueno para que Dios le haga dichoso”. No 
hemos hallado datos directos a ese respecto en otras fuentes, aunque 
no está de más mencionar que el 12,3% de las blasfemias perseguidas 
por la Inquisición de Galicia se referían al sacramento del bautismo140. 

En los sínodos pretridentinos se mencionan trivialidades que po-
dían afectar al rito, pero que se correspondían más con los sectores pu-
dientes. El rico sínodo de Manrique de Lara mandaba a los curas “bau-
tizad con agua elemental e no rosada ni artificial ni mezclada con cosas 
que mudan la naturaleza del agua, porque entonces no será bautismo”. 
Referencias de este tipo eran frecuentes y son bien conocidas: coinci-
den en reprimir las extravagancias de los poderosos en sí mismas y, 

  
139 Por ejemplo, los capítulos de Burgos de 1575 con respecto a la pila bautismal, 
p. 247. Tamara González López “Creencias, asistencia y nacimiento. Dar a luz 
en el interior de Galicia (ss. XVII-XIX)”, Investigaciones Históricas. Épocas Mo-
derna y Comtemporánea 40 (2020): 295-314. 
140 Contreras, El Santo Oficio …, 503 y 660. 



- 109 - 

sobre todo, porque solían ser imitadas por los demás sectores. Más ex-
traña es la tardía orden del obispo de Mondoñedo de 1618 en la que se 
recuerda que el bautismo debía hacerse por aspersión anulando la in-
mersión que, al parecer, se seguía haciendo. 

En lo que atañe a la celebración profana, los sínodos también se 
dirigen a los grupos de elite, que solían otorgarle mayor importancia 
que a la religiosa, sobre todo si se trataba del primogénito; quizá era en 
situaciones así cuando se retrasaba la ceremonia para difundir la 
noticia, reunir padrinos e invitados y organizar banquetes y agasajos. 
Como veremos en lo referente a las bodas, la Iglesia apenas podía hacer 
otra cosa que advertir o amonestar, de modo que la represión 
correspondía al poder civil, igual o más interesado en controlar esas 
reuniones por la facilidad con la que derivaban en actos poco 
edificantes o en abusos. Por esta razón se mantuvo vigente la real 
provisión de 14 de octubre de 1493 que limitaba la asistencia a los 
padres y “los compadres i comadres i otras personas, que quieran, hasta 
seis personas i no más”141. Volveremos sobre esto. 

La iglesia se preocupó más de la asistencia de los curas a los ritos 
y fiestas del bautismo por una cuestión de imagen, de modo que los 
sínodos condenaban su participación de forma general, y sobre todo, 
que no bautizasen a sus propios hijos o nietos. En el de Manrique de 
Lara de 1543-44 se ordenaba a los clérigos –los párrocos en especial– 
que no fuesen a “bodas, baptisterios e missas nuevas”, porque “suele 
aver muertes de hombres y escandalos e alborotos”; es decir, la prohi-
bición afectaba a las situaciones de peligro moral derivadas de actos 
litúrgicos. Si esa admonición se repetía es porque no se cumplía, aun-
que las visitas progresivamente dejarán de mencionarlas. En otras 
fuentes sí se comprueba el incumplimiento, incluso cuando se trataba 

  
141 Ofelia Rey Castelao, “De la casa a la pila: hábitos y costumbres de bautismo 
y padrinazgo en Santiago de Compostela, siglos XVII y XVIII”, en Vida coti-
diana en la Monarquía hispánica. Tiempos y espacios, ed. de Inmaculada Arias 
de Saavedra y Miguel L. López-Guadalupe, (Granada: Universidad, 2015), 195-
214. Tamara González López, “Entre el rito y la fiesta: la ceremonia bautismal en 
los siglos XVI-XIX”, Hispania Sacra 148 (2021): 445-455.  



- 110 - 

de criaturas extramatrimoniales: por ejemplo, en la diócesis de Ou-
rense hallamos huellas en procesos judiciales como en uno de 1576 por 
amancebamiento e incesto de Francisca Fernández con Francisco Car-
nero, que no ocultaban su relación aun estando él casado, hasta el punto 
de que él celebró públicamente “al tiempo de su bautizo fue notorio el 
dicho Francisco Carnero lo bautizara por su hijo… Y al día que le bau-
tizó el dicho hijo del dicho Francisco en los bautisterios dice este tes-
tigo comió y bebió con los clérigos y compadres y personas que bauti-
zaron al dicho hijo”142. 
 
3.2. Padrinazgo y compadrazgo  

 
Los nacimientos y bautismos de Felipe II y de sus descendientes 

son toda una muestra de lo que podía pasar a cualquier familia y esto 
afectaba de un modo prioritario a la elección de padrinos y madrinas. 
Dado que unos se produjeron antes del Concilio de Trento y otros des-
pués, nos servirán para observar si respetaban las normas, pero, sobre 
todo, el interés de hacerlo radica en la verticalidad del ejemplo. Debe 
tenerse en cuenta que los natalicios reales fueron objeto de alguna pu-
blicación, además de que los datos sobre bautizos y padrinos aparecen 
en las biografías del rey y de sus retoños. Como veremos, definen un 
modelo que seguramente sería mimetizado por las elites cortesanas y 
de ahí iría por capilaridad a los demás componentes de del círculo cor-
tesano, incluidos el personal de apoyo y el servicio doméstico. Ade-
más, las ciudades festejaban los nacimientos principescos con fiestas 
religiosas y civiles, que en ocasiones se reflejaban en las imprentas, por 
lo que el modelo se transmitía más allá de la corte. 

En 1527, Felipe, nacido el 21 de mayo, fue bautizado el 5 de ju-
nio, un plazo que excedía, pero no mucho, el que decían las normas 
pre-tridentinas. Fue apadrinado por su tía Leonor de Austria y su pa-
drino y porteador fue el condestable don Iñigo Fernández de Velasco, 
a quien asistieron los duques de Alba y de Béjar, mientras que las in-
signias de la condición real del niño eran llevadas por grandes de 

  
142 Archivo del Reino de Galicia (en adelante ARG), Real Audiencia, 1548-51. 



- 111 - 

España. Su hijo Carlos, nacido en 8 de julio de 1545 en Valladolid –
cuya madre murió a los cuatro días– fue cristianado el 2 de agosto, sin 
llegar a un mes, por el obispo de Cartagena y sus padrinos fueron el 
obispo de León y don Alejo de Meneses, gran maestre de la princesa 
muerta, actuando como madrina doña Margarita de Mendoza, cama-
rera mayor de la difunta. Por entonces el apadrinamiento por un má-
ximo de dos personas todavía no era obligatorio, pero los dos casos se 
atuvieron a lo que indicaban los sínodos. 

Los bautizos de los hijos del rey que sobrevivieron más o menos 
tiempo, fruto de Isabel de Valois, fueron posteriores al final del Concilio 
y las normas ya eran muy precisas sobre el lugar de celebración y sobre 
el padrinazgo. El de Isabel Clara Eugenia, nacida en el Sitio de Valsaín 
(diócesis de Segovia) el 12 de agosto de 1566, fue oficiado por el nuncio 
papal Juan Bautista Castagna y tuvo por padrino a su tío don Juan de 
Austria y por madrina a su tía doña Juana; su primer nombre era el de su 
madre, el segundo el del santo del día de su nacimiento y el tercero, al 
parecer, por haber llegado el cuerpo de la santa desde Saint Denis a To-
ledo. Catalina Micaela, que vio la luz en Madrid el 19 de octubre de 
1567, recibió el suyo de su abuela materna, Catalina de Médicis, y el 
segundo por haber nacido en la octava de San Miguel Arcángel; fueron 
sus padrinos el archiduque Rodolfo y la princesa doña Juana, siendo por-
teada a la pila bautismal por don Juan de Austria.  

De los hijos de Felipe II con Ana de Austria, Fernando, nacido 
en el Alcázar de Madrid el 4 de diciembre de 1571, fue bautizado de 
inmediato, el día 16, en la parroquial de San Gil, por el obispo de Si-
güenza, cardenal Diego de Espinosa, que también era presidente del 
Consejo de Castilla; fue apadrinado por el archiduque Wenceslao, su 
tío materno, y por doña Juana de Austria, su tía paterna. Carlos Lo-
renzo, quien nació de forma accidental en Galapagar el 12 de agosto 
de 1573, fue bautizado por el nuncio en la parroquial de esa localidad, 
siendo sus padrinos, de nuevo doña Juana, su tía, y el archiduque Al-
berto. Diego Félix llegó al mundo el 15 de agosto de 1575 y fue cris-
tianado el 25 en San Gil, ya por entonces convertida en convento, por 
el cardenal don Gaspar de Quiroga, arzobispo de Toledo, y su padrino, 
único en este caso, fue el duque de Alba, don Fernando Álvarez de 



- 112 - 

Toledo; es decir, se empleó la otra opción admitida por la Iglesia, ya 
que no era obligatorio que hubiese padrino y madrina. El sucesor del 
rey, el futuro Felipe III, nació en el mismo lugar en 14 de abril de 1578 
y el 1 de mayo fue llevado a San Gil donde tuvo el mismo oficiante, 
siendo padrinos el archiduque Alberto, su tío, y su propia hermana, 
Isabel Clara Eugenia, mujer del anterior, actuando como ayas doña 
Ana de Mendoza, mujer de Garci Ramírez de Cárdenas, y doña Juana 
Jiménez de Cisneros. La última hija del rey, María, nació el 14 de fe-
brero de 1580 y fue bautizada también por el nuncio y apadrinada por 
su hermana mayor, la mencionada Isabel Clara Eugenia, y por su tío el 
cardenal-archiduque Alberto.  

En todos los casos se siguió la normativa romana en lo referente 
a la proximidad del bautismo con respecto al nacimiento; a la celebra-
ción de la ceremonia en el templo adecuado, es decir, el parroquial, y 
al número de padrinos. Además, se constatan prácticas que serán habi-
tuales entre los vasallos del rey, como recurrir a la parentela más pró-
xima para seleccionar padrinos y madrinas, lo que será muy frecuente 
incluso en los sectores populares. Así pues, el ejemplo desde arriba 
tendría algún efecto.   

Los sínodos norteños anteriores a Trento –y los de los demás te-
rritorios– dan una imagen de falsa diversidad de las prácticas de apa-
drinamiento, toda vez que, observados de forma conjunta, desde antes 
de 1500 se desarrollaba un proceso de simplificación y unificación ri-
tual y de reducción del número de padrinos a dos o tres. Por derivación, 
se modificó también el compadrazgo, ya que el padrinazgo pasó de ser 
“extensivo”, es decir, orientado por el interés social de ampliar las re-
des de relación fuera de la familia y de la comunidad, a ser “intensivo” 
-un padrino o una pareja–, de modo que, en teoría, se reforzaba el com-
ponente religioso, pero más bien se advierte el interés en minimizar el 
riesgo del parentesco espiritual con la perspectiva de futuros matrimo-
nios de los hijos e hijas. Volviendo atrás, esto se reflejaba en la obliga-
ción de registrar sus nombres junto con los de los padres. 

En efecto, las orientaciones y mandatos de los obispos relativos 
a la reducción del número de padrinos fueron atendidas de un modo 
casi general, seguramente, ante todo, porque contribuían a limitar los 



- 113 - 

efectos de la endogamia matrimonial. La similitud se comprueba, cla-
ramente, con la Bretaña francesa, donde tuvo un éxito rápido el modelo 
de tres padrinos: dos hombres y una mujer para los niños y dos mujeres 
y un hombre para las niñas, aunque no siempre se cumplía; la diferen-
cia es que allí, tanto el primer padrino enumerado como la primera ma-
drina eran reconocidos como los verdaderamente relevantes y se les 
daba el calificativo de “grand” y “grande” respectivamente143. Des-
pués de Concilio, se pasó al modelo de pareja. 

A falta de registros parroquiales, es difícil obtener pruebas sobre 
las prácticas seguidas en el norte. Ahora bien, los sínodos anteriores, pa-
ralelos y posteriores al concilio no dan indicios de que hubiese prolifera-
ción de padrinos, de modo que se cumplirían las normas. En los sínodos 
por lo general también se fijó el límite en tres: por ejemplo, en 1534 el 
obispo de Mondoñedo, Pedro Pacheco, mandaba “que ningún clérigo 
reciba en baptisterio de ninguna criatura más de tres personas para com-
padres, y es a saber: siendo niño el que se bautiza como dos hombres y 
una mujer y siendo niña dos mujeres y un hombre”. El hecho de que ya 
antes de terminar Trento en algunas sinodales no se mencione el número 
parece indicar que se había ido ajustando al modelo ternario e incluso al 
binario. Cuando tenemos registros antes de finalizado el Concilio, aun 
siendo excepcionales, se demuestra que el modelo de pareja era domi-
nante: en las penínsulas atlánticas gallegas, en concreto en Vilanova de 
Arousa donde hay un libro de entre 1539 y 1561, solo tres partidas de 95 
no responden a esa fórmula; en cambio, en la parroquia de San Clodio, 
en Ourense, en los años sesenta del XVI, se mantenía el modelo de tres; 
en este caso, el responsable de la parroquia era un monje, por lo que no 
sabemos cuál era su referencia normativa.  

El Concilio fijó de forma clara en el capítulo 24 de 11 de noviem-
bre de 1563 que habría un padrino o, todo lo más, padrino y madrina. 
Esa restricción numérica se hacía en beneficio de su calidad y sobre la 
idea de que la proliferación de padrinos diluía las responsabilidades 

  
143 Pierre-Yves Quémener, “Parrainage et nomination en Bretagne aux XVe et 
XVIe siècles”, Annales de Démographie Historique 1 (2017): 145-179. 



- 114 - 

con respecto a los ahijados144; dicho de otra forma, se culminó una 
transacción entre las bases teológicas del padrinazgo, que exigían un 
único padrino, y la costumbre popular, tendente a la pluralidad. Ese 
capítulo dejó claro a quiénes afectaba el parentesco espiritual: se pudo 
anular ese efecto, pero no se hizo porque lo impedía la tesis del renaci-
miento espiritual centrado en el sacramento. Se advertía que el vínculo 
establecido en el bautismo entre el bautizado, sus padres y los padrinos 
no solamente impedía, sino que dirimía el matrimonio y que, por no 
quedar registro de los nombres de quienes participaron se habían cele-
brado y seguían celebrándose muchos matrimonios irregulares o nulos.  

En Galicia o en Cantabria el padrinazgo doble, madrina y padrino, 
se hizo general tanto en ciudades y villas como en el rural, casi sin ex-
cepción. En los núcleos urbanos, que marcaban la pauta, está claro que 
se obedeció la normativa, pero se optó por el modelo más amplio, el de 
padrino y madrina. Los niños y niñas que eran abandonados en el Real 
Hospital de Santiago, llevaban también padrinos y madrinas –aunque lo 
eran de trámite, miembros del personal del centro–, que no tendrían 
vínculo alguno, ni les darían atención espiritual145. 

Es decir, todo respondía a la preocupación de las autoridades por 
la dimensión alcanzada por el parentesco espiritual al proliferar los 
padrinos y madrinas en sociedades que ya de por sí eran muy 
endogámicas. Como veremos la hablar del matrimonio, ese parentesco 
repercutía a posteriori en los acuerdos y contratos nupciales y en la 
aplicación sacramental del matrimonio, por ejemplo, si este parentesco 
se ocultaba. Tenía también trascendencia fuera del ámbito religioso por 
cuanto generaba una afinidad que deberían confesar los testigos de los 
pleitos, ya fueran estos civiles, criminales o eclesiásticos.  

  
144 Guido Alfani, Fathers and Godfathers. Spiritual kinship in Early Modern It-
aly, (Routledge: Burlington, 2009), 31-63 
145 Ofelia Rey Castelao y Baudilio Barreiro Mallón, “Apadrinar a un pobre en la 
diócesis de Santiago de Compostela, siglos XVII-XIX”, en La respuesta social a 
la pobreza en la Península Ibérica durante la Edad Moderna, ed. de en María 
José Pérez Álvarez y Mª Marta Lobo de Araújo (León: Universidad, 2014), 21. 



- 115 - 

En niveles populares –y quizá en otros más altos– no era fácil 
entender el concepto y los sínodos y otros textos indican que, como 
antes de Trento, había una general confusión sobre quiénes eran padri-
nos y madrinas y quiénes no, lo que fue preciso aclarar por parte de los 
obispos en más de una ocasión, sin lograr del todo su objetivo. Si en 
1543-1544, Manrique de Lara –no era el primero en hacerlo– dejaba 
claro que se anotase "el nombre de los padrinos e madrinas “que tuvie-
ren a la pila porque se sepa el parentesco”, las sinodales de Oviedo de 
1553 señalaban con claridad que eran padrinos de la criatura "sola-
mente a los que así le tuvieren a la pila”, siendo testigos los demás; 
pero en esa misma diócesis, los mandatos de don Juan Álvarez de Cal-
das, impresos en 1608, recordaban que según lo dispuesto en Trento lo 
eran solo los que “tengan en la pila baptismal al que se baptizare y le 
saquen della” y el ministro debería “señalar quien es el padrino o pa-
drinos”146. En los capítulos de Burgos de 1575, el arzobispo Pacheco 
insistió mucho en que se aclarase quiénes actuaban como padrinos, res-
ponsabilidad que correspondía al cura: podría serlo un hombre o una 
mujer o a lo más un hombre y una mujer “y si muchos se allegaren les 
pregunté cuáles han de ser…” y “quando admitiere dos entrambos to-
men el baptizado de la pila porque el que no le tocare no contrae cog-
nación espiritual. Y si más se llegaren a ser padrinos y tocaren a la 
criatura, no se contrae”147.  

En fin, parece elemental, pero cabe preguntar si acaso los demás 
presentes y las gentes del común seguían considerando que lo eran a 
quienes no pasaban de ser testigos o invitados. Así pues, el problema 
era menos el número de padrinos, que hacer entender a los feligreses 
el concepto doctrinal y esclarecer quiénes habrían actuado como tales, 
puesto que solían ser muchos los presentes en cada ceremonia y más 
de uno los que habrían tocado a la criatura durante el rito, en especial 
en el momento y acto de sacarla de la pila. Igualmente era necesario 
que cada uno de los que intervenían, empezando por el cura, fuesen 
conscientes tanto del hecho en sí como de las consecuencias hacia el 

  
146 Sánchez Diego, “Bautismo y padrinazgo en las sinodales”, 337. 
147 Pacheco, Constituciones sinodales…, 144. 



- 116 - 

futuro, de ahí la importancia de las actas. Obviamente, la preocupación 
de fondo eran la consanguinidad y los matrimonios celebrados sin dis-
pensa, por esto fue importante señalar que solo contaban quienes apa-
recían anotados en los registros parroquiales.  

El sínodo de Pedro Pacheco de Mondoñedo de 1534 introdujo un 
matiz de interés social al aclarar que los padrinos no solo adquirían esa 
condición, sino la de compadres, elevando la relación entre padres y 
padrinos por encima de las establecidas entre bautizados y padrinos, 
algo que en Europa por aquel entonces todavía no era frecuente. La 
limitación numérica establecía una ligazón nueva –si no eran parientes 
antes– o reforzada si lo eran. Por generar afinidad similar a la de la 
sangre, esa relación contribuía a fijar modelos de sociabilidad y por 
esto tenía gran trascendencia: es muy importante subrayar que el lazo 
entre padres y padrinos –el compadrazgo– era más firme de lo que será 
después entre padrinos y ahijados, puesto que los primeros eran quie-
nes lo establecían en función de sus intereses –reforzados en las fies-
tas– y también de la edad y, por lo tanto, de la vinculación generacio-
nal. Mientras que con el tiempo la relación entre padrinos y ahijados 
podía olvidarse.  

El Concilio no exigió requisitos a los padrinos y su elección 
correspondía a los padres, que con ello estaban tomando la decisión de 
incorporar a su familia a nuevos miembros con sus deberes, pero no es 
de creer que ese fuese el modo de pensar. La reducción progresiva tuvo 
como resultado la verticalización de la elección social, en la lógica del 
padrinazgo como instrumento de diferenciación social o de refuerzo de 
redes clientelares, lo que progresivamente fue sustituido ya antes del 
siglo XVIII por el modelo intrafamiliar.  

En cuanto a la elección de padrinos y madrinas, como en toda 
Europa se creía que si una embarazada iba de madrina se moriría, pero 
no hay modo de saber si esto las excluyó en la realidad. Llama la 
atención que en las pequeñas parroquias de la Galicia occidental en el 
54% de los casos el padrino, la madrina o ambos fuesen de parroquias 
vecinas, limítrofes o no, de lo que se deduce que no buscaban evitar 
futuros impedimentos, pero también que se primaba la rapidez, dado 
el elevado nivel de muertes en los primeros días. Se trataba de una 



- 117 - 

elección más social que familiar, ya que la coincidencia de apellidos es 
de apenas el 4%, localizándose hombres y mujeres que se repiten en 
esa función, lo que puede indicar que eran personas relevantes en las 
comunidades. En Cantabria, unos años después, la presencia de 
parientes superaba el 30%. La práctica del padrinazgo obedece a 
criterios que denotan la estratificación y la endogamia social, 
económica, profesional y territorial: Agnès Fine subrayaba 
precisamente que estaba orientado por la herencia, de ahí que las 
madrinas fuesen tan importantes cuando no tenía hijos y eran, por 
ejemplo, hermanas de las madres148. Añadimos a ello la sospecha de 
que se buscó a padrinos y madrinas sin hijos, lo que solo se podría 
comprobar en estudios locales con reconstrucción de familias: no 
olvidemos que en la Edad Moderna hasta un quince por ciento de 
matrimonios no los tenía por dificulta natural y que una proporción 
muy alta –ignoramos su medida real– los perderían por efecto de la 
mortalidad, de forma que tendrían que buscar herederos o herederas 
entre los de los demás y quizá así asegurarse los cuidados en la vejez. 

En algunas diócesis se excluyó a los eclesiásticos. En Lugo, entre 
el siglo XVI y finales del XVII, el recurso a padrinos del clero aumentó 
–eran considerados vecinos– pero no así en la Galicia occidental, 
donde apenas aparecen y cuando lo hacen, eran parientes de los 
padres149. La Iglesia temía, no sin razón, que ocultasen la condición de 
padres de las criaturas. Fernández Zorrilla en 1617 recordaba que 
“suelen algunos malos clérigos por mas disimular su pecado, doblar la 
culpa del; y temiendo mas a los hombres que a Dios, hazerse 
compadres en los bautismos de los hijos de aquellas mugeres con quien 
tratan o han tratado deshonestamente con lo qual procuran mostrar 
estar en aquello” inocentes, lo que se castigaría con quince días de 

  
148 Agnès Fine, Parrains, marraines. La parenté spirituelle en Europe, (Paris: 
Fayard, 1994), 112. 
149 Tamara González López, “Eclesiásticos sirviendo de padrinos: el papel del 
clero en el padrinazgo en la diócesis de Lugo (siglos XVI-XIX)”, Tiempos mo-
dernos 38 (2019): 224-241. http://www.tiemposmodernos.org/tm3/in-
dex.php/tm/article/view/4651/834. 



- 118 - 

reclusión y seis mil maravedis de multa “aunque bien permitimos que 
bautize a los hijos de la misma muger legitimos o que se tenga por 
cierto no ser de tal cura”.  

¿Cuál era la relación posterior con los ahijados? Era solo teoría y 
buena intención que en muchos sínodos se indicase que los padrinos 
deberían ocuparse de su formación religiosa. El obispo Manrique de 
Lara en 1543–1544 ordenaba al cura que señalase a los padrinos qye 
“enseñen a sus ahijados el credo, paternoster, avemaria e doctrina cris-
tiana150. Pero esto era imposible si vivían en lugar diferente que los 
padres, si es que estaban en condiciones de hacerlo y la voluntad de 
practicarlo.  

En lo que se refiere a otras formas de relación entre padrinos y 
ahijados, el problema está en que ese vínculo no tiene un reconoci-
miento en la ley civil, así que es muy difícil encontrar testimonios. En 
escrituras notariales de la Tierra de Santiago hemos localizado una de 
1606 en la que se recoge un apartamiento hecho por Juan de Sivalde, 
vecino de la compostelana parroquia de Sar, de un pleito que sostenía 
con Alonso Barcala y Alberta de Sanmartiño, vecinos de Rianxo, sobre 
los costes que les demandaba por la crianza de una muchacha llamada 
Petronila, dándose por pago, a su vez, de Juan González, racionero de 
Sancti Spiritus de la catedral, padrino de la menor, que le entregó una 
mantilla negra de su propiedad; ahora bien, sospechamos que el pa-
drino era su padre real151. 

Los términos "compadre" y "comadre" aparecen en la documenta-
ción pública de un modo esporádico porque no obedecen a ninguna 
forma legalmente reconocida y cuando aparecen, su significado es am-
biguo o polivalente. Por ejemplo, en una concordia firmada en 1570 en-
contramos a Sanjuan Camina, vecino de Santiago, actuando en nombre 
de María das Seixas, "su comadre y criada", natural de Velouriz, para 
realizar un acuerdo con el portugués Antonio Pérez, vecino de Aveiro, 

  
150 Antonio García y otros (eds.), Synodicon Hispanum (Madrid: BAC, 1981), 
140. 
151 ACS, Protocolos notariales, 132, 29-06-1606,  



- 119 - 

por el cual Sanjuán asentaba a María por un año al servicio de este por 
seis ducados152. Y en 1572, Juan de Herrera, maestro de obras de la ca-
tedral compostelana, suscribió una obligación notarial de pagar la dote 
de casamiento del cantero Gregorio Barba, vecino de Santiago, en su 
boda con Dominga López, residente en esa ciudad, y comadre del otor-
gante. Todavía es más raro encontrar el término compadre, que hallamos 
solo en una escritura de entre miles, aunque es muy interesante, ya que 
se trata de una obligación hecha en 1586 por Juan Ibáñez de Paz, correo 
mayor del rey en el reino de Galicia, como principal, y Juan de Valencia, 
como su fiador, vecinos ambos de Santiago, de pagar al licenciado Dio-
nisio 81 ducados cada uno por una dispensa papal para un matrimonio 
entre una hermana del primero con un compadre suyo153. 

En síntesis, a mayor número de padrinos en una comunidad 
cerrada, sumado a la consanguinidad por endogamia, se limitaban 
futuros matrimonios. Al no haber actas, el conocimiento de quiénes 
habían sido padrinos o madrinas podía perderse o confundirse su 
recuerdo y era fácil ocultar el parentesco espiritual para evitar pedir 
dispensas, y eso es lo que pasó. El acta tenía otro sentido con respecto 
a los padrinos: el de escribir sus nombres en un libro y declararles el 
parentesco contraído, para que no pudiesen alegar ignorancia. 
Volveremos a encontrarnos con este tema al hablar del matrimonio. 
 
3.3. Nombres e identidad 

 
A lo largo de estas páginas insistimos en la tendencia de la 

bibliografía sobre la Contrarreforma a relacionarlo todo con la práctica 
religiosa, lo que a su vez ha derivado en que algunos aspectos que a 
primera vista pueden ser interpretados en esa clave, lo son mucho 
menos cuando se observan desde otros ángulos. El caso más típico es 
el de la onomástica, que se ha utilizado como un indicador de las 
devociones, en especial para ver si el Concilio y su revalorización de 

  
152 ACS, Protocolos, 049, 23-09-1570; 056, 7-08-1572. 
153 ACS, Protocolos, 095, 16-08-1586. 



- 120 - 

los santos tuvieron impacto en los nombres de hombres y mujeres154. 
Sin embargo, la historiografía demográfica y social y la antropología 
han hecho otras consideraciones de índole familiar y de herencia, 
poniendo el acento en el traspaso de los nombres de los padres y 
madres a los hijos e hijas, bien visible en las genealogías sin que fuese 
una práctica solo de los ricos, que significaría el fortalecimiento de los 
linajes. Al contrario, la repetición derivada de la muerte de un niño o 
de una niña cuyo nombre se ponía al siguiente –como se ha demostrado 
a través de la reconstrucción de familias–, implica una subvaloración 
de la identidad de alguien que podía morirse de inmediato. En todo 
caso, la acumulación de frecuencias en un solo nombre era un resultado 
estadístico de si el abuelo, el padre y el hijo se llamaban Juan, y como 
padrinos daban ese nombre a sus ahijados, y así sucesivamente. Lo que 
está claro es que hay una inercia al margen de la devoción religiosa. 

Además, en lo referente a los territorios del norte, los nombres 
han sido objeto de estudio de los filólogos, interesados en el proceso 
de castellanización, lo que tiene su relevancia en espacios como el País 
Vasco, Galicia o Asturias. No haremos aquí un estado de la cuestión 
por haberlos ya: baste decir que la onomástica sirve un poco para todo 
y que el principal problema para llegar a conclusiones firmes es la falta 
de registros de bautismos, que obliga a recurrir a fuentes que registran 
a adultos cuya edad se ignora, de modo que el habitual cálculo de 
frecuencias de nombres puede incluir a dos o más generaciones.  

Una línea de fuerza ya antes del Concilio era anular los nombres 
alejados del ideal cristiano e imponer los que reflejasen virtud. Un 
mandato reiterado en los sínodos es que los curas impusiesen “los 
nombres de los sanctos e sanctas que están en el cielo, porque se les 
deis por abogados, e non Hector ni Roldán ni otros que aveis 
acostumbrado a les poner”155, lo que les otorgaba autoridad sobre la 
elección, cuando se suponía que eran los padres quienes tenían que 
decidir. Con variantes, estas precisiones aparecen de forma general, 

  
154 Máximo García Fernández, "El recurso al Santoral en Castilla, del Barroco a 
la Ilustración, 1650-1834". Hispania Sacra 101 (1998): 133-173. 
155 Sánchez Diego, “Bautismo y padrinazgo en las sinodales”, 337. 



- 121 - 

inalterable y reiterada, por lo que se deduciría la “resistencia” por parte 
de los feligreses o, al contrario, la incapacidad de hacerles llegar la 
relevancia de los argumentos contrarios a las tradiciones populares o 
familiares. Los propios sínodos contenían el santoral de cada diócesis 
con gran frecuencia y se fueron imprimiendo otros textos para que los 
curas tuviesen una panoplia más amplia de referencias, en especial el 
Martirologium romanum. Ahora bien, los nombres literarios de los que 
hablan los sínodos serían cosa de las clases altas e informadas, ya que 
no se hallan entre el común. 

Es importante señalar que, en las actas de bautismo, los nombres 
—en general bastante resistentes a los cambios—, aparecen en sus for-
mas castellanas, seguramente porque lo estaban los santos que figura-
ban en las sinodales y en los cuadernos anuales de las diócesis156. Esos 
eran los modelos que reproducían los curas, contribuyendo a castella-
nizar nombres, apellidos y topónimos; fue un proceso más lento que 
en la documentación oficial, pero muy eficaz al modificar la identifi-
cación de individuos y familias en los papeles que acreditaban quiénes 
y de dónde eran. 

Cuando contamos ya con algunos registros de bautismos, tanto 
en el ámbito urbano como en el rural, en el Norte se imponía un único 
nombre y, salvo excepciones, así fue hasta mediados del siglo XVII, 
iniciándose desde entonces una carrera por multiplicarlos. Las razones 
de la selección respondían, en realidad, a un mezcla de factores, empe-
zando por la composición familiar y la organización de la transmisión 
patrimonial: en la Galicia occidental a fines del XVI y comienzos del 
XVII, un 18% de los niños llevaban el nombre de su padrino y el 16% 
de las niñas el de su madrina, pero en los niños era muy importante el 
nombre del padre y el de la madre en las niñas, sin apenas correlación 
con los patronos de las parroquias, o los titulares de cofradías y de er-
mitas. En la diócesis de Lugo la transmisión de los nombres de la fa-
milia carnal no era muy alta: a comienzos del XVII, el 6,8% de los 
padres y el 4,5% de las madres transmitieron los suyos a sus hijos; el 

  
156 Al igual que en Bretaña: Michel Lagrée, Religion et cultures en Bretagne (Pa-
ris : Fayard, 1992), 107-117. 



- 122 - 

8% eran nombres de madrinas y otro tanto de padrinos y solo el 5,12% 
del santo patrón de la parroquia157.  

El santoral se aplicaba de forma más rigurosa a las criaturas 
abandonadas. Por ejemplo, los que entraban de la casa de expósitos del 
Hospital de Santiago, eran bautizados de forma inmediata por el 
capellán de guardia, y lo más práctico era recurrir al santo del día, por 
lo que dominaba la diversidad y, a veces, el exotismo. A ese nombre 
se añadía el apellido Rey, lo que pretendía evitar el apelativo común 
de “expósitos”, demasiado evidente. Los nombres de los abandonados 
en las parroquias rurales no eran muy diferentes a los demás, pero sí el 
apellido que solía asociarse a los lugares del hallazgo –“de la puerta”, 
“de la iglesia”– etc. 

¿Qué nombres se impusieron en el norte? Es una cuestión que 
nos remitiría a un sinfín de publicaciones que resultan bastante unáni-
mes en los resultados. Stephen Williams, en una conocida síntesis so-
bre Europa occidental, hizo hincapié en la sorprendente concentración 
en unos cuantos y en que eran los mismos en Francia o en Inglaterra, 
de modo que en el siglo XVI había como una especie de bolsa común 
encabezada por los apóstoles Juan, a la cabeza, Pedro y Santiago, se-
guidos en Francia por los santos promovidos por los franciscanos158.  

Poco sabemos del País Vasco, aunque se atribuye al Concilio la 
obligación de bautizar a los recién nacidos con nombres cristianos y la 
desaparición de los que no lo eran, salvo los que pervivieron como ape-
llidos. La forma eusquérica del santoral cristiano pasó a ser marginal, 
manteniéndose en la transmisión oral, pero no la documentación ofi-
cial, dado que el euskera no era empleado en la administración de la 
Iglesia. En ese proceso hubo supervivientes, como Íñigo, derivación de 
Eneko popularizada por la figura de Ignacio de Loyola, y otros nom-
bres tradicionales que se reflejan en la profusión de variantes de uso 
popular, en especial en el País Vasco septentrional, más conservador a 

  
157 Tamara González López, “Patrimonio inmaterial, comunidade e familia na 
antroponimia da Galicia interior (ss. XVII-XIX), Madrygal 22 (2019): 193-208. 
158 Stephen Williams, The means of naming. A social and cultural History of per-
sonal naming in Western Europe, (Londres: Routlegde,1998), 185-187.  



- 123 - 

este respecto159. Un ejemplo de cambio es el paso de Jakue por San-
tiago. 

Aprovechamos el pie que nos da ese nombre para plantear la 
cuestión del rechazo en el espacio rural hacia determinados nombres: 
Santiago es quizá el más significativo. Hace un tiempo, realizamos un 
estudio comparativo de los nombres masculinos a partir de la consulta 
de censos nominativos, listas fiscales y, sobre todo, de los intervinien-
tes en procesos judiciales, para establecer el ranking onomástico en los 
espacios rurales que nos ocupan y comprobar si la popularidad que 
Santiago tenía en otros países era la misma que en la Corona de Casti-
lla, de la que era, por una larga tradición, el santo patrono. Su nombre 
era omnipresente en topónimos urbanos y rurales y en instituciones —
Orden de Santiago, conventos, hospitales—, por lo que su modesto lu-
gar como nombre personal es un indicador del poco aprecio que se le 
tenía debido al pago del Voto de Santiago y, sin duda alguna, a la in-
tensa conflictividad que generó en tiempos de Felipe II y a la política 
expansiva de esa renta llevada a cabo por el cabildo y los arzobispos 
compostelanos. Pensemos que cada año, los párrocos tenían que anun-
ciar a sus feligreses el paso del perceptor del Voto y que su impago 
implicaba excomunión, para lo que el cobrador —que solía ser un 
arrendatario— llevaba en mano una paulina y una cédula real que le 
facilitaba las cosas gracias a la amenaza de excomunión160.  

En estas condiciones, Santiago y todas las variantes de este nom-
bre –Diego, Jaime, Jácome, Jacobo–, se sitúan en niveles siempre in-
feriores a Juan, el más general, seguido de Francisco y Antonio, lo que 
obedece a la creciente acción de los franciscanos. Si una quinta parte 
de los franceses se llamaba Santiago en la segunda mitad del XVI, en 
Castilla y Portugal –donde también se pagaba el Voto– no pasaban de 
una décima parte. En cuanto a los territorios del norte podría suponerse 

  
159 Mikel Gorrotxategi Nieto, “Evolución del nombre de pila en el País Vasco 
peninsular”, Fontes linguae vasconum: Studia et documenta 83 (2000): 151-168. 
160 Ofelia Rey Castelao, “Patronos e identidades en la Monarquía Hispánica en el 
período de la disputa del patronato de Santiago (1618-1630)”, Hispania 266 
(2020) https://doi.org/10.3989/hispania.2020.021. 

https://dialnet.unirioja.es/servlet/autor?codigo=25903
https://dialnet.unirioja.es/servlet/revista?codigo=593
https://doi.org/10.3989/hispania.2020.021


- 124 - 

a Asturias y a Galicia una mayor afinidad con el Apóstol, pero las cifras 
que hemos obtenido son diferentes entre los dos territorios: 
 

Nombres masculinos 
 Oviedo Galicia León Zamora 
 XVI/2 XVII/1 XVI/2 XVII/1 XVI/2 XVI/2 
 N % N % N % N % N % N    % 
Juan 30 16,2 32 17,2 40 20,6 43 22,6 23 18,9 16   10,1 
Diego 21 11,4 17 9,1 12 6,2 2 1,0 4 3,3 11 6,9 
Pedro 17 9,2 20 10,7 37 19,0 24 12,6 15 12,3 14 8,9 
Antonio 2 1,1 10 5,4 9 4,6 18 9,5 6 4,9 24 15,2 
Alonso 19 10,3 9 4,8 15 7,7 12 6,3 7 5,7 14 8,9 
Francisco 4 2,1 11 5,9 10 5,1 11 5,8 14 11,5 22 13,9 
Otros 92 49,7 87 46,8 71 36,6 80 31,6 53 43,4 57 36,1 
Total 185 100 186 100 194 100 190 100 122 100 158 100 

  
Asturias, donde no se pagaba el Voto, era el único territorio donde 

Diego ocupaba el segundo lugar, en parte por el aumento de los santos 
franciscanos. En Galicia, aun teniendo el sepulcro del Apóstol, el pago 
de esa renta era general y odiada y eso quizá se traduce en la infrecuencia 
de Diego o de Jacobo, con tendencia a ir desapareciendo, mientras que 
era muy alta la presencia de otros dos apóstoles, Juan y Pedro: por ejem-
plo, en el rural lucense, en tierra de Cervantes, en 1590 era el último de 
los ocho primeros nombres masculinos, encabezados por Pedro, Juan, 
Bartolomé, Alonso, Francisco y Domingo. En los otros territorios del 
norte que pagaban el Voto desde la Edad Media, como León y Zamora, 
Diego ocupaba el último puesto. Así pues, se puede hablar de una forma 
indirecta y elemental de rechazo entre el campesinado. 

Terminamos este aspecto comparando las ciudades con el campo 
para ver si había una influencia de los modelos urbanos. Tomemos como 
ejemplo la ciudad de Ourense donde se ha comprobado que entre 1540 
y 1590 hubo cambios rápidos, retrocediendo nombres como Álvaro, 
Gonzalo, Lopo, Roy, Fernán, etc., pasando a predominar Antonio, Do-
mingo, Francisco, Bartolomé o Miguel entre los hombres y María, Ana, 
Catalina y Francisca entre ellas; en 1597 los más frecuentes eran Juan 
(18,8%), Pedro (14,6%), Antonio y Francisco, con algo más del 8% cada 
uno; Bartolomé y Domingo, casi equiparados, y Gregorio. En el rural, el 
padrón de la jurisdicción de San Clodio de 1580 da resultado un poco 
diferente: coinciden en Juan, pero Pedro se le acercaba con el 17,6%, 



- 125 - 

seguido de Alonso y Antonio casi igualados en 5%, y más abajo Gre-
gorio, Bartolomé, Rodrigo, Gonzalo, Jácome, etc, dentro de una gran 
variedad, ya sin rastro de nombres medievales161.  

En las mismas fuentes y fechas, entre los nombres de mujer se 
constata el general dominio de los relacionados con la tradición mariana: 
María se llamaba un 24,7% en la segunda mitad del XVI y 19,2% en la 
primera del siglo siguiente; Isabel cayó del 13% al 5,9% al igual que otro 
muy frecuente, Catalina, del 14,2% al 10,4%; Ana se mantuvo (6,2% y 
7,4%). Para completar la comparación, mencionemos que en la ciudad 
de Ourense, María y Catalina iban a la par (14,9% y 13,9%); 5% se lla-
maban Mariña; Inés (9,9%) y Ana (7,8%), con cerca del 6% estaban 
Beatriz y Constanza, no siendo irrelevantes Francisca o Leonor. En la 
jurisdicción de San Clodio, María identifica a una cuarta parte, Catalina 
al 12,2% e Inés al 7,9%, mientras Margarita y Constanza estaban sobre 
un 5% y, ya menos, Ana, Marina, Bárbara, Clara, Dominga, Juana, Mag-
dalena o Teresa, estando muy por debajo Isabel o Beatriz; algunas lleva-
ban nombres de sabor medieval, como Sabina, Aldonza, Violante, Leo-
nor, Mencía, Serena, Olinda, Genoveva, Sancha, Úrsula, Ginebra etc., lo 
que quizá motivó los comentarios de los obispos ourensanos al respecto 
de la evocación novelesca de varios de ellos162.  

Durante el acto de imponer el sacramento de la confirmación, el 
obispo podía cambiar el nombre de una persona a petición propia o bien 
por iniciativa del prelado para modificar aquellos nombres heréticos o 
frívolos que condenaban, pero no nos consta que se hiciera, aunque sí se 
practicaba en América. El cambio, en todo caso, podría ser útil a quienes 
quisieran ganar el olvido de un origen poco claro o adoptar el nombre de 
una persona con la que se quería establecer una ligazón por interés here-
ditario.  

  
161 Saavedra, La vida cotidiana…, 325.  
162 Francisco Sandoval Verea y Frutos Fernández González, "Juntos en una casa 
debajo del poderío paternal": la familia en la jurisdicción de San Clodio do Ri-
beiro de Avia a finales del siglo XVI”, Cuadernos de Estudios Gallegos 124 
(2011): 197-233. 





 

 

 
 
 
 

4. El sacramento olvidado: la confirmación 
 
 
 

Este sacramento, que imprime carácter y que solo se puede recibir una 
vez, apenas se ha tratado por parte de la historiografía porque no se le 
dio la importancia que tenía, con algunas salvedades163. En la base está 
su propio concepto, las ambigüedades que lo rodeaban, la dificultad de 
explicarlo y la mayor dificultad todavía de aplicarlo. Pero reciente-
mente se ha puesto la atención en él porque para algo estaba ahí y por-
que constituía una de las principales obligaciones de los obispos y, al 
mismo tiempo, era un atributo de su poder que, si se sabía utilizar, tenía 
un impacto popular. Para la iglesia de Trento, la confirmación tenía el 
sentido de reforzar la fe, de lucha contra la herejía y de convertir a los 
fieles en soldados de Cristo, simbolismo militar desconcertante por 
cuanto, paradójicamente el sacramento no distinguía a hombres de mu-
jeres. Además, se tuvo en cuenta el significado e importancia simbólica 
del rito, ya que solo los obispos podían conferirlo; la ceremonia de la 
confirmación era parroquial y su liturgia era colectiva y transversal so-
cialmente, de forma que se suponía que era unificadora de la 

  
163 Ofelia Rey Castelao y Rubén Castro, “El sacramento olvidado: la confirma-
ción en la archidiócesis de Santiago, fines del XVI a 1833”, Studia Historica. 
Historia Moderna 41-2 (2019): 35-69 
https://doi.org/10.14201/shhmo20194123569. Michaël Gasperoni y Vincent 
Gourdon (eds.) Le sacrement oublié. Histoire de la confirmation, XVIe-XXe sié-
cle, (París: Presses Universitaires François Rabelais, 2022). Rafael Pérez García, 
“Visita pastoral y confirmación en la archidiócesis de Sevilla, 1600-1650”. His-
toria Instituciones Documentos 27 (2000): 205-233. Como rito de paso ha sido 
estudiada por Máximo García Fernández, Los caminos de la juventud en la Cas-
tilla moderna (Madrid: Sílex, 2019), 55. 

https://doi.org/10.14201/shhmo20194123569
https://dialnet.unirioja.es/servlet/editor?codigo=13361


- 128 - 

comunidad. El problema clave es que no se definió como un sacra-
mento necesario para salvarse, ni siquiera para contraer matrimonio, si 
no solo para el orden sacerdotal. Además, se dejaron muchas puertas 
abiertas a su interpretación, de modo que esto explica las diferencias 
detectadas en su desarrollo en los sínodos y en las disquisiciones de los 
teólogos, entre las que estaban los de las órdenes religiosas, que hicie-
ron sus adaptaciones al hilo de su propia conveniencia, en especial, los 
jesuitas.  

Fue el arzobispo de Milán, Carlos Borromeo, quien mejor enten-
dió la utilidad que la confirmación tenía para visibilizar el poder de los 
obispos y quien estableció un modelo de actuación que luego copiarían 
los prelados en España y en América. Se basaba en realizar confirma-
ciones frecuentes en las sedes episcopales y en dividir las diócesis por 
tramos, visitando cada uno un año en el período más adecuado y en 
cada tramo, fijar puntos de referencia, en especial, las ciudades, a 
donde tenían que ir los fieles para confirmarse. 

La confirmación también fue muy valorada por Felipe II, sin 
duda el monarca que más incidió en la importancia de este sacramento, 
quizá por su tonalidad militar, pero sobre todo como instrumento útil 
para el reforzamiento de la fe y por el carácter mismo de su ritual. De 
hecho, la confirmación sacramental del futuro Felipe III formó parte 
de la ceremonia de su reconocimiento como heredero del trono en 
1584. Según el relato publicado por Evaristo de San Miguel, se celebró 
en el convento de los jerónimos de Madrid, como todas las de este es-
tilo, ante toda la corte, antes de la jura y al final de la misa de pontifical. 
La confirmación fue conferida al niño por el cardenal Gaspar de Qui-
roga y Vela, arzobispo de Toledo, ayudado por el cardenal Granvela y 
por el nuncio del papa “concluida esta (la jura), llevaron al príncipe al 
altar mayor, donde le administró el sacramento de la confirmación el 
cardenal Granvela”164.  

Aunque era una muestra de respeto a los mandatos conciliares y 
buscaría servir de ejemplo, lo cierto es que se reunían todas las 

  
164 Evaristo de San Miguel, Historia de Felipe II, rey de España, (Madrid: Igna-
cio Boix, 1847), 4, 82. 



- 129 - 

irregularidades que el Concilio y los sínodos criticaban: no fue una ce-
remonia colectiva, ni en la parroquia; el oficiante no era el titular de la 
diócesis a la que Madrid pertenecía, aunque estaba presente; hubo dos 
padrinos y el heredero tenía poco más de seis años, por debajo de los 
siete que era la edad recomendable. Es decir, no se cumplía lo que el 
propio cardenal Quiroga ordenaba en las sinodales de Toledo de 
1583165, y esto no era irrelevante porque en la ceremonia estaban pre-
sentes las elites civiles y eclesiásticas, primeras receptoras de la impor-
tancia que el rey daba a la confirmación, y de que todo era adaptable 
para mantener la diferenciación social. La pirámide del ejemplo fun-
cionaba mal ya desde arriba en este caso. 

Más allá de ese significativo gesto, Felipe II otorgó mucha más 
importancia al cumplimiento de este sacramento en América que en la 
metrópoli, quizá porque captó su utilidad para reforzar la condición 
cristiana de la población local, pero sin duda más para obligar a los 
obispos a hacer frecuentes las visitas y, a través de todo ello, disminuir 
el poder de las órdenes religiosas, dado que los miembros de estas no 
podían confirmar. Igual de importante era para el control de las mino-
rías religiosas, como se demostró en los siglos posteriores de la colonia, 
y fue un arma contra los practicantes de las antiguas religiones. Las 
poblaciones nativas asistían con entusiasmo a las ceremonias de con-
firmación, al menos en las zonas rurales, ya que, sin comprender el rito, 
era una oportunidad de ver en persona a un príncipe de la Iglesia y a su 
corte y a la gente importante que los rodeaba. Lo que no parece que se 
diese en el norte peninsular, salvo en las sedes episcopales.  

Para conocer el cumplimiento de este sacramento en tiempos de 
Felipe II, lo primero son los sínodos diocesanos que, como veremos, 
fueron poco homogéneos al explicarlo. Contienen información al res-
pecto las visitas ad limina, en las que los prelados debían explicar si 
cumplían esta obligación; hay referencias en algunas oraciones fúne-
bres y sobre todo en las biografías de obispos, si bien su carácter lau-
datorio e incluso hagiográfico tiende a retocar la realidad hablando de 

  
165 Constituciones sinodales hechas por ... don Gaspar de Quiroga… (Madrid: 
Francisco Sánchez, 1583), 8 y 25. 



- 130 - 

la frecuencia, extensión e intensidad de las visitas pastorales y del éxito 
de la confirmación –expresado en números, por cierto–, así como a 
exagerar los problemas y dificultades de ir por los pueblos confir-
mando. La comprobación del cumplimiento tendría que venir de los 
libros de confirmados, que, si los hubo, no se conservan; más frecuen-
tes son las listas, que por su fungibilidad son raras en los archivos pa-
rroquiales, aunque se incluían en los libros de bautismos, dado que su 
anotación correspondía a los párrocos. Así, por ejemplo, el arzobispo 
de Burgos, Pacheco, en sus constituciones de 1575 mandaba que los 
confirmados se asentasen al final del libro indicando “el que le tuvo a 
la confirmación y el padre y madre del confirmado con día mes y 
año”166. Salvo que estuviesen así, corrieron la misma suerte que los 
demás registros parroquiales.  

En cuanto a la normativa, los concilios provinciales recogieron al 
pie de la letra lo dictado por Trento sobre la confirmación, lo que ex-
plica que muchos obispos se limitaran a lo mismo o a dar breves indi-
caciones en sus sínodos, y hasta el siglo XVIII no se publicaron ins-
trucciones específicas. Unos textos y otros, tanto los paralelos como 
los posteriores a Trento, son claros en cuanto a la programación, la or-
ganización y, sobre todo, la liturgia y la ceremonia. Pero, dado que era 
preciso hacer entender un sacramento que no era necesario para la sal-
vación y que no aportaba indulgencias o beneficios que el pueblo pu-
diera entender, los concilios provinciales y los sínodos tendrían que 
haber sido claros. Por otra parte, las ambigüedades o los aspectos con-
fusos de las definiciones emanadas de Trento justifican que haya dife-
rencias según las diócesis. No era fácil exponer la parte doctrinal de 
modo que la entendiesen los párrocos, que a su vez eran los responsa-
bles de hacerla entender a los feligreses, si es que ellos mismos la com-
prendían; ni que decir tiene que la comprensión del sacramento sería 
muy difícil para las gentes del común y más todavía si se les explicaba 
en castellano cuando ese no era su idioma. 

Llama la atención en los sínodos del período de Felipe II que 
unos hayan sido muy escuetos en este punto y otros muy prolijos, y 

  
166 Pacheco, Constituciones Synodales..., 20 y 248. 



- 131 - 

que no todos fuesen igual de expresivos o dedicaran más o menos es-
pacio a este sacramento. Es más, consideramos que los menos cuida-
dosos lo fueron adrede y para restarle importancia por parte de unos 
obispos que sabían de antemano que tendrían dificultades para impar-
tirlo o poca voluntad de hacerlo. Por ejemplo, el sínodo de Ourense de 
Manrique de Lara de 1544 se limitó a dejar claro el sacramento y así 
se mantuvo en esa diócesis hasta 1622. Las sinodales de Calahorra de 
1553 se corresponden con el sínodo de Juan Bernal de Luco167 y las de 
1601 de don Pedro Manso apenas dicen nada, salvo insistir en que se 
predicase la doctrina en vasco a las zonas afectadas. Solo en el capítulo 
quinto se dice que el sacramento aporta la gracia y la perfección del 
Espíritu Santo y que los curas tendrían que avisar tres veces al año –en 
domingo de cuaresma, San Pedro y Virgen de setiembre– de la impor-
tancia de recibirlo, así como de la cognación espiritual que contraían 
los padrinos. El sínodo indicaba que, si no había obispo en su pueblo –
lo que en esa diócesis como en las otras, sería difícil–, los curas tenían 
que mandar a los confirmandos a donde lo hubiese o a otro obispado, 
volviendo con un escrito que lo certificase; el cura tenía que anotarlos 
en un “libro que ha de tener”, pagando cien maravedíes de pena si no 
avisase. Es casi lo mismo que dicen las constituciones de 1575 de Bur-
gos del arzobispo Pacheco, en las que se subraya que pecaban mortal-
mente quienes no recibían en sacramento “por hacerle poco caso”168, 
y estas, a su vez, son casi las mismas palabras del obispo de Astorga. 

En la diócesis de Santiago, la normativa es muy sucinta, tanto 
porque lo dictado en Trento se recogió tal cual en el concilio provincial 
de Salamanca de 1565, como porque se dejó todo a criterio de los ar-
zobispos. Las primeras constituciones sinodales pos-tridentinas, las de 
1575 de Francisco Blanco169, ordenan a los rectores que, cuando su-
pieran que los prelados iban a visitar sus iglesias, amonestasen a sus 

  
167 Juan Bernal, Constituciones sinodales del obispado de Calahorra y La Cal-
zada (Lyon: s.i., 1555). 
168 Pacheco, Constituciones Synodales…, 20. 
169 Francisco Blanco de Salcedo, Constituciones Sinodales del Arzobispado 
de Santiago (Santiago de Compostela: Luis de Paz, 1601), 14. 



- 132 - 

feligreses adultos para recibir el sacramento y que para esto procurasen 
“estar confesados o al menos contritos de sus pecados”, conscientes de 
“lo mucho que le deven estimar y la piedad y religión con que a él se 
han de allegar y la culpa que incurrirán los que en esto fueran negli-
gentes”; además de recibirlo dignamente, llevando limpias las vendas 
que se usarían en el rito. Los sínodos posteriores se limitaron a corro-
borarlo, sin más. 

Muy diferentes son las constituciones del obispado de Astorga 
dictadas por fray Pedro de Roxas en 1592, muy prolijas y apoyadas en 
citas teológicas que incluyen referencias a los sínodos de Braga170. El 
prelado es muy específico en la organización de las visitas, en las que 
se habría que comprobar el estado de los libros de confirmados, de-
jando claro que “el ministro era siempre el obispo en su diócesis”. Pero 
luego se mezclan cosas, en especial sobre el parentesco, señalando que 
el Concilio lo había reducido a que “solo se contrae entre quien bautiza 
y confirma, y el bautizado y confirmado y sus padres, y entre los pa-
drinos y el confirmado y bautizado y sus padres”, incluso para quienes 
ya estaban confirmados antes de la publicación del Concilio. Podían 
ser padrinos marido y mujer “sin contraer entre sí impedimento alguno; 
ni siendo los confirmados y bautizados hijos propios”. Para alguien del 
común no era fácil entender esta fórmula, que se añadía a las afectaban 
al matrimonio. 

En cuanto al rito, con casi seguridad era igual de desconcertante. 
Pedro de Roxas explica con cuidado que su materia es el “chrisma, 
ungüento hecho de aceite” que “significa el olor de la buena fama” y 
tenía que “ser verdadero y puro de olivas”, aunque no necesariamente 
bálsamo de Siria, siendo “gravísima culpa no hacer el Sacramento con 
el Chrisma” bendecido por el obispo. Se explicitan las palabras en latín 
que correspondía decir, acompañadas por la señal de la Cruz en la 
frente del confirmado “y luego se le da un bofetón y la señal de la Cruz 
encima de los ojos, que es el lugar de la vergüenza, significa, que jamas 
por vergüenza se ha de dexar de confesar los misterios de la Cruz”. Por 
si no quedaba claro, el prelado matiza que “el bofetón se le da en 

  
170 Rojas, Constituciones sinodales…, 23. 



- 133 - 

memoria del que recibió el Señor, y por quitarle el miedo de todas las 
afrentas, que se le ofrecieren por Dios en aquesta vida, de suerte que la 
vergüenza ni el miedo no ha de ser parte, para que el que recibiere este 
Sacramento, no sea valiente soldado de Christo”. Además, era necesa-
rio que los confirmandos “traigan todos vendas de lienzo limpias, y los 
que fueren negligentes en esto, serán castigados”. 

Para convencer de su importancia, Rojas afirmaba que el sacra-
mento servía “para cobrar fuerzas cada día” y “se peca mortalmente si 
no se recibía por menosprecio, teniendo oportunidad”, además de ser 
obligatorio para “el que recibiere órdenes a sabiendas cometería sacri-
legio, aunque no incurriría en censura ni irregularidad”, y para los ni-
ños en caso de peligro de muerte. Los curas tenían que avisar a sus 
feligreses después del ofertorio de la misa una vez en cada año –el pri-
mer domingo de cuaresma– para que los vecinos mandasen a sus hijos 
y criados a confirmar, y los párrocos los registrarían en libros ad hoc, 
con los nombres de los confirmados y de sus padrinos. Sin embargo, 
ordenaba también a los curas que avisasen al obispo “cuando haya ne-
cesidad del Sacramento de la Confirmación”, lo que no se sabe qué 
quiere decir, aunque todo indica la falta de voluntad de recorrer la dió-
cesis en busca de los posibles confirmandos.  

Es precisamente el grado de incumplimiento lo que nos interesa 
más. En 1586 Andrés Cabrera y Bovadilla, obispo de Segovia y electo 
arzobispo de Zaragoza, afirmaba al respecto de este sacramento que la 
“negligencia de los Perlados en adminiſtrarle no carece de graue cul-
pación”171, a pesar de lo cual, nunca un obispo fue castigado por no 
hacerlo y, salvo algunas amonestaciones verbales o por escrito, no 
hubo acciones de corrección. Así pues, el incumplimiento era casi sis-
temático en el norte peninsular, como en América. La causa fundamen-
tal era que solo los obispos podían impartirlo en sus diócesis y esto los 
limitaba a hacerlo de forma asidua solo en sus sedes, de modo que en 
el resto de sus territorios confirmaban durante las visitas pastorales. Y 
ahí estaba el problema, ya que muchos no las practicaban o las hicieron 

  
171 Rey Castelao y Castro, “El sacramento olvidado”, 35. 



- 134 - 

mediante delegados o visitadores que no podían confirmar por no ser 
obispos.  

Esa realidad llegó a conocimiento del papa y las reconvenciones 
de este a Felipe II se contienen en la carta de 1594 que comentamos en 
otras páginas, donde se dice expresamente que los obispos “no ejerci-
taban la confirmación ni visitaban la diócesis” y, por lo tanto, eran acu-
sados por Roma de que “muchas ovejas jamás han visto a su Pastor”. 
Las visitas fueron el punto neurálgico y más problemático de la aplica-
ción de Trento, y al no realizarlas en persona, las confirmaciones se 
espaciaban hasta tal punto que muchos fieles morían sin haberla reci-
bido. Entre quienes respondieron a aquella carta estuvo el arzobispo de 
Santiago don Juan de San Clemente, quien se justificó –y justificó a 
los obispos gallegos– por las condiciones naturales del país, el enorme 
número de parroquias de cada diócesis, su pequeñez y ubicación, el 
clima y la dificultad de los caminos y comunicaciones, así como por 
problemas logísticos, de alojamiento y transporte, además de pretextar 
la edad, las otras obligaciones episcopales, etc. Tengamos en cuenta 
también lo que ya hemos dicho: la existencia de enclaves alejados de 
la matriz diocesana y numerosas excepciones que generaban proble-
mas de organización.  

Ahora bien, sobre el papel, el obispo actuaba como un padre sim-
bólico que reforzaba la fe de sus fieles, dándoles ejemplo a través del 
sacrificio que evidenciaba desplazándose por los difíciles paisajes de 
su diócesis, impartiendo doctrina y predicando, a la par que repartía 
limosnas. Por eso la confirmación tendrá un notable espacio en las bio-
grafías de los prelados, tanto peninsulares como de América. Si todo 
eso era cierto, también lo era la desidia de los prelados, por un lado, y 
los problemas de gobierno que suponían las ausencias prolongadas de 
la capital de la diócesis, por no recordar las dificultades y trabas que se 
oponían a las visitas pastorales por parte de monasterios, encomiendas 
de órdenes, señores, etc.  

Un factor que mencionan varias de las respuestas a la carta de 
Felipe II es la edad. Cuando don Juan de San Clemente llegó a Santiago 
tenía 61 años y tanto sus antecesores como sus sucesores, eran de edad 
avanzada debido a que era una diócesis de fin de carrera y en muchos 



- 135 - 

casos su estado físico les dificultaba los viajes. Por otra parte, la breve 
duración de los mandatos en tiempos de Felipe II hizo imposible que 
recorriesen sus diócesis completas y todavía menos que repitieran la 
visita, y los períodos de sede vacante aumentaban los lapsos entre dos 
confirmaciones. En las diócesis grandes era imposible llevar el ritmo 
de las más pequeñas. 

Una solución provisional aceptada por Roma era delegar en al-
gún obispo en tránsito, lo que no era fácil en los territorios del norte, 
alejados de las grandes rutas de viaje. No obstante, hay noticias de al-
gunos casos de delegación en obispos foráneos que estaban de paso 
por Cantabria, donde en una confirmación celebrada en Isla figura ha-
berla hecho en 1588 un monje irlandés172. La otra fórmula, más reso-
lutiva, era nombrar obispos auxiliares, pero era un asunto muy deli-
cado. Felipe II se negó a la propuesta del virrey de Perú, Francisco de 
Toledo, en 1570 para que fuesen designados obispos de anillo encar-
gados de confirmar durante las largas vacantes que se producían en 
América, pero el rey fue insistente en que lo hiciesen los titulares, dado 
que por experiencia dudaba de la moralidad de esos que él llamaba 
“obispos mercenarios”, cuyos excesos, abusos y faltas morales habían 
generado “simonías y desafueros”173. En sentido contrario, el papa 
negó a Felipe II la creación de un obispo titular que pudiese ordenar y 
confirmar en los territorios de la Orden de Santiago, o bien a los priores 
de León, que gobernaban territorios nullius con plena jurisdicción es-
piritual, pero para confirmar y ordenar tenían que recurrir a los obispos 
titulares. Así fue en los territorios del norte, lo que hemos documentado 
en la diócesis de Tui, donde los obispos confirmaron a los feligreses de 
las encomiendas.  

En todo caso, algún auxiliar hubo, como sucedió en Santiago en 
tiempos de don Francisco Blanco, donde lo fue don Bernardino Car-
mona, que quizá se encargó de ir a confirmar hasta ser nombrado ar-
zobispo de Zaragoza. Don Juan de San Clemente tuvo como auxiliar a 
Thomas Strong (1597-1601), de origen irlandés, pero nunca lo mandó 

  
172 Fonseca, El clero en Cantabria…, 185. 
173 Fernández Terricabras, Felipe II y el clero…, 237. 



- 136 - 

a confirmar en el rural, quizá para evitar problemas de comunicación 
verbal.  

Siendo los obispos los únicos encargados, para saber de su grado 
cumplimiento necesitaríamos que se conservase la documentación de 
base, ya que solo hay datos sueltos y poco sistemáticos. En 1575, el 
obispo de Mondoñedo don José del Yermo afirmaba en su visita ad 
limina haber ido a "trecientas y ochenta iglesias de su obispado, visi-
tándolas personalmente”174; no eran todas ni mucho menos, pero de 
ser cierto, está claro que se había esforzado. En Cantabria consta que 
hubo confirmaciones en 1588 en determinados pueblos (Isla, Noja); en 
1593 el arzobispo de Burgos, don Cristóbal de Vela confirmó en La-
redo y en 1601 lo hizo don Antonio Zapata. En Ourense hubo confir-
maciones en 1561, 1565, 1577, 1585, 1587, 1588, 1591, 1598, etc.175. 
En todos los casos se hacían en lugares determinados y eran los feli-
greses los que debían ir a recibirlo.  

Sería muy interesante seguir las trayectorias de los prelados a tra-
vés de las distintas sedes ocupadas por ellos para saber si su compor-
tamiento varió. Como ejemplo, recurrimos de nuevo a dos prelados 
compostelanos fundamentales en el impulso pos-tridentino. El pri-
mero, Francisco Blanco, en sus escritos se mostró como un gran de-
fensor de las visitas pastorales y según sus biógrafos, las practicó, pero 
por lo que sabemos, mientras fue obispo de Ourense lo haría en solo 
en 1561 y quizá 1565 y cuando ascendió a la mitra compostelana 
(1574-1581), parece que visitó algunos pueblos de la costa, pero todo 
indica que no lo hizo en el resto del territorio prácticamente nunca176. 

El otro es don Juan de San Clemente, con fama de haber sido 
diligente al respecto. Su biógrafo del siglo XVIII, Sanz del Castillo, 
insistió mucho en que visitó toda la diócesis de Ourense casi dos veces, 
algo difícil de creer, dado que tenía más de seiscientas parroquias. Lo 

  
174 Pazos, El episcopado gallego…, 3. 
175 Fonseca, El clero en Cantabria…, 185. Carnicero y González, “Los sínodos 
de don Juan de San Clemente”, 160. 
176 Rey Castelao, “¿Biografía o hagiografía?”, 89. 



- 137 - 

cierto es que 1582, 1583 y 1586 nombró visitadores y son estos quienes 
figuran en los libros parroquiales; por sí mismo estuvo en 1581 en San 
Nicolás de Novás, en 1583 en Prexigueiró, en 1586 Novas y Xinzo de 
Limia, es decir, en puntos concretos de la diócesis. Cuando fue reque-
rido al respecto, estando ya en Santiago, el prelado respondió en su 
visita ad limina de 1595 que llevaba ocho años en la diócesis y que, a 
pesar de visitar dos veces por año una parte de su territorio, no había 
podido completarla “por ser muy grande y constar de más de 1100 pa-
rroquias”; añadía la aspereza del terreno y las lluvias continuas, ade-
más de su edad y las incursiones de los “herejes ingleses”177. No exa-
geraba: la inseguridad de la costa era real, por los ataques de Drake 
(1589) y los de piratas berberiscos a A Coruña y otras villas. Su man-
dato en Santiago se inició en 1587 y se conservan algunas listas: en 
1591 y 1593 estuvo en Salnés, en 1598 y 1601 en la villa de Noia, en 
1599 en Cerveiro, etc., todos lugares situados en la costa, e incluso vi-
sitó y confirmó en la vicaría de Alba y Aliste en 1592 y 1594. Se puede 
obtener la impresión de que fue cuidadoso en Ourense, diócesis de en-
trada y de ascenso, donde mostró su celo pastoral, y mucho menos ac-
tivo en Santiago, de donde tenía difícil ascender. 

Lo que es más cierto es que los obispos solían celebrar varios actos 
de confirmación a lo largo del año en las capitales diocesanas, en las ca-
tedrales u otros templos, a los que acudían los confirmandos de la ciudad 
y de parroquias vecinas, incluidos los hospicianos. Se procuraba que las 
ceremonias fueran socialmente transversales y los obispos no perdían la 
ocasión para mostrar su superioridad sobre los cabildos y para hacerse 
visibles al pueblo. Así sucedía en Santiago, cuya frecuencia era mucho 
mayor que en el rural; dado que en esa diócesis había otras ciudades im-
portantes, en especial A Coruña, donde tenían su sede el Gobernador y 
la Real Audiencia de Galicia, los arzobispos las visitaban al iniciar sus 
mandatos impartiendo confirmación a esa elite.  

Siguiendo un modelo similar al de Borromeo, los recorridos de 
los obispos, al igual que las visitas, se organizaron a partir del mapa 
eclesiástico, potenciando el papel de los arciprestazgos. Lo más 

  
177 Pazos, El episcopado gallego…, 1, 108. 



- 138 - 

práctico era ir cada año en los meses mejores –de abril a octubre o no-
viembre– a un grupo de arciprestazgos limítrofes entre sí, fijando pun-
tos de referencia a los que se convocaba a los confirmandos de varias 
parroquias. Este método tenía la ventaja de que así funcionaba el sis-
tema de información. Dado que en casi todas las diócesis era muy ele-
vada la proporción de parroquias anejas, en la práctica se reducía el 
número a visitar, al servir las matrices como anfitrionas. 

Si se llevaba a cabo, no hay duda de que la confirmación era el 
rito más importante y vistoso de las visitas, pero su logística era cara 
¿quién asumía los gastos? Los prelados no iban solos sino acompaña-
dos por séquitos que era preciso alojar, alimentar y agasajar. Los en-
cargados de prepararlo todo eran los párrocos. Tenían que avisar con 
antelación suficiente de la visita; supervisar que los confirmandos 
cumplían las condiciones de serlo, asegurarse de que la recibieran y, si 
era en otra localidad, controlar de que se hiciera efectiva si ellos no 
estaban presentes. Cuando se confirmaban fuera, se constata que los 
curas de las parroquias receptoras se desentendían de cualquier control. 
La iglesia parroquial era el escenario prioritario, por lo que el cura de-
bía tenerla limpia y adaptada a la entrada de muchas personas, y faci-
litar a los feligreses la información sobre lo que tenía que llevar cada 
confirmando, es decir, una banda de tela de lino y una vela, pagados 
por los padres, claro está. 

De todo eso, lo más importante era que los curas debían formar, 
informar e instruir a sus fieles y servirles de guía espiritual sobre el sen-
tido del sacramento. ¿Pero ellos mismos entendían las condiciones para 
recibir la confirmación y sus contenidos? Los curas recurrirían a lo que 
los sínodos dijeran, ya que los textos canónicos estaban en latín y no se 
tradujeron hasta el siglo XVIII. Con ese instrumental tenían que explicar 
conceptos abstractos y, en amplios territorios, quienes los escuchaban 
eran en su mayoría iletrados y hablaban una lengua diferente.  

Siendo un sacramento socialmente transversal, las ceremonias, 
en teoría, tenían que ser colectivas y eso podía limitar o cercenar el 
valor propagandístico de la ceremonia sacramental. Las diferencias so-
ciales se impusieron por causas de honor, imagen o simbolismo, de tal 
modo que hubo confirmaciones individuales en espacios privados. Las 



- 139 - 

elites preferían las ceremonias particulares, en el oratorio del obispo o 
en los suyos propios, capillas, conventos, etc., en días sucesivos y con 
diferentes padrinos. 

 El último componente de este sacramento es el padrinazgo. 
Trento estableció en 1563 que en la confirmación tendría que haber un 
padrino que, simbólicamente, tocaba a los apadrinados durante la ce-
remonia y por ello generaba el mismo parentesco espiritual que el pa-
drinazgo de bautismo, afectando “al confirmado, al padre y madre de 
este, y a la persona que le tenga”, sin precisar más. Así pues, en los 
siguientes años se debatió sobre su número y personalidad; si tenían 
que estar confirmados; quién los elegía; qué obligaciones contraían, 
etc., y esto quedó reflejado en los sínodos, no siempre unánimes al res-
pecto.   

¿Era preciso estar confirmado para ser padrino o madrina de la 
confirmación? Sí, pero podía serlo en la misma ceremonia, unos minu-
tos antes; un joven no podría apadrinar a una persona de mayor edad; 
podían serlo hermanos y hermanas entre sí. Sin embargo, no había 
acuerdo sobre si podían serlo los padrinos de bautizo, lo que resulta 
contradictorio con lo anterior. En el catecismo de Pío V se encomen-
daba a los padrinos la formación de sus apadrinados “porque si los lu-
chadores necesitan de alguno que con arte y destreza les enseñe en qué 
manera podrán herir y matar al contrario, salvándose a sí mismo, 
¿cuánto mayor necesidad de maestro y director tendrán los fieles?”178. 
¿En el rural del norte, después de todo lo dicho, esto era verosímil? 

Ese parentesco seguramente fue, junto con lo ya dicho, algo muy 
difícil de entender para la población y más todavía en el rural, por más 
que los sínodos insistieran en ello. En el de Santiago de 1576 se indica 
a los párrocos que debían informar al padrino de que contraía paren-
tesco y el obispo de Astorga en sus sinodales de 1592 dice que los pa-
drinos, cuyos nombres debían asentarse en los libros de confirmados, 
contraían parentesco “que impide el matrimonio, aunque no el de los 
mismos padrinos” y “por eso nos parece saludable consejo, que los 

  
178 Rey Castelao y Castro, “El sacramento olvidado”, 35. 



- 140 - 

vecinos de los lugares no sean padrinos, por los peligros de los impe-
dimentos que puede haber y por los gastos de las dispensaciones sino 
que lo sean los mismos Curas o nuestros Capellanes ó criados”179.  

Un nuevo parentesco afectaría sobre todo a las comunidades re-
ducidas o aisladas y muy endogámicas o bien a sectores y grupos so-
ciales que por riqueza, familia o linaje practicaban una endogamia fre-
cuente para eludir a otros grupos sociales. De ahí el interés de las au-
toridades eclesiásticas en precisar el nuevo vínculo, toda vez que pro-
vocaba una multiplicación de lazos y la obligación de solicitar licencia 
para casarse. Es decir, más padrinos y madrinas limitaban un mercado 
matrimonial muy afectado ya por la consanguinidad y el padrinazgo 
de bautismo. No era nada fácil controlar estos lazos espirituales ya que, 
al no haber un reconocimiento oficial, en muchos casos esta podía ol-
vidarse si no había registros, lo que era lo más frecuente.  

Para solventar el problema, se recomendaba y así solía hacerse, 
que fuesen clérigos de las localidades visitadas. Hubo excepciones, 
claro está, y, así, por ejemplo, en la ceremonia de 25 de marzo de 1605, 
celebrada por el arzobispo don Maximiliano de Austria, cada confir-
mando llevaba un padrino, el mismo para cada grupo de hermanos y 
podía serlo de otros; en total se confirmaron 57 niños y niñas –varios 
con tratamiento de don o doña, pero también varios de padres desco-
nocidos– y entre los padrinos aparecen el licenciado Ortega Torque-
mada, el canónigo Salinas, el cardenal Calle, don Diego de la Rúa, etc., 
es decir, miembros del clero catedralicio. 

No podemos dar cifras de confirmados, algo que sería esencial 
como develador del triunfo de la fe o más bien el poder del obispo, de 
ahí que en las biografías de los obispos, como ya se dijo, se den núme-
ros elevadísimos que entraron a formar parte de la imagen de los pre-
lados. El cálculo de cuántos eran los susceptibles de ser confirmados, 
es una cuestión estadística complicada. En las diócesis del norte, el 
bautismo era administrado por un párroco por feligresía y en una que 
tuviera cien vecinos, serían unos 25 o 30 bautizos al año, mientras que 

  
179 Rojas, Constituciones sinodales…, 67. 



- 141 - 

en la confirmación era un único oficiante para cientos de parroquias en 
las que cada año nacían cientos de niños y niñas, si bien la mortalidad 
infantil-juvenil reducía la cifra y lo mismo hacía la emigración precoz. 
Siendo realistas, dado el efecto de la mortalidad hasta los siete a doce 
años –edades canónicas de la confirmación–, lo recomendable sería ir 
a confirmar mediando ese plazo para que se reuniera un número alto 
de candidatos. Pero esto no se cumplía y, salvo en períodos concretos, 
podían pasar muchos años entre dos confirmaciones.  

Además de la falta de campañas de confirmación, en el período 
que nos ocupa y mucho después, llama la atención que el descuido en 
la aplicación de este sacramento se refleja en la deficiente calidad de 
las listas. Carecen de un formato común y es evidente que se hacían 
con retraso si se celebraba en parroquia ajena, en cuyo caso los curas 
derivaban la responsabilidad a los padres de que los informasen de la 
confirmación de sus hijos. Al comienzo de las listas solía anotarse a los 
confirmados de más relieve social en la comunidad, cuando no fueron 
confirmados en privado. La presencia de familias completas evidencia 
la tardanza en la visita.  

¿Acudían todos pudiendo hacerlo? Precisamente, que los obispos 
confirmasen sin mirar la edad ni la condición de los candidatos, indica 
que lo hacían de forma “preventiva”, por cuanto no se sabía cuándo 
sería la siguiente ocasión. Así pues, se aceptaba una situación de hecho 
–en este caso, la mortalidad infantil– y confirmaban a niños y niñas de 
brazo. Desde el punto de vista de los fieles urbanos y rurales, no hay 
testimonios de cómo recibían la confirmación, sino solo la percepción 
por parte de las autoridades eclesiásticas sobre una indiferencia gene-
ralizada. La causa de esta sería la falta de compensación por recibir ese 
sacramento en términos de salvación o de un beneficio religioso visible 
o, al menos comprensible, y seguramente también por la falta de un 
sistema de punición de su incumplimiento. Quizá la prolongada in-
comparecencia de los obispos sin que la falta de confirmación tuviera 
consecuencias en los feligreses, relajaría posibles temores de estos, a 
lo que colaboraba la desidia del clero. Otro síntoma era el absentismo 
cuando las ceremonias se celebraban fuera de las respectivas parro-
quias y exigían un traslado y una inversión de tiempo; numerosas 



- 142 - 

personas, e incluso familias, que no acudían aun celebrándose en el 
propio lugar de residencia. El hecho de que en el ámbito rural las visitas 
de los prelados se produjeran en los meses con mayor carga de trabajo 
y de desplazamientos temporeros contribuyó a esas ausencias.  



 

 

 
 
 

5. El sacramento complicado: el matrimonio 

 
 
Con rotundidad podemos empezar diciendo que antes y después de 
Trento, antes y después de Felipe II, este sacramento y lo que lo ro-
deaba fueron un quebradero de cabeza para ambos poderes en esta 
cuestión crucial al afectar al epicentro mismo de la organización social, 
la familia, o al menos lo era para unos obispos elegidos por el propio 
rey. Desde las Leyes de Toro de 1505, que apenas fueron tocadas por 
Carlos V, hasta la Recopilación de Felipe II (1567), la monarquía su-
pervisaba las cuestiones relativas al matrimonio, de forma distinta a la 
Iglesia, pero en colaboración con los obispos y sin proponer nunca un 
control legal del matrimonio, al contrario que en Francia, aunque sí 
fijando disposiciones relevantes180.  

Otra cosa es que el acuerdo tuviese flancos débiles181, y no pocos, 
el primero de los cuales sería la difícil convivencia entre las competen-
cias concedidas a la Inquisición que afectaban directamente al matri-
monio y a la moral sexual –bigamia, proposiciones– y las de los obis-
pos, en quienes recaía gestionar la normalidad y localizar y castigar 
todo lo demás. En teoría, el marco ideológico de las leyes civiles y 
eclesiásticas se vio reforzado por una abundante literatura sobre la fa-
milia y el papel de las mujeres, pero, más allá de que era reiterativa y 

  
180 Fernández Terricabras, Felipe II y el clero…, 242. Ofelia Rey Castelao, 
“Femmes et héritage en Espagne au XVIIe siècle: stabilité légale et changements 
réels”, Dix-septième siècle 3 (2009): 244-265. Antonio Irigoyen López, “Estado, 
Iglesia y familia. La complejidad de los cambios legislativos y socioculturales”, 
en Familias. Historia de la sociedad, ed. de Francisco Chacón y Joan Bestard 
(Madrid: Cátedra, 2011), 569. 
181 Margarita Torremocha Hernández, coord. Matrimonio, estrategia y con-
flicto: (ss. XVI-XIX), (Salamanca: Ediciones de la Universidad, 2020. 

https://dialnet.unirioja.es/servlet/libro?codigo=782029
https://dialnet.unirioja.es/servlet/libro?codigo=782029


- 144 - 

moralizadora, en el espacio que nos ocupa apenas hemos detectado ese 
tipo de textos, que quizá no los conocían ni siquiera las personas letra-
das, salvo que hubieran sido obra de obispos o autores locales, y que, 
en cualquier caso, no llegaron al resto de la sociedad, menos todavía a 
la rural182. 

No hay duda de que el despliegue normativo fue notable, pero 
entre las normas y su cumplimiento existía una barrera firme, la inti-
midad personal y las puertas de la casa: lo que pasaba dentro pertenecía 
al foro privado, por muy precario que este fuese, y se mostró difícil-
mente penetrable. Sobre todo en las zonas rurales, en las que, más de 
un siglo después, se mantenían muchas prácticas que se daban por des-
terradas. Para valorar el impacto de las normas eclesiásticas, no solo 
de las emanadas del Concilio, y de las dictadas por la monarquía para 
aplicarlas, de nuevo no es suficiente ni apropiado utilizar solo fuentes 
de origen eclesiástico, ni tener como único ángulo de observación el 
religioso.  

Es decir, nuestra observación debería estar más atenta a la dimen-
sión familiar y social –cuyo gozne era el matrimonio–, e incluso a la 
económica. Es preciso, además, afinar en las diferencias zonales por-
que las circunstancias de cada territorio explican la diversidad de com-
portamientos y de la aceptación o no de los preceptos de Trento y de la 
monarquía, que dependía de la capacidad de reacción, de resistencia e 
incluso de asunción, si convenía. Dicho de otro modo, al observar las 
actitudes ante el matrimonio –único marco legal y moral para la prác-
tica del sexo– se comprueba que para la sociedad eran menos impor-
tantes las normas eclesiásticas que las disposiciones civiles y el incum-
plimiento de aquellas no se puede medir solo mediante lo que se ve, 
sino de lo poco visible o en los renglones ocultos, sin duda los indica-
dores reales de la resistencia a la imposición de valores ajenos cuando 
se trataba de gestionar la familia y sus intereses sociales y económicos. 

  
182 Ofelia Rey Castelao, “Literatura y tratadistas de la familia en la Europa de la 
Edad Moderna”, en Familia y organización social en Europa y América, siglos 
XV-XX, ed. de Francisco Chacón y otros (Murcia: Universidad, 2009), 211-231. 



- 145 - 

Así pues, es necesario ir más allá de la documentación normativa, 
la inquisitorial y de los tribunales eclesiásticos, porque la respuesta está 
fuera, en los archivos parroquiales –incluso si no los había, como ve-
remos–, en las escrituras notariales –apartamientos, convenios, concor-
dias, dotes, contratos matrimoniales, poderes para pleitos, etc.– y en 
los procesos de la justicia ordinaria local y de los tribunales de la Co-
rona, en todos sus niveles, ya que la mayor parte de los casos de con-
travención de las normas fueron a estos y no a los eclesiásticos. Pre-
viamente hay que tener en mente el esquema judicial y los ámbitos de 
competencia de cada jurisdicción con respecto a cada delito o pecado 
en esta materia y los cambios que introdujo Felipe II para reforzar la 
capacidad de control de la monarquía; la superposición legal –derecho 
real, legislación de la Iglesia, costumbres locales–, y la diversidad ju-
risdiccional –de ahí la importancia de los análisis territoriales– ya que 
por cualquier resquicio podía irse de nuestro control todo tipo de in-
cumplimientos y trasgresiones. La Iglesia no podía interferir en cues-
tiones de herencia o de la economía del matrimonio, reguladas por las 
leyes de la monarquía y por el aparato judicial, mediante el cual super-
visaba la validez del matrimonio y sus alteraciones.  

El matrimonio se establecía en régimen de bienes gananciales, 
cuya administración por el marido se reafirmó en la Recopilación, 
como también la reparación si el matrimonio se disolvía, o la gestión 
en caso de ausencias del cónyuge, tan frecuentes ya por entonces, 
como hemos dicho; y la no confiscación de los bienes de un esposo si 
el otro era acusado de un crimen, como sucedería en los casos judicia-
les que luego veremos. También se facilitaron las segundas nupcias de 
las viudas si aseguraban la herencia de sus hijos, lo que era una res-
puesta a la realidad de que eran más de la décima parte de los jefes de 
familia según el censo de 1591, y muchas más en zonas concretas del 
norte. En cuanto a la dote, se podía ceder por esta vía entre un quinto y 
un tercio del patrimonio de los padres, lo que daba ocasión a abusos y 
a excesos en las cuantías, por lo que la corona puso restricciones en 
1534 y 1575 para evitar el incumplimiento de compromisos y el en-
deudamiento de las familias sin otra intención que la ostentación enga-
ñosa. 



- 146 - 

Por lo que respecta a la herencia, respondía a la partición iguali-
taria entre hijos e hijas, pero se respetaban los fueros y costumbres y 
se permitía mejorar a uno o a una, lo que era el modelo dominante y, 
con lo anterior, constituyó una fuente constante de litigios. Los hijos 
“naturales” podían heredar si no había hijos legítimos, algo relevante 
en el contexto territorial del que hablamos, además de que veremos 
casos que los implicaban. La ley preveía que, si un hijo o una hija se 
casaban sin permiso o sin la edad legal, podían ser desheredados, lo 
que se reafirmó en 1563, en especial si se trataba de un matrimonio 
clandestino, sobre el cual la Iglesia y la monarquía coincidieron en po-
ner el foco para su erradicación. Sin embargo, es raro encontrar casos 
de exclusión de la herencia, por cuanto había que justificarlos muy 
bien: como ejemplo, en 1589 el escribano de Ourense Fernán Pérez de 
Lemos desheredó a su hija María porque en 1583 pretendió hacerlo sin 
su licencia ni la de su segunda mujer, forzando ella la situación al con-
vivir con el presunto novio, Pedro López Mosquera183, pero el pro-
blema fue a pleito. 

En sentido contrario, el poder civil castigaba los excesos de au-
toridad de los padres en cuanto a la falta de libertad o de voluntad de 
los hijos a la hora de casarse, que estaba en la base de muchos desacuer-
dos, de prácticas extramatrimoniales –amancebamiento, adulterio– e 
incluso de la bigamia. Ahora bien, tanto si se trataba de mayores como 
de menores de edad, la fórmula más elemental de eludir esa autoridad 
era irse de casa y buscar la vida en otros espacios, lo que también in-
cluía a los hombres casados que dejaban una relación que no les gus-
taba184.  

A ese marco pertenecía el norte peninsular, pero debemos señalar 
que una parte considerable de la población era hidalga en País Vasco, 
Cantabria, Asturias e incluso en la Galicia oriental, y podía utilizar su 
fuero especial para defender un concepto de la familia que sobrepasaba 

  
183 Citado en Gallego, Historia da muller…, 66. 
184 Ofelia Rey Castelao, “Movilidad y migraciones como formas encubiertas de 
emancipación y de resistencia en la Edad Moderna. Una reflexión”, Vínculos de 
Historia, en prensa. 



- 147 - 

al de la familia biológica y, si eran familias ricas y poderosas, sus com-
portamientos y hábitos transmigraban al resto de la sociedad rural. Eso 
no significa que, en el dominante modelo rural de familias en pequeñas 
explotaciones campesinas, las decisiones sobre la herencia y el matri-
monio tuvieran menos repercusión.  

La migración –de la que ya hemos hablado y que afectaba sobre 
todo a hombres solteros– no solo tenía una causalidad económica, sino 
de resistencia e incluso de desobediencia frente a decisiones paternas 
que desagradaban. A veces era suficiente desaparecer por una tempo-
rada, para lo que era útil ir a las siegas y a tareas agrícolas, o pasar a 
trabajar en ciudades y villas, sobre todo de Castilla. En otros casos, lo 
más prudente era irse sin retorno. Es llamativo que ninguna norma re-
ligiosa hiciese referencia a esa movilidad, que estaba en la base de los 
abandonos de hogar, los amancebamientos, la bigamia y otras irregu-
laridades y que, además, era la vía para la emulación de hábitos ajenos, 
en especial cuando el destino eran las ciudades. Es decir, en los sínodos 
no se condena la causa de fondo, como ya dijimos, por cuanto la Iglesia 
no podía coartar el movimiento de personas. 

Para quienes no se iban, el desacuerdo con las decisiones fami-
liares era atendido por los tribunales de la Corona, que revelan que las 
reglas del juego se rompían y derivaban en conflictos familiares o in-
tracomunitarios diluyentes de la teórica estabilidad de la familia. Salvo 
las separaciones matrimoniales y la bigamia, todo lo demás iba a los 
tribunales ordinarios y en apelación, aunque también en primera ins-
tancia, a la Real Chancillería de Valladolid o, en Galicia, a la Real Au-
diencia. La escalada de los pleitos de tipo familiar registrada en ese 
juzgado en la segunda mitad del siglo XVI es indesligable de los efec-
tos de una regularización del matrimonio mal digerida: baste decir que 
entre 1563-1600 se registraron 154 procedentes de la Galicia oriental 
y 220 de la occidental, en gran parte por dotes185, que eran solo el ex-
tremo visible.  

  
185 Isidro Dubert, Historia de la familia en Galicia durante la Época moderna: 
1550-1830, (Sada: O Castro, 1992), 326. 



- 148 - 

Así pues, es preciso tener en cuenta la realidad de las familias y 
sus particulares intereses y circunstancias, que siempre se anteponían 
a cualquier limitación legal y eclesiástica, esquivándolas con bastante 
facilidad. El cumplimiento o no de las normas respondía también al 
nivel de riqueza y de propiedad, o de si se tenía alguna condición pri-
vilegiada –hidalguía, clero– y de quien tenía el poder en la familia, y 
este dependía del modelo familiar. Aunque los datos son pocos y tar-
díos, en Cantabria de 1578 a 1607, la talla media de la familia oscilaba 
entre 3,29 y 3,82 componentes; el 57,25% eran nucleares, 13% exten-
sas y una décima parte, múltiples, llamando la atención que el 9,2% 
fuesen hogares de solitarios y otro tanto careciese de estructura. Con-
viene, además, señalar que en algunas localidades hasta una quinta 
parte de las familias disponía de criados o criadas, es decir, personas 
ajenas que formaban parte de la convivencia diaria y de cuya supervi-
sión moral eran responsables los amos y amas. En el interior de Galicia 
–antigua provincia de Lugo– había amplias zonas de familia troncal, 
pero el modelo dominante era la familia nuclear y de talla pequeña –
entre 3,6 y 4,5 personas–; por ejemplo, el mencionado padrón de San 
Clodio de 1580, lo demuestra con claridad, ya que el 76% de las fami-
lias eran nucleares y el 14,2% de los hogares eran unipersonales186.  

Si para las familias mejor situadas era importante mantener su 
patrimonio unido, igual de importante o más lo era para las otras, dada 
la pequeñez de las explotaciones campesinas, para lo que se empleó la 
opción de mejorar a un miembro de la prole y, como veremos, la con-
sanguinidad y otras fórmulas endogámicas menos visibles. Así pues, 
era clave también el número de hijos –en general menos de cuatro por 
pareja– y los efectos de la mortalidad infantil, que podían cambiar las 
estrategias de las familias al reducir el número de herederos posibles. 
La elevada edad nupcial explica que la natalidad fuese baja, al mismo 
tiempo que era una de las formas de control de la sucesión, junto con 
el elevado número de solteros definitivos. No es baladí comentar que 
el período de Felipe II coincidió con un fuerte crecimiento 

  
186 Lanza, Miseria, cambio… 73 y 355. Fernández González, O padrón de San 
Clodio…, citado. 



- 149 - 

demográfico en este territorio, que desembocó hacia 1580 en una ra-
lentización y en la fortísima crisis de los años finales XVI, cuando los 
contagios pestíferos trastocaron el comportamiento vital de las pobla-
ciones rurales y urbanas, sin respetar las jerarquías sociales. 

En el epicentro, como en todas partes, estaba el matrimonio, so-
bre el que estaba casi todo dicho en los sínodos anteriores a Trento, se 
mantuvo en los sínodos paralelos y se confirmó en los concilios de las 
provincias eclesiásticas y en los sínodos posteriores. Lo que no aseguró 
resultados incluso muchos años después, empezando por lo más sim-
ple, que era el registro de los matrimonios. Siempre se ha interpretado 
la falta de libros parroquiales por la desidia de los párrocos y su absen-
tismo, pero hay otros factores, uno de los cuales es estadístico: el 
enorme número de parroquias difuminaba el control por parte de las 
autoridades eclesiásticas y, además, al ser en su mayoría muy peque-
ñas, el número de bodas era muy corto, de modo que podía ser que no 
las hubiera en algún año.  

En Cantabria pocos registros se iniciaron en tiempos de Felipe II: 
solo había libros de casados anteriores a 1575 en el 2,24% de las pa-
rroquias; el 4,3% de 1575 a 1600 y el 11,72% de 1600 a 1625, de forma 
que el 70,86% es posterior a 1650, un siglo después de Trento187. Lo 
mismo sucedía en los demás territorios del Norte –como en la Francia 
occidental188–, siempre más tardíos que los de bautismos, que a su vez 
eran fundamentales por contener el nombre de los padrinos y para pre-
caver casos de parentesco espiritual o de matrimonios clandestinos o 
sin dispensa de consanguinidad. Esto se ve claramente en el registro de 
bautismos de Motrico (Guipúzcoa) cuando el cura anotó en el acta de 
bautismo de Mari Joan, nacida en 1567, hija de Sancho Davil y Pas-
cuala de la Herrería que “fuimos todos convidados al bateo en su casa 
del dicho Sancho donde los casamos a los dichos Sancho y Pascuala 
por virtud de la dispensación apostólica absolviéndoles primeramente 
de la excomunión en que habían incurrido por haberse casado 

  
187 Lanza, La población y el crecimiento…, 43. 
188 Croix, La Bretagne…, 80. 



- 150 - 

clandestinamente” por tener cuarto grado consanguinidad “y la bula 
queda en los dichos”189. 

La falta de anotación facilitaba todo tipo de incumplimientos al 
no generarse un documento acreditativo del sacramento, como se cons-
tata en los casos de bigamia. Según los sínodos desde mucho antes de 
Trento, tenía que hacerse un acta con los nombres de los contrayentes 
y de los testigos y la firma del sacerdote oficiante para acreditar la va-
lidez del enlace: al no haberlas, la impunidad estaba asegurada. Dado 
que los curas eran en su mayoría de presentación por parte de casas 
poderosas –las primeras interesadas en la opacidad documental–, ha-
bría algo más que desidia. Además, contradiciendo las reiteradas órde-
nes de los obispos, los párrocos participaban en ceremonias irregulares 
–matrimonios clandestinos o sin dispensas–, o bien casaban a sus pro-
pios hijos, a sus nietos o a sus barraganas. ¿De verdad tenían interés en 
registrarlos?  

Para asegurar la validez de un matrimonio –voluntad de con-
traerlo, libertad de hacerlo, existencia de compromisos, promesas o bo-
das anteriores–, la clave estaba en las amonestaciones en tres domingos 
para que los posibles impedimentos fuesen denunciados por los veci-
nos. Si la pareja no era de su parroquia, el cura tenía que pedir permiso 
a los otros párrocos y preguntarles si algo impedía la boda. Las familias 
debían declarar si había consanguinidad, parentesco espiritual o com-
promisos –no digamos ya si había la sospecha de un matrimonio pre-
vio– porque se temían consecuencias –problemas de herencia, autori-
dad paterna, desigualdad económica, bigamia, separaciones– y el des-
orden social que podían generar en la comunidad. Sin embargo, se elu-
dían con gran frecuencia, tanto por connivencia de vecinos y parientes, 
como porque los párrocos no cumplían la misa dominical –apenas la 
había cada dos o tres semanas en muchas parroquias de la diócesis de 
Santiago190– y los fieles tampoco acudían con asiduidad. Contaba tam-
bién el mal ejemplo de los poderosos, que obtenían con facilidad dis-
pensas de amonestarse. Lo más fácil era eludir las parroquias de 

  
189 Mikelarena y Valverde, “Ilegitimidad y exposición”, 271. 
190 Barreiro, “La diócesis de Santiago”, 186. 



- 151 - 

residencia de los novios, para evitar a quienes los conocían a ellos y a 
sus circunstancias, de modo que el sínodo compostelano de 1576 de-
nunciaba que, al haber párrocos que ponían impedimentos para casar 
“se suelen pasar a vivir a otras feligresías donde no se sabe del dicho 
impedimento” por lo que se mandó, bajo pena de ocho ducados, que 
los rectores no casaran “a los que de poco tiempo atrás hubieren venido 
a sus feligresías sin que primero se hagan las amonestaciones en las 
parroquias a donde ante vivían firmadas por el rector que las hizo”191. 

Las normas también fijaban la dimensión lúdica de las bodas; la 
interpretación de las ceremonias; los tiempos litúrgicos; quién podía 
oficiarlas; el número y las condiciones de los testigos y la presencia de 
los padres o tutores, facetas relevantes porque podían dar lugar a in-
cumplimientos, distorsiones y conflictos, como sucedía de forma cons-
tante. Los testigos tenían especial importancia: en Galicia solían ser 
vecinos cercanos, o sacristanes y mayordomos de las parroquias, salvo 
si se trataba de clases acomodadas. En todas partes eran importantes 
porque podían ser llamados a declarar en cualquier conflicto que pu-
diese surgir a posteriori –separaciones, divorcios, anulaciones–, para 
dar cuenta de la validez de los matrimonios, por lo que sus nombres 
tendrían que figurar en las actas de casamientos. El sínodo de Burgos 
de 1533 especificó que los testigos en causas matrimoniales debían ser 
mayores de edad y ser examinados por vicarios diocesanos, jueces u 
hombres de letras, para evitar posibles daños espirituales y materiales. 
Se castigaba la presencia de testigos –conscientes o no– en matrimo-
nios sin dispensa, secretos o sin amonestaciones, por lo que se les con-
denaba con la excomunión con todas sus consecuencias, como dice el 
sínodo de Ourense de 1543-44192.  

Las ceremonias debían hacerse de día, in facie ecclesia, a toque 
de campana y en los tiempos en que las bendiciones no estuvieran 
prohibidas y siempre en la parroquia de la novia, no en ermitas o mo-
nasterios, casas y propiedades privadas (Oviedo y Astorga, 1553). En 
algunas diócesis era el cura de la novia quien debía oficiar y en todas 

  
191 Contreras, El Santo Oficio…, 646. 
192 Synodicon Hispanum..., 240. 



- 152 - 

era así, si la pareja no era de su parroquia; el oficiante tenía que pedir 
permiso a los otros párrocos y preguntarles si había impedimentos para 
celebrar la boda. Sin embargo, las clases poderosas a las que corres-
pondía dar ejemplo, no obedecían las normas para preservar su dife-
renciación: por ejemplo, el 14 de mayo de 1562, Catalina de la Cámara 
y el licenciado Álvaro Rodríguez de Araujo se casaron en Ourense “un 
domingo al caer la noche”, en su casa y con asistencia de varios canó-
nigos de la catedral, escribanos y bachilleres en condición de testi-
gos193. Es decir, en nada se respetó la normativa por parte de los pri-
meros obligados a cumplirla.  
 
5.1. Las contravenciones prenupciales de la moral sexual 

 
Inquisidores y tribunales episcopales se preocuparon menos de 

los actos que de las ideas subyacentes, es decir, importaba menos la 
práctica del sexo fuera del matrimonio que inculcar un sentido de pe-
cado y evitar que la libertad de pensamiento condujese a acciones he-
terodoxas y esa función la asumió la Inquisición. Así pues, la mayoría 
de los procesados lo fueron por hacer afirmaciones desviadas del 
dogma, pero hasta pasados los años centrales del XVI no se aprecia 
que se persiguieran, de modo que, por ejemplo, el tribunal de Calahorra 
apenas juzgó casos hasta 1560. Fue clave la carta acordada remitida 
por la Suprema en 1573 dando instrucciones a los tribunales locales 
para que tratasen como herejes a quienes creían que la fornicación sim-
ple no era pecado mortal, atribuyéndose así la jurisdicción sobre un 
ámbito que tradicionalmente no había estado bajo control inquisitorial; 
al año siguiente, esa indicación se incluyó en los edictos de fe de las 
visitas. Activado ese renglón, el máximo se alcanzó en los años 
ochenta y noventa con 141 y 96 casos respectivamente en el caso de 
Logroño194. En el tribunal de Santiago, la mayoría de las condenas lo 
fue también por proposiciones (56,3%). Como escribió el inquisidor 

  
193 Gallego, Historia da muller..., 65. 
194 Bombín, La inquisición en el País Vasco…, 165. 



- 153 - 

Montoya en 1586 la gente “es tan rústica que hay muchos fornicarios 
y renegados y por ser tantos sería cosa posible ni extendiese a darles 
mayor pena”195. Años después, los inquisidores seguían denunciando 
esa actitud.  

Los procesos revelan lo mismo que otras fuentes, es decir, la falta 
de sentido de que las relaciones sexuales fuera del matrimonio fuesen 
pecado, lo que las autoridades eclesiásticas y la Inquisición atribuían a 
la ignorancia de la doctrina y a la no interiorización de las normas que 
regulaban la vida privada196. El tribunal compostelano no actuó de 
modo diferente a otros y se centró en las opiniones expresadas en pú-
blico, ya que se acercaban a la herejía, pero apenas persiguió las prác-
ticas, quizá por las escandalosas faltas a la moral sexual de su propio 
personal tanto civil, como familiares e incluso algunos comisarios. La 
falta de instrucción de los campesinos era alegada por los inquisidores 
para justificar la relativa blandura de los castigos a las manifestaciones 
sobre la simple fornicación, de modo que entre 1574 y 1600 solo juzgó 
a 131 hombres, solteros en el 52,6%, 22% casados y 9,1% viudos, y 
9,1% clérigos, y a 43 mujeres, solteras el 60,4%, casadas el 1,7% y 
viudas el 23,2%, unos y otras de entre veinte y treinta años. La mayoría 
lo fue después de la carta acordada de 1573. Llama la atención el ele-
vado porcentaje de clero con faltas de moral, en especial por proposi-
ciones y un 4,1% por solicitación. En fin, según informaban los inqui-
sidores a Madrid en 1585 no quedaba otra opción que la tolerancia por-
que 

 
“entendemos por experiencia y estamos persuadidos que los más que 
pretendemos de los naturales de estos reinos en donde hay mucha falta 

  
195 Contreras, El Santo Oficio…, 506. 
196 Jean-Pierre Dedieu, “El modelo sexual: la defensa del matrimonio cristiano”, 
en Inquisición española: poder político y control social, ed. de Bartolomé 
Bennassar (Barcelona: Crítica, 1984), 270-283. Stuart B. Schwartz, “Pecar en co-
lonias: mentalidades populares, Inquisición y actitudes hacia la fornicación sim-
ple en España, Portugal y las colonias americanas”, Cuadernos de Historia Mo-
derna 18 (1997): 51-67. 



- 154 - 

de doctrina especialmente entre labradores y rústicos dicen a tontas y sin 
saber lo que dicen y por ignorancia que el tener acceso carnal un soltero 
y una soltera no es pecado y no con ánimo de heretical y como de ordi-
nario las justicias de este reino disimulan con los tales y no los castigan 
aunque estén amancebados como debieran piensan que el acceso carnal 
como no tenga circunstancia que agrave no es pecado”197. 
 
Prometían endurecer el castigo, pero las cosas no cambiaron. En-

tre los reos hallamos los efectos de la migración del campo a la ciudad, 
entre las mujeres en especial: solían ser criadas muy seguras de que 
fornicar no era pecado en sus aldeas, sin que en esto se diferenciasen 
de otros territorios, por lo que no repetimos los casos ya publicados, 
salvo el de Leonor Varela, de Lousada (Ourense), quien decía de sí 
misma que “buena estaría yo si tres hijos que tengo los he habido de 
tres mancebos solteros si hubiera hecho un pecado mortal con cada uno 
de ellos, habría estado toda mi vida en pecado”198. Sin duda procedían 
de donde la libertad sexual era más amplia y con más opciones para su 
práctica, y desconocían o no compartían los valores de una sociedad 
que les era ajena199. Más eran los hombres que se pronunciaron a este 
respecto y que fueron detectados por la Inquisición, al estilo de lo que 
le pasó en 1590 al tabernero Alonso de Masive, de 32 años, vecino de 
Sorbeira, diócesis de Astorga, condenado a pagar cuatro mil maravedís 
por decir que “amancebarse no era pecado ni ninguna fornicación si no 
era con mujer casada o con parienta”200.  

Relacionado con esto se añadía la incomprensión de la virginidad 
de María. Inés Rodríguez, conversando con unas vecinas, decía que 
“nuestra señora había sido madre como todas las mujeres” y en 1601 
Gregorio Rodríguez, un labrador de 52 años, manifestó ante su párroco 
que “antes de parir estaría Virgen pero después quedaría corrompida”, 
repitiéndolo tras ser regañado por el cura y por ello fue excomulgado 

  
197 Contreras, El Santo Oficio…, 628. 
198Contreras, El Santo Oficio…, 633-638. 
199 Gallego, Historia da muller…, 98. 
200 Garcia Tato, “La diócesis de Astorga”, 133-356. 



- 155 - 

y procesado en Santiago201. Es decir, las proposiciones reflejaban el 
desconocimiento o la no aceptación de mensajes que encajaban mal en 
la lógica mental del rural. 

Esto nos lleva a la trascendencia real de lo que se decía muchas 
veces sin más, es decir a aquellos síntomas menos punibles como la 
convivencia entre solteros. Si compartían una relación sexual y mesa y 
manteles de forma pública y a vista de los vecinos, era calificada como 
amancebamiento. Su frecuencia, por todas partes y, en especial en los 
territorios del Norte, se basaba en la laxitud de la opinión al respecto y 
en la debilidad del castigo, que solo era aplicable si derivaba en escán-
dalo y en reincidencia, o si el hombre mantenía o vestía a su compa-
ñera. En todo caso, plantean la cuestión subsidiaria de cuál era la acti-
tud de las familias, dado que a la hora del matrimonio la afinidad “por 
fornicación agora solamente impide y dirime al matrimonio dentro del 
segundo grado”, como recogen, por ejemplo, las sinodales de Astorga 
de 1592202.  

Con respecto a la permisividad de los párrocos, en realidad, solo 
podrían castigar a la pareja con un apercibimiento público. No obs-
tante, el arzobispo Pacheco de Burgos era contundente en sus capítulos 
de 1575 sobre que no se podía permitir el amancebamiento de solteros, 
si es que así se entendía por parte de los fieles, porque solo el de cléri-
gos y de casados estaba explícitamente condenado en las “leyes civiles 
y de estos reynos”, ya que “decir que no es pecado, sería heregía”. Se-
gún este prelado, era frecuente en los territorios de su diócesis que 
“muchos que están amancebados por vivir con mas libertad en su pe-
cado y amancebamiento se van a vivir de unos lugares a otros donde 
dicen y afirman estar casados en uno y con solo decirlo ellos los con-
sienten vivir y cohabitar juntos”, es decir, condenaba el consentimiento 
social. Como medidas de prevención impuso a los curas en 1575 que 

  
201 Contreras, El Santo Oficio…, 504 y 670. 
202 Rojas, Constituciones sinodales…, 45. 



- 156 - 

no los admitiesen en los actos litúrgicos de la iglesia hasta que proba-
sen estar casados, lo que debían hacer en un plazo de quince días203.  

Que no le faltaba razón al arzobispo lo demuestra un caso regis-
trado en Galicia de un matrimonio fingido, muy revelador de lo que la 
movilidad permitía: se trata de una causa iniciada por una mujer que, 
tras una larga convivencia con un hombre, con quien protagonizó un 
verdadero periplo migratorio, no pudo probar que se hubiese casado 
con ella, de modo que acabó demandándolo por impago de servicios. 
El 6 de diciembre de 1569 María Álvarez interpuso una demanda con-
tra Juan Saavedra Prego, vecino de Baiona, ante el provisor eclesiás-
tico de Ourense, diciendo que “como marido y mujer se trataron y vi-
vieron en la ciudad de Sevilla por nueve o diez años y luego habían 
pasado a vivir a la villa de Redondela”, cercana a Vigo, durante tres 
meses y hacía otros dos “a esta parte había venido a esta ciudad e mu-
dado el nombre e hábito que no quería reconocerle por su legítima mu-
jer ni hacer vida maridable con ella”. María, que no sabía firmar, soli-
citó al provisor que le tomase confesión y lo compeliese a vivir con 
ella o lo llevasen a prisión, además de pedir un procurador de oficio en 
atención a ser mujer pobre. Se les tomó declaración a los dos y a él se 
le dio la ciudad por cárcel, volviendo a la prisión episcopal cuando 
fuese requerido. María declaró más tarde que “yo serví once años a 
Juan de Saavedra que por otro nombre se llama Juan Álvarez en aque-
llo que le mandaba y una mujer honrada podía servir” y que él no que-
ría pagarle el trabajo que ella valoró en diez ducados anuales “porque 
le crié sus hijos y anduve con él muchas tierras en Sevilla y en Málaga 
y en Bayona, Salamanca, Valladolid, Medina del Campo y en este 
reino de Galicia y llevé sus hijos en mis brazos y goberné su casa”; 
pedía también cincuenta ducados que él le había cobrado de unos ves-
tidos. Sin embargo, a él se le levantó la prisión porque no había tal 
vínculo, de lo que María apeló a la Real Audiencia de Galicia. Este 
tribunal dio auto a su favor y Juan fue llevado a la cárcel, decisión que 
recurrió; en 28 de febrero de 1570 dio un poder –que no supo firmar– 
para que los procuradores de la Audiencia atendiesen su petición, 

  
203 Pacheco, Constituciones Synodales…, 134 y 290. 



- 157 - 

negando que María lo hubiera servido y que él le debiese dinero, aun-
que sí le había criado un hijo que murió204. Fijémonos en que, como 
en otros casos, él cambió su nombre. 

Los casos que fueron a parar a la justicia civil partían de denun-
cias por otros motivos. Por ejemplo, cuando en 1572 Juan de Castro, 
de 20 años, e Inés de Lugo, de 30, fueron llevados a la cárcel de la 
jurisdicción de Pobra do Brollón (Ourense), su denunciador era el pá-
rroco de la villa, Juan Díaz, de quien Inés era criada, después de haber-
los encontrado “acostados en la cama cuando él volvía de haber ido a 
podar sus viñas y hallándolos así llamó la justicia y los hizo apren-
der”205. Dos testigos, Margarita de San Vicente y su hijo Juan los había 
visto “besar y retozar y que el clérigo los halló en la cama y que es 
grande bellaquería”. La cuestión de fondo era si los dos eran criados 
del cura. Los demás testigos, todos hombres, vecinos de parroquias 
cercanas y analfabetos, repitieron lo mismo, salvo Juan Besteiro, quien 
aseguró que Inés había parido dos veces, no sabía de quién. La Au-
diencia se limitó a dar provisión y a nombrar un tutor a Juan por cuanto 
uno de los testigos aseguró que era de poca edad y entendimiento. Por 
los mismos años, en la causa inquisitorial contra María Alfonso, de 19 
años, casada, ella reconoció haber estado amancebada de soltera du-
rante un año y medio, sin ser castigada, pero que lo fue tras afirmar que 
mejor estar así que mal casada ya que “entonces estaba en servicio de 
Dios y que dende que se casara estaba en servicio del diablo”206. 

Ilegitimidad, concepciones prenupciales y abandono y exposi-
ción de niños son indicadores de una realidad mucho más profunda que 
todo eso. En las sociedades del norte se calificaba de ilegítimos a todos 
los nacidos fuera del matrimonio canónico. Aunque no hay cifras hasta 
el siglo XVII, es muy significativo que en Durango (Vizcaya) entre 
1601 y 1620 la ilegitimidad fuese del 12,03% y del 9,97% entre 1631 
y 1650, bajando solamente desde los años sesenta; en los valles cantá-
bricos y meridionales vascos, en 1630-39 era del 9,5%, y del 9,9% en 

  
204 ARG, Real Audiencia, 23673-40. 
205 ARG, Real Audiencia, 25113-41.  
206 Contreras, El Santo Oficio…, 641. 



- 158 - 

la década siguiente, sin descenso a menos del 8% pasado ya 1680, al 
contrario que en Navarra, en cuya mitad occidental el porcentaje era 
muy bajo207. En el otro extremo, en las penínsulas atlánticas de Galicia, 
entre 1592 y 1599 en la feligresía de Armenteira, sede de un monaste-
rio cisterciense, eran ilegítimos el 9,8% de los nacidos; en la década 
siguiente el 10,3% y en 1610-19 el 14,7%, sin ser menos de 10% hasta 
mediado el XVII; ampliando la muestra a diez feligresías, en 1610-19 
la media fue de 7,45%, y en los años veinte de casi el 10%208. 

Empleando otros indicadores se constata lo mismo. Por ejemplo, 
en el padrón de la jurisdicción de San Clodio, en Ourense, en 1580, en 
el 8,6% de 443 grupos familiares había uno o varios hijos naturales o 
ilegítimos que vivían con sus padres o madres o residían en casa ajena; 
había hombres solteros que tenían a los suyos; 21 matrimonios con hi-
jos anteriores a casarse; y más había en casas con sus madres solteras 
o viudas209. En los expedientes de candidatos nativos del País Vasco a 
órdenes militares en tiempos de Felipe III, más de la quinta parte eran 
hijos de parejas sin haberse casado y el 81% de los ilegítimos eran fruto 
de uniones prematrimoniales –muy por encima de la media–, predo-
minando los hijos naturales; quienes pasaron a América siguieron el 
mismo comportamiento210.  

Es decir, en el norte, la Iglesia tuvo que adaptarse a la realidad y 
el concubinato se mantuvo con fuerza, sin que generase rechazo social. 
El celibato femenino, muy alto debido a la emigración de hombres jó-
venes, favorecía la ilegitimidad. Más allá de consideraciones morales, 
esos hijos eran fuerza de trabajo, no lo olvidemos, y en territorios como 

  
207 Mikelarena y Valverde, “Ilegitimidad y exposición”, 283-292. Iñaki Bazán 
Díaz, Delincuencia y criminalidad en el País Vasco en la transición de la Edad 
Media a la Moderna (Vitoria-Gasteiz: Departamento de Interior, 1995), 276, nota 
389. 
208 José Manuel Pérez García, Un modelo de sociedad rural en la Galicia costera 
(Santiago de Compostela: Universidad, 1979) tabla 4-09 del apéndice. 
209 Sandoval y Fernández, “Juntos en una casa”, 199. 
210 Ernesto García Fernández, Religiosidad y sociedad en el País Vasco (s. XIV-
XVI), (UPV: 1994), 56. 



- 159 - 

el vasco, por su sistema de herencia, se trataba con frecuencia de hijos 
de relaciones adúlteras de hombres casados que buscaban un heredero 
varón211. En Cantabria, la soltería definitiva estaba asentada y a fines 
del siglo XVI era extraordinario el número de mozas solteras registra-
das en los padrones; las normas preventivas y coercitivas de los conce-
jos las inducían a incorporarse al servicio doméstico y, por lo tanto, a 
una familia212. La emigración de los hombres, en especial los exclui-
dos de la herencia, redujo el mercado matrimonial al irse jóvenes que 
en muchos casos se casaron en los lugares de llegada, no retornaron o 
fallecieron, si bien las ausencias masculinas dieron a las mujeres más 
oportunidades para heredar. 

Aunque, por defecto de registro, sabemos muy poco al respecto, 
es importante señalar que por entonces ya eran un problema los niños 
y niñas abandonados. Al menos en Galicia, se intuye la importancia de 
este hecho por cuanto desde 1524 estaba asentada la casa de expósitos 
creada en el Hospital Real de Santiago.  

Otro síntoma que no se puede soslayar sobre las faltas morales es 
la rápida expansión de las enfermedades de transmisión sexual, en es-
pecial de la sífilis, que afectaban a personas de cualquier condición so-
cial y que revelan el efecto combinado del incumplimiento de las nor-
mas y de la movilidad territorial; por ejemplo, en un pleito de 1593-97, 
Marina Uriondo, de Miravalles, fue acusada de ser manceba del bachi-
ller y clérigo de Hernani Hortuño Rotalde, ser mujer de mala vida y 
costumbres, desmandada de lengua y estar "perdida de buva", mal “del 
que ha contagiado a personas que por su honestidad no se dudará”213. 
La proliferación de casos obligó a abrir hospitales especializados. En 
1574 el arzobispo don Francisco Blanco creó en Compostela un hos-
pital para su tratamiento, como ya hiciera en sus gobiernos en Ourense 
y Málaga. La responsabilidad se puso en las mujeres y en la prostitu-
ción, pero ya a fines del XVI la proporción de mujeres casadas y de 

  
211 Bazán, Delincuencia…, 282. 
212 Lanza, La población y el crecimiento… 56. 
213 ARCHV, Sala de Vizcaya, caja 195-5. 



- 160 - 

niños contagiados induce a afirmar que eran ellos los transmisores, al 
margen de toda prudencia y de toda condena religiosa214. 

 
5.2. La falta de libertad y sus derivaciones 

 
La laxitud social a la hora de legitimar uniones, a la que colabo-

raron los clérigos, implicó la validación de matrimonios forzados por 
los padres e incluso por quienes podían tener interés en el patrimonio 
de dos personas. Nada garantizaba la libertad al casarse –en especial la 
de las mujeres–, empezando por la edad de matrimonio. En los sínodos 
paralelos al Concilio ya estaban prohibidas las bodas de menores de 
siete años, pero solo algunos señalaban la edad mínima, catorce años 
ellos y doce ellas. No obstante, la mayoría legal era 25 años, lo que 
implicaba un amplio margen para organizar estrategias familiares. En 
general, la edad nupcial se situaba en torno a esa cifra, desde la frontera 
con Portugal –25 años en Galicia– y la de Francia –26 en el País 
Vasco–, pasando por Asturias (23,6), lo que diferenciaba estos territo-
rios de los modelos precoces meridionales. En teoría, la voluntad de-
pendía también de que se conociera la doctrina –lo que era dudoso–, 
que contenía explícitamente el consentimiento de los contrayentes, lo 
que no se respetaba. Es llamativo que este punto sea muy débil en todos 
los sínodos y su poca incidencia en la formación religiosa: es decir, 
imperaban la preocupación moral y la formalidad litúrgica. 

Los matrimonios de menores, como otras irregularidades, apare-
cen de modo fortuito en la documentación y es preciso tener cautela al 
interpretar, por ejemplo, el mandato contenido en los capítulos de la 
archidiócesis de Burgos de 1575 cuando el cardenal Pacheco afirmaba 
que “andando por las montañas hemos visto escándalos sobre aver des-
posado los niños menores de seys años”, lo que condenaba recordando 
que la edad mínima de las niñas era de siete, sin decir nada de los niños, 

  
214 Ofelia Rey Castelao y Baudilio Barreiro Mallón, Pobres, enfermos y peregri-
nos. La red asistencial gallega en el Antiguo Régimen (Vigo: Nigratrea, 1998), 
91-120. 



- 161 - 

por cierto215. Por otra parte, cuando el matrimonio era temprano, podía 
ser que la convivencia se retrasase posponiendo las relaciones físicas 
durante varios años; es de suponer que era una de las prácticas más 
propias de las familias hidalgas y con patrimonio que de las demás, y 
que dependería de las fórmulas de transmisión de la herencia. 

Salvo casos muy obvios, la falta de registros parroquiales traspa-
saba todo el control a los vecinos y a los clérigos que estuvieran dis-
puestos a denunciar esas situaciones, ya que difícilmente lo harían los 
propios interesados que, además de menores, necesitarían el permiso 
de padres o tutores para hacerlo. Los problemas derivados de la edad 
insuficiente fueron atendidos por los tribunales civiles. Por ejemplo, en 
1560, Felipe de Alba, representando a Catalina da Mariña, “su menor”, 
denunció ante la Audiencia de Galicia a Gabriel Fernández por las 
amenazas y solicitudes de este para que la joven se casase con su hijo 
y en 1593, Juan de Aguiar pleiteó con Teresa Álvarez, para que diese 
libertad a una nieta suya con el objetivo de “deliberar su casamiento216. 
La falta de voluntad por edad podía ser alegada en causas de separa-
ción, anulación o divorcio, e incluso, para argumentar la no validez de 
un matrimonio previo en procesos por bigamia, como veremos.  

Las dispensas por minoridad, como las de consanguinidad, o las 
dos al mismo tiempo, ocultaban intereses fuertes entre los hidalgos, 
como los Vilamarín de Ourense, hábiles en arreglar bodas. Una de es-
tas estuvo precedida por la necesidad de una dispensa para Antonia, 
nacida en 1579, hija de don Julián de Villamarín, señor y dueño del 
mayorazgo, y de Aldonza de Cadórniga. Al morir su hermano, Antonia 
fue la heredera de su padre, muerto en 1581, y quedó bajo la tutela de 
su madre, pero al cumplir diez años, la tutoría fue pretendida por un tío 
suyo, don Juan de Novoa, arcediano y tesorero de la catedral, para ca-
sarla con Pedro Pardo de Vilamarín, su sobrino y tío de Antonia, lo que 
se produjo en Sevilla en 1589, previas dispensas de consanguinidad. 
El matrimonio tuvo una hija, pero él la maltrataba y tenía una relación 
con Justa de Puga. En 1597, con 18 años, Antonia pidió la nulidad por 

  
215 Pacheco, Constituciones Synodales…, 288. 
216 ARG, Real Audiencia, 19012-18 y 4286-6.  



- 162 - 

defecto de edad y por relación falsa ante el provisor de Ourense, un 
proceso en el que fue desacreditada por ir a “fiestas de cañas, sortijas y 
toros y a bodas y a regocijos de la ciudad” de Ourense, lo que era im-
propio de su estado de casada, pero en 1600 se dictó que el matrimonio 
era válido y ella se recogió en el convento de clarisas de Santiago hasta 
conseguir una bula en el obispado de Tui, casándose luego con don 
García de Camba y Ozores217.  

La enorme frecuencia del incumplimiento de promesas de matri-
monio, expresiva de la falta de voluntad real de casarse, está bien estu-
diada y no nos detendremos. La mayor parte se resolvieron por vía de 
acuerdo, de forma que los casos llegados a los tribunales eran solo la 
parte visible de un problema que implicaba un cuestionamiento de la 
honra de una joven y de la fama de su familia, sobre todo si había un 
embarazo de por medio, pero solía sustanciarse con una compensación 
económica. Más de un caso se resolvió con la migración del conside-
rado responsable: en el País Vasco, tanto en esta cuestión como en 
otras más graves, esa fue una táctica habitual218. 

Como ejemplo, Juan de Anido y Roy, su hijo, ausente, vecinos 
de Agualada, litigaron ante el juez de Bergantiños (A Coruña) con 
Gonzalo Díaz, de Cebreiro, y sus hijos por lo que les condenaron a 
pagar seis ducados y otros bienes, sentencia de la que solicitaron revo-
cación. Había habido un compromiso entre familias, que se copia en el 
proceso, y que era en realidad una sentencia arbitraria ante el chantre 
Juan Dopazo y escribano del rey, que luego fue apelado a la Audiencia 
de Galicia. Por el acuerdo sabemos que Gonzalo, como padre de Te-
resa, había denunciado a Roy porque “engañó e inducido se revolvió a 
la dicha mi hija para que con él tuviese parte e accesión carnal y la 

  
217 ARCHV, Pl. Civiles, Pérez Alonso (F), caja 345-1. 
218 Milagros Álvarez Urcelay, Transgresiones a la moral sexual y su castigo en 
Gipuzkoa durante los siglos XVI, XVII y XVII (UPV, 2010), https://www.educa-
cion.gob.es/teseo/imprimirFicheroTesis.do?idFichero=Utwwuo8NfVU%3D. 
También, de la misma autora, “Iglesia, moralidad y justicia en Guipúzcoa, siglos 
XVI-XVIII”, en Entre el fervor y la violencia. Estudios sobre los vascos y la Igle-
sia (siglos XVI-XVIII), coord. de Rosario Porres (UPV: 2005), 99-132. 

https://www.educacion.gob.es/teseo/imprimirFicheroTesis.do?idFichero=Utwwuo8NfVU%3D
https://www.educacion.gob.es/teseo/imprimirFicheroTesis.do?idFichero=Utwwuo8NfVU%3D


- 163 - 

había preñado de un hijo de que ahora está parida” y que Roy se había 
de casar con ella por palabras de presente y “dándole casamiento según 
costumbre de esta tierra y había de criar al niño según la costumbre”. 
Juan, por el contrario, negaba que su hijo estuviera obligado porque no 
había tenido acceso con ella, sino que “ella los tuvo con otras muchas 
personas y estuvo a su cargo de ellas”. Para tener paz, se había nom-
brado a tres “hombres buenos” que en 18 de marzo de 1566 compare-
cieron ante la justicia ordinaria y mandaron a Juan y a Roy que pagasen 
a la otra parte “dos almayos o seis ducados, y una vaca con su cría y 
ocho rogelos, de ovejas o cabras o su valor de 26 reales por cada una y 
dos ducados de costas”; ninguno supo firmar. Se notificó la escritura a 
Juan de Anido, que no aceptó la decisión por ser nula e injusta, y negó 
la capacitación de los hombres buenos y que hubiesen guardado las 
formas “antes se confrontaron con el dicho Gonzalo”, por lo que se 
negó a pagar, apelando la Audiencia. Esta dio entrada a la demanda en 
23 de julio y emitió un auto por el cual el regente y los oidores ordena-
ron hacer la probanza previa al proceso219. 

Los matrimonios clandestinos también han tenido una notable 
fortuna historiográfica220, si bien era una práctica más propia de grupos 
acomodados. Como vemos, había otras más extendidas y expresivas. 
Ese tipo de enlaces estaban considerados de modo idéntico en las nor-
mas de la monarquía y de la Iglesia ya antes de Felipe II y del Concilio, 
y los sínodos pos–tridentinos subrayan la necesidad de su represión221, 
lo que incluía el derecho de los padres de desheredar a los hijos casados 
así y la reiterada prohibición y castigo –que ya venía del siglo XV– de 

  
219 ARG, Real Audiencia, 27141-11. 
220 Jesús María Usunáriz Garayoa, “El matrimonio como ejercicio de la libertad 
en la España del Siglo de Oro”, en El matrimonio en Europa y el mundo hispá-
nico (siglos XVI y XVII), ed. de Jesús Mª Usunáriz Garayoa e Ignacio Arellano 
Ayuso (Pamplona: Visor, 2005), 172. María del Juncal Campo Guinea, “Evolu-
ción del matrimonio en Navarra en los siglos XVI y XVII: el matrimonio clan-
destino”, ib., 197-210. 
221 Fernández Terricabras, Felipe II y el clero…, 165. 

https://dialnet.unirioja.es/servlet/libro?codigo=8712
https://dialnet.unirioja.es/servlet/libro?codigo=8712
https://dialnet.unirioja.es/servlet/autor?codigo=1611491
https://dialnet.unirioja.es/servlet/autor?codigo=139873
https://dialnet.unirioja.es/servlet/autor?codigo=139873


- 164 - 

la presencia de eclesiásticos en tales bodas, por resultar escandalosa, 
más todavía si eran de hijos o hijas suyos. 

La clandestinidad era distinta de la discreción, concedida por los 
obispos en el caso de matrimonios entre viudos u ocasiones excepcio-
nales, pero Iglesia y monarquía concordaban en condenar las bodas 
clandestinas porque podían ocultar –voluntaria o involuntariamente– 
los impedimentos ya mencionados y acarrear las mismas consecuen-
cias. La mayoría de los casos detectados, aunque las jurisdicciones ci-
viles y eclesiásticas se disputaran el control, fueron atendidos por tri-
bunales eclesiásticos. Detrás de la acción de la corona estaba sin duda 
la presión de las oligarquías, registrada en las protestas de las Cortes 
hasta 1598, no más allá. En nuestra opinión, quienes temían y denun-
ciaban los matrimonios clandestinos eran los sectores que más los 
practicaban. Las investigaciones sobre documentación de archivo re-
velan que eran menos frecuentes de lo que los diputados indicaban –
10% de los procesos en tribunales eclesiásticos de Zamora y el 2% en 
Pamplona–222. Como su propia definición sugiere, la clandestinidad 
tenía su antídoto en dar publicidad a los enlaces ante la comunidad. Su 
falta, eludiendo las amonestaciones, desmiente que fuesen bodas mo-
vidas por sentimientos entre jóvenes, toda vez que las familias solían 
estar detrás y lo que se ocultaba muchas veces era una irregularidad de 
fondo, como la carencia de una dispensa por consanguinidad, algo tan 
frecuente entre las elites como entre los sectores populares. 

Mucho más frecuentes eran las prácticas endogámicas. Fernán-
dez Terricabras ha insistido en la prevención de los obispos sobre las 
dispensas matrimoniales solicitadas a Roma y su deseo de disponer del 
control por medio de los tribunales diocesanos223. Además de este pro-
blema institucional, el coste de las dispensas era un argumento 

  
222 Francisco J. Lorenzo Pinar, “El Tribunal diocesano y los matrimonios "de pre-
sente" y clandestinos en Zamora durante el siglo XVI”, Studia Zamorensia 2 
(1995): 49-61. Campo Guinea, “El matrimonio clandestino: procesos ante el Tri-
bunal eclesiástico en el Archivo Diocesano de Pamplona (siglos XVI-XVII)”, 
Príncipe de Viana 231 (2004): 205-222. 
223 Fernández Terricabras, Felipe II y el clero…, 99 y 165. 

https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=297330
https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=297330
https://dialnet.unirioja.es/servlet/revista?codigo=2302
https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=929603
https://dialnet.unirioja.es/servlet/revista?codigo=1060


- 165 - 

poderoso para no declarar parentescos, seguramente con la complici-
dad del vecindario, habida cuenta de la fuerte endogamia matrimonial 
que acreditan los estudios demográficos, en especial entre el campesi-
nado. Era así no solo por la proximidad de las casas, sino por un mutuo 
y calculado conocimiento de los patrimonios. La exogamia, apoyada 
por Trento al limitar las bodas consanguíneas, se contradecía con una 
realidad social que obligaba a organizar la sucesión según las necesi-
dades de cada familia y las circunstancias de cada espacio y, por la 
repetición de esa práctica generación tras generación, era cada vez más 
difícil evitarla.  

A pesar de la opacidad de las fuentes, sabemos que en la primera 
parte del seiscientos la consanguinidad era una práctica muy potente: 
por ejemplo, afectaba al 15-20 % de los matrimonios en Cantabria en 
XVII –el 11,2% en Castilla La Nueva, zona de hábitat concentrado–224, 
cálculos en los que no entran el parentesco por padrinazgo, ni la con-
sanguinidad oculta, es decir, de parientes sin saberlo. Era frecuente que 
los novios que esperaban el documento de dispensa –que podía tardar 
muchos meses– se considerasen en circunstancias de mantener relacio-
nes sexuales; de hecho, el número de ilegítimos y de embarazos pre-
nupciales era más alto que entre los demás matrimonios225. Sínodos 
como el de Calahorra de 1553 denunciaban que se festejaba la conce-
sión de la dispensa de consanguinidad o la firma del contrato nupcial, 
y que los novios ya habían iniciado su vida en común, por lo que se 
prohibieron bajo amenaza de excomunión, sin éxito, obviamente.  

Así se ve en la querella por estupro presentada en 1577 por María 
Vázquez Rivadeneira, como madre de doña Teresa, “que es doncella”, 
contra Fernán Diaz de Rivadeneira. La demandante relató que entre 
ellos había parentesco y que estaba pendiente la obtención de dispensa 

  
224 Lanza, Miseria, cambio…, 382. 
225 Isidro Dubert, “Estudio histórico del parentesco a través de las dispensas de 
matrimonio y de los archivos parroquiales en la Galicia del Antiguo Régimen: 
primera aproximación", en Parentesco, familia y matrimonio en la historia de 
Galicia, ed. de José C. Bermejo (Santiago de Compostela: Tórculo, 1988), 176-
191. 



- 166 - 

para casarse pero, mientras, él la sedujo y “la empreñó y hacían vida 
maridable en casa de él y ahora volvió a estar preñada pero una vez 
llegada la licencia papal él la echó de casa y la maltrató y amenazó con 
matarla”. La madre pedía una dote seis mil ducados porque “el es per-
sona poderosa y que vive en su propia jurisdicción”. Se hizo pesquisa 
secreta y se comprobó que Teresa no estaba en casa de Fernán y que 
este estaba en paradero desconocido, pero al menos se embargaron sus 
bienes. En 1581 el defensor del acusado, Sebastián García, acabó re-
nunciado a su defensa al descubrir la existencia de otra demanda por 
bienes dotales, pretextando que lo litigado superaba los tres mil duca-
dos y ser él “labrador que no sabe leer ni escribir en la tierra que es de 
hidalgos y personas entendidas que pueden ser parte”226.  

Las normas eclesiásticas sobre los grados de parentesco reque-
rían solicitar una dispensa, algo que los obispos, con el acuerdo de Fe-
lipe II, quisieron controlar desde los tribunales diocesanos227. Las res-
tricciones se contradecían con una realidad social que obligaba a orga-
nizar la sucesión según las necesidades de las familias, pero si las más 
ricas podrían pagar los gastos de las dispensas, no así las otras, y todo 
indica que no se declaraban esos impedimentos. Claro está, hablamos 
de parentescos conocidos; en los procesos judiciales de tipo penal en 
los que los testigos debían declarar su relación con demandantes y de-
mandados, aflora una tasa de parentesco de casi el 20%, lo que supera 
con mucho al conocido y, además, en esos procesos y en los de otros 
fueros, emergían vínculos desconocidos o que los vecinos no habían 
delatado en las amonestaciones: hijos ilegítimos, amancebamientos, 
adulterios, etc.228. 

Como muestra de las redes de la consanguinidad oculta en el ru-
ral, reproducimos la declaración de Catalina de Penela, viuda de 30 

  
226 ARG, Real Audiencia, 18726-25. 
227 Fernández Terricabras, Felipe II y el clero…, 99 y 165. 
228 Ofelia Rey Castelao, “Palabras de mujeres: testimonios judiciales en Galicia 
a fines de la Edad Moderna”, en Guardianas del tiempo: Mujeres, Historia, Tes-
timonio (ss.XVI-XX), ed. de Manuela Á. García Garrido, Ofelia Rey Castelao y 
Sylvie Hanicot-Bourdier (Gijón: Nigratrea, 2025) en prensa. 



- 167 - 

años, que en 1576 fue llamada a testificar en un proceso por amance-
bamiento en el que Francisco Carnero, casado con María de Covelas, 
y Francisca Fernández, estaban acusados, además, de incesto, por pa-
rentesco extramatrimonial entre esas dos mujeres. Un testigo de parte 
de Francisco, Alonso de Covelas, de 37 años, había declarado que no 
había tal parentesco, y lo sabía por haber oído a Inés da Penela a su 
marido ya difunto, Sebastián da Penela, padre de María, “mira marido 
si aquellas mozas son vuestras hijas como dicen mandárselas dexaré 
alguna cosa cual le decía por la dicha Francisca Fernández y otra su 
hermana y él volviera por respuesta e dixo mujer déjame no me que-
mes mala sangre porque ellas no son mis hijas ni en ellas tengo ninguna 
cosa”. Catalina tenía que aclarar ese parentesco oculto y lo hizo de este 
modo:   

 
Y que era público que Inés da Riva, madre de Francisca Fernán-

dez, que la Francisca Fernández su hija lo era de Sebastián de Penela, 
difunto, y que si ella es hija de Sebastián da penela, que este y el abuelo 
de la testigo eran entre ambos hermanos enteros y la madre de la testigo 
y la dicha Francisca eran primas, hijas de hermanos y Francisca Fernán-
dez era tía de la testigo, hija de su prima, la testigo y la mujer del dicho 
Francisco Carnero es hija de esta testigo y sobrina de dicha Francisca 
Fernández siendo hija del Sebastián de Penela y se le dio por padre según 
lo vio y lo oyó a la dicha de su madre de la Francisca Fernández, empero 
que siendo vivo el abuelo de la testigo que era hermano del dicho Sebas-
tián Penela y se llamaba Gonzalo de Penela, viviendo esta testigo en su 
casa el dicho abuelo la envió un día a llamar al dicho Sebastián de Penela 
su hermano”229.  
 
Toda vez que el objetivo último era mantener unidos los patri-

monios, se podía recurrir al matrimonio a trueque, que no tenía contra-
indicaciones legales ni religiosas, aunque respondía a arreglos familia-
res que no contaban con la voluntad de los contrayentes, al menos 
cuando eran menores de edad. Si eran mayores, podemos suponer que 
entraron en esa dinámica porque les convenía o por respeto a la auto-
ridad paterna o materna. Nada se podía hacer con respecto a esta 

  
229 ARG, Real Audiencia, 1548-51. 



- 168 - 

fórmula de endogamia extrema por la que dos hermanos se casaban 
con dos hermanas u otras combinaciones, de modo que en algunas co-
marcas de Galicia occidental llegaron ser el 27,8% de los casamientos 
en la primera mitad del siglo XVII; en Cantabria eran el 7,45 % de las 
uniones en 1600-1630 y en el País Vasco, el sistema de heredero único 
hacía que esta práctica fuese frecuente para prevenir dispersión del pa-
trimonio230. 

Tampoco causaban problemas los matrimonios de viudos y de 
viudas, que superaban la cuarta parte de las bodas por efecto de la ele-
vada mortalidad; no solo eran la solución para los hombres –y algunas 
mujeres– con hijos, sino un modo de reorganizar la herencia y una es-
pecie de rescate de solteras con pocas opciones de casarse. Por ejem-
plo, en el mencionado padrón de San Clodio de 1580, llama la atención 
la frecuencia de hombres y mujeres casados segundas o terceras veces, 
que afectaba al 12,2% de las unidades; por lo mismo, sorprende la fre-
cuencia de menores tutelados por sus madres o por parientes y veci-
nos231. 

  
5.3. Festejando la boda  

 
Autoridades y moralistas condenaban las celebraciones nupcia-

les, que podían durar varios días o repetirse en cada una de las ceremo-
nias, lo que multiplicaba los costes y los riesgos de actos poco adecua-
dos. La participación de allegados, parientes, vecinos y amigos era un 
modo de expresar el éxito de un acuerdo y para ciertas familias, para 
exhibir su poder social y económico. Pero la costumbre de hacer fiestas 
y comidas daba lugar a excesos y conflictos con presencia de clérigos, 

  
230 Ofelia Rey Castelao, "Mecanismos reguladores de la nupcialidad en la Galicia 
atlántica. El matrimonio a trueque", en Obradoiro de Historia Moderna, ed. de 
Baudilio Barreiro y otros (Santiago de Compostela: Universidad, 1990), 247-268. 
Lanza, La población y el crecimiento…, 55. 
231 Dubert, “Los comportamientos sexuales”, 117. 



- 169 - 

por lo que la Iglesia y la monarquía también los vigilaban, aunque no 
era mucho lo que pudieran hacer. 

Más allá de la necesaria presencia de un cura, novios, padres y 
testigos, los sínodos nada dicen de las otras personas presentes, a pesar 
de que podían ser llamadas a testificar en los tipos de causas que ya 
hemos aludido; sí se preveía la exclusión por motivos religiosos y ra-
ciales -judíos, moriscos–, que no hemos constatado en nuestro caso, y, 
sobre todo, condenaban, por ser contraria a la moral y negativa para su 
imagen, la presencia de los clérigos en las celebraciones. Era este un 
hábito muy extendido en el norte, en especial si eran padres de uno de 
los contrayentes; paradójicamente, esa prohibición se contradecía con 
la obligatoria presencia de los progenitores que proclamaba la norma-
tiva eclesiástica. Los sínodos de Oviedo y de Astorga de 1553 impe-
dían a los clérigos bailar y cantar en las fiestas nupciales o que anun-
ciasen banalidades y superficialidades en las ceremonias y los de Ga-
licia prohibían que hiciesen “ruegas” o colectas de dinero para las bo-
das, bautizos y misas nuevas o que asistiesen a las celebraciones. Los 
curas podían ir a las bodas de los parientes hasta el cuarto grado, pero 
pagarían una multa de seis ducados si los novios pasaban ese grado o 
no eran sus parientes; el obispo de Mondoñedo (1547) les dejaba que 
asistieran a las de sus feligreses y si la boda se hacía en su parroquia232.  

En Cantabria y País Vasco los obispos temían que estuviesen en 
las bodas por el peligro de conflictos entre bandos233. La publicidad de 
las amonestaciones en varios domingos daba tiempo a las familias para 
reunir invitados de lejos, pero también los enemigos lo ganaban para 
organizar actos violentos. Este peligro era contradictorio con el castigo 
por no anunciar la boda, que en algunas diócesis llegaba a la excomu-
nión. A veces, la fiesta ya estaba en marcha cuando se pagaba las arras 
o la dote. En Santander, por ejemplo, la dote se entregaba treinta días 
antes de la boda y las arras solían pagarse a la vista de la comunidad. 
A continuación, tenía lugar la unión de los recién casados –que recibían 

  
232  Synodicon Hispanum…, 368-370, 440-458. 
233 Iñaki Reguera, “Violencia y clero en la sociedad vasca de la Edad Moderna”, 
en Entre el fervor…, 131-186. 



- 170 - 

la bendición nupcial ante testigos y padrinos– y la comida o banquete 
al que asistían parientes y criados “según costumbre de los nobles de 
la Montaña”. Los gastos corrían a cargo de los padres de las novias y 
muchos tenían que pedir dinero prestado para cubrir los gastos, lo que 
podía dar lugar a pleitos y disputas234.  

Si los obispos no podían hacer nada con respecto al control de los 
convidados, este era un tema que preocupaba a la corona, porque su 
número podía motivar gastos excesivos y estos llevar al endeuda-
miento, y porque, vistas ciertas costumbres del norte, se sospechaba 
que la presencia no siempre era voluntaria y que muchos regalos ha-
bían sido hechos a los novios bajo presión. Y sobre todo porque se 
temían las acciones violentas. La monarquía intervino para prever ac-
tos contra quienes se presentaban en las celebraciones nupciales para 
crear un conflicto, haciéndolo por medio de los jueces y a demanda de 
parte. La prohibición por ley de las bodas multitudinarias imponía un 
máximo de seis asistentes, pudiendo ser más si no se quedaban a comer 
y cenar, y los parientes no podían prolongar a celebración más de un 
día “y esto a costa de los que combidaren”, bajo pena de diez mil ma-
ravedís y destierro del reino por dos años a cada participante235. Pero 
eso era lo que contenía el papel. 

El control preveía la delación o la intervención de las autoridades 
judiciales. El problema de los alborotos violentos era crónico en el País 
Vasco y en Cantabria entre los invitados y entre estos y los no convi-
dados, jóvenes, es de suponer. La causa estaba en las disputas de fac-
ciones nobles y las bodas eran ocasión de lucir poder económico y el 
éxito en el fortalecimiento de los linajes. La monarquía prohibía a los 
nobles formar partidos, pero no tenía poder para imponer sus órdenes 

  
234 Jesús Á. Solórzano Telechea, Santander en la Edad Media: patrimonio, pa-
rentesco y poder (Santander: Universidad de Cantabria, 2002), 412-413. 
235 Ofelia Rey Castelao, "Normes et pratiques de la cérémonie du mariage dans 
le Nord de l’Espagne avant le Concile de Trente", Bulletin de correspondance 
hellénique moderne et contemporain 1, (2019), 1., s.p, s.p. https://journals.opene-
dition.org/bchmc/. 



- 171 - 

y el miedo a esa violencia es evidente en las normas en torno a un he-
cho pacífico como lo era un acuerdo nupcial236. 

En Galicia había una práctica que implicaba otro tipo de violen-
cia: la ruega o colecta de dinero u objetos que hacían los parientes y 
amigos de la pareja, incluidos vecinos o vasallos, a veces utilizando la 
coacción o la fuerza. Los obispos prohibieron a los párrocos que las 
anunciasen y que se hiciesen en sus feligresías. En su sínodo de Ou-
rense de 1543-44, Manrique de Lara argumentaba que “en los matri-
monios, bautismos y misas nuevas, según nuestra experiencia, suele 
haber muertes de hombres, escándalos y desórdenes, de modo que so-
brevienen grandes daños tanto a las personas como a los bienes de 
nuestros súbditos” y en consecuencia ordenó que no se hicieran colec-
tas y que se excomulgase a quienes participaban, so pena de doscientos 
maravedís a la cámara episcopal, si eran vasallos del obispo, y dos 
reales si lo eran de otros señores; la misma pena se imponía al párroco 
que oficiase tales matrimonios237. La monarquía había dado órdenes al 
respecto desde los Reyes Católicos, lo que reiteró Carlos I en 1536 en 
una cédula remitida al Gobernador y a la Audiencia y a los jueces se-
ñoriales de Galicia, después de que el Consejo Real recibiese quejas de 
las coacciones de los poderosos en las ruegas y colectas, que duraban 
varios días, yendo los colectores por villas y aldeas sin que las autori-
dades se lo impidieran o que solo se les impusiese multas leves. Tam-
bién se sabía que los oidores de la Audiencia y otras autoridades parti-
cipaban en esas bodas, de modo que la solución no era fácil, salvo re-
petir las órdenes y reforzar las penas pecuniarias y la suspensión tem-
poral del ejercicio de cargos cada vez que se permitieran238. 

Los incumplimientos sobre el número de asistentes, que propi-
ciaban situaciones de conflicto, eran atendidos por las justicias locales 

  
236 Solórzano, Santander en la Edad Media…, 314-315, 368-408. Josué Fonseca 
Montes, Religión, muerte y sexualidad en los siglos XVI-XVIII (Santander: Uni-
versidad de Cantabria, 2014), 486. 
237 Synodicon Hispanum…, 224. 
238 Ordenanzas de la Real Audiencia del Reino de Galicia (La Coruña: Antonio 
Fráiz, 1679). 



- 172 - 

y en más de un caso llegaron a la Audiencia. En 1558 se procedió con-
tra Bartolomé de Castro y Pedro Ramos y otros por haber concurrido 
“muchas gentes” a una boda en la villa de Arzúa; en 1575 Pedro de 
Armesto recurrió la pena impuesta por el merino del coto de Cebreiro 
por haber contravenido la pragmática real de “ayuntamiento de gentes 
para bodas” y en 1587 Rodrigo Álvarez de Quindós litigó con Alonso 
López de Barros por una “ordinaria de bodas”239. En 1582 sucedió algo 
parecido en el coto de Pousada (Sobrado dos Monxes) cuando el juez 
dictó auto de oficio contra Jácome da Graña, de 26 años, por los exce-
sos en su boda con María Rodríguez. El joven fue puesto en prisión 
durante varios meses y se le condenó a pagar las penas previstas por la 
ley, de lo que apeló a la Audiencia, y esta ordenó averiguar si “se hizo 
boda o si solo comieron y bebieron ocho o nueve hombres y mujeres 
que habían acompañado a la desposada y los había traído la madre de 
ella, teniendo él en su casa varios parientes en cuarto grado”. Los tes-
tigos, todos hombres presentes en los festejos, relataron que hubo dos 
actos, la boda en la iglesia y la entrega de la novia al novio en casa de 
ella. Él y su familia fueron a la iglesia y todos juntos pasaron a casa del 
padre de ella y “les dieron de veber”; tres días después se impusieron 
“pano e tocas” a la novia y se hizo otra fiesta. Un testigo afirmó que 
había veinte personas o más y que se les “dio de comer y beber mucho 
pan y carne”. La Audiencia revocó la sentencia del juez240. 

Los sínodos, finalmente, reflejan el temor a que los festejos pro-
piciaran la unión física de los contrayentes, antes de que la ceremonia 
matrimonial definitiva autorizara su consumación. En Cantabria a 
principios del siglo XVII los visitadores comenzaron a condenar a las 
parejas que no esperaban las velaciones para consumar el matrimonio 
o que ni siquiera las celebraban; en Sama en 1618, se denunció el abuso 
intolerable de que “tratándose algunas personas de se desposar luego 
debajo de este trato y antes de hacer las amonestaciones y bendiciones 
duermen juntos como marido y mujer y como tales consuman la có-
pula, lo cual es gran deservicio de nuestro señor”, por lo que se los 

  
239 ARG, Real Audiencia, 966-62, 18833-70, 18953-20. 
240 ARG, Real Audiencia, 2833-72.  



- 173 - 

multaba con viente mil maravedís, pero así se siguió hasta el siglo 
XVIII241. Nada se podía hacer y la evidencia está en las concepciones 
prenupciales que en Galicia suponían del 7% al 20% de los matrimo-
nios en el XVII242. 

El ciclo nupcial remataba con el rito obligatorio de las velaciones, 
por el que los casados, antes de vivir juntos, intercambiaban su con-
sentimiento ante el cura de la parroquia de la novia. La falta de verda-
dero sentido de esta última ceremonia y su difícil comprensión popu-
lar, dejaban la puerta abierta a que las parejas tuvieran relaciones sin 
esperar, y también a la idea de que sin cumplirlo no estaba completo el 
matrimonio. Eso fue alegado por algunos acusados de bígamos por la 
Inquisición y hallamos ese pretexto en algunos casos de amanceba-
miento ante la Audiencia de Galicia. Así lo hizo en 1577 Francisco 
Carnero, quien declaró estar casado “por la Iglesia de que no es velado” 
con María de Covelas para desmentir la acusación de amancebamiento 
e incesto con Francisca Fernández243. Las velaciones se empleaban 
unas veces para negar la validez de un matrimonio y otras para confir-
marla, como sucedía en general con otras facetas de la liturgia que da-
ban lugar a errores de interpretación o a interpretaciones de convenien-
cia. 

 
5.4.  Las contravenciones posnupciales de la moral sexual 

 
El matrimonio no anulaba las transgresiones, más bien al contra-

rio, la falta de libertad para contraerlo estaría en la base de su prolife-
ración. La más castigada era la bigamia, contra la cual en 1548 se au-
mentó la pena de cinco años de destierro a cinco de galeras, que serían 
diez por resolución de Felipe II. Todo indica que el control se reforzó 

  
241 Lanza, La población y el crecimiento…, 60. 
242 Isidro Dubert, “Los comportamientos sexuales premaritales en la sociedad ga-
llega del Antiguo Régimen”, Studia Histórica. Historia moderna 9 (1991): 117-
142. 
243 ARG, Real Audiencia, 1548-51. 



- 174 - 

debido sobre todo a las normas de Trento. Esa tarea correspondía a los 
tribunales de la Inquisición, aunque no solo, de modo que los conflictos 
de competencias fueron constantes en esta cuestión. Ahora bien, la vi-
gilancia dependía de los obispos y la intervención de estos no era in-
frecuente, lo que derivaba de la mala relación con la Inquisición. En 
todo caso, en 1571 se ordenó a esta que, para probar la bigamia, se 
constatase con rigor la certeza de que habían celebrado dos matrimo-
nios válidos, ya que si había sospecha de que uno no lo era, era obliga-
torio remitirlo al ordinario244. 

Técnicamente, todo dependía de los párrocos. En los sínodos an-
teriores a Trento en el área que nos ocupa, los prelados les mandaban 
verificar la disolución del matrimonio anterior, si lo hubiere, o la 
muerte del cónyuge (Astorga y Oviedo, 1553). Pero, como hemos di-
cho, no había libros de matrimonios y menos todavía de defunciones, 
más tardíos en todas partes. La efectividad del control dependía, ade-
más, de que los contrayentes que habían estado fuera un tiempo, pre-
sentasen pruebas de soltería para poder casarse lo que, en el norte, dada 
la intensa movilidad temporera, tenía una especial relevancia. Pero un 
papel podía falsificarse y el cura podía ser fácilmente engañado.  

Muchos migrantes eran hombres casados y eso explica el elevado 
número de casos de bigamia que atendieron los tribunales inquisitoria-
les norteños. Si antes ya de 1563 había un elevado impacto relacionado 
con la regularización de la normativa del matrimonio, en otros territo-
rios es evidente su relación con la movilidad hacia América245, donde 
muchos duplicaron sus relaciones, lo que se comprueba en los casos 
juzgados inquisitoriales de Ultramar entre 1560 y principios del XVII, 
tanto en Lima como en México. En los de la metrópoli supusieron en 
el 5,9% de los casos en ese período, lo que no es mucho si se compara 
con otros delitos, pero la distribución territorial es muy diversa, desta-
cando de forma especial Galicia, en cuyo tribunal entre 1574 y 1600 se 
registraron 198 casos, el 18,8% del total, muy por encima del 10% del 

  
244 Contreras, El Santo Oficio…, 536. 
245 Jean-Pierre Dedieu, L' administration de la foi l'Inquisition de Tolède XVIe-
XVIIIe siècles, (Madrid: Casa de Velázquez, 1992), 240. 



- 175 - 

tribunal de Sevilla, y de la media general, aunque no hay datos del tri-
bunal de Valladolid246.  

Ahora bien, es preciso completar esas cifras en los tribunales de 
los destinos migratorios. Por ejemplo, en el tribunal inquisitorial de 
Llerena, donde los hombres procesados por bigamia eran el 71% –mu-
jeres el resto– eran gallegos el 26%, 17% portugueses y el 46% del 
resto de Castilla247. En el de Logroño, en 154 casos concentrados entre 
1571 y 1580, la mayor parte eran intrapeninsulares: el 37% de Navarra, 
26% de la Rioja y 10% de Vizcaya, territorios con alta movilidad, y 
una parte importante eran urbanos –también en Galicia–248. Y en Can-
tabria, en una visita inquisitorial realizada a 86 pueblos de Trasmiera, 
25 personas fueron denunciadas por bigamia, cifra elevada con res-
pecto al espacio afectado249. 

La facilidad relativa con la que se descubrieron se debía, en reali-
dad, a que muchos casos se produjeron en distancias cortas o medias. 
Los capítulos de 1575 del arzobispo Pacheco para Burgos no hacen 
referencia a destinos lejanos, sino a esa movilidad cuando condenaban 
a quienes “andan vagando y no tienen moradas ni habitaciones ciertas 
en ningún lugar y son de tan mala conciencia que estando casados en 
sus tierras, en otras se casan una y mas veces viviendo la primera mu-
jer…”, prohibiendo a los curas que, sin averiguar antes la verdadera 
situación de los contrayentes, no iniciasen el proceso de las 

  
246 Francisco Béthencourt, La Inquisición en la Época Moderna (Madrid: Akal, 
1997). 
247 Isabel Testón Núñez y Mª Ángeles Hernández Bermejo, “La sexualidad prohi-
bida y el tribunal de la Inquisición de Llerena”, Revista de Estudios Extremeños 
(1988): 623-660. 
248 Bombín, La inquisición en el País Vasco…, 157. Beatriz Tanco Martínez, 
“La bigamia en el Tribunal Inquisitorial de Logroño: siglos XVI y XVII”, en 
Grupos sociales en la historia de Navarra, relaciones y derechos, ed. de Carmen 
Erro e Íñigo Mugueta (Pamplona: Eunate, 2002) 1, 333. 
249 Reguera, La Inquisición española…, 175. 



- 176 - 

amonestaciones, a lo que se añadía que esto era aplicable a las personas 
extranjeras250. 

Las noticias sobre el paradero de los infractores eran aportadas 
por compañeros de viaje o se averiguaban de forma accidental por 
parte de quienes iban en campañas posteriores. Y esto podía suceder 
tanto en los lugares de partida, a donde llegaban rumores o denuncias 
que las familias asumían, como en los destinos; si un papel de libertad 
podía falsificarse, siempre algún conocido podía alertar a los párrocos 
o a las autoridades locales y se procedía a perseguir al sospechoso. Esto 
era muy propio del norte. Todo indica que los hombres norteños apro-
vechaban la lejanía de sus casas y el anonimato para casarse con mu-
jeres más jóvenes, habida cuenta de que la edad nupcial de sus tierras 
de origen era mucho más alta, además de que podían querer despren-
derse de un matrimonio concertado por sus familias o insatisfactorio 
por lo que fuese. Así pues, la bigamia no era ajena a las prácticas fami-
liares y a los sistemas de herencia y, por lo tanto, los bígamos calcula-
rían si les salía o no a cuenta establecer otra familia, dado que el castigo 
era tan duro. 

Dada la frecuencia e intensidad de las ausencias masculinas, los 
casos protagonizados por mujeres casadas fueron muy pocos –en el 
tribunal de Galicia, eran el 15,2%–, pero fueron siempre muy escanda-
losos y por eso han llamado la atención. Se trataba de una anomalía 
derivada con frecuencia de la falta de información, habiéndose casado 
de nuevo la mayoría de ellas sin saber si los maridos seguían vivos, o 
desconociendo su paradero. Por ejemplo, Margarita de Ogando dijo 
ante la Inquisición de Santiago que al volver de Castilla, unos hombres 
le habían dicho que Juan Martín, su marido, había muerto y otra en-
causada afirmó que unos mercaderes de Castilla le habían informado 
que el suyo había muerto en un hospital de Sevilla, mientras ella hacía 
vida maridable con Pedro de Deza. Cuando eran ellos los bígamos, su-
cedía lo mismo: por ejemplo, “unos gallegos” testificaron que Pedro 
Conde, casado en Armariz con María do Barrio, con la que tuvo cinco 
hijos, la había dejado tras diez años de convivencia, emigrando a 

  
250 Pacheco, Constituciones Synodales…, 287. 



- 177 - 

Toledo, donde trabajó en una herrería y allí conoció a Ana García con 
quien acabó casándose251.  

Muchos casos revelan una falta de comprensión de los ritos del 
matrimonio por parte de las denunciantes o su credulidad. Ese fue el 
caso de Inés Fariña, quien en 1562 acusó de bigamia ante el provisor a 
Pedro Loureiro, de cincuenta años. Este hombre había trabajado para 
una viuda que tenía un hijo y una hija doncella, Inés, a la que Pedro 
cortejó, al parecer con el consentimiento de la madre, e hicieron vida 
maridable por dos o tres años, situación de amancebamiento de la que 
la joven parió una hija. Alguien les habló de casarse y un clérigo –el 
reo no recordaba quién los unió tomándolos de las manos; muerta la 
madre, la pareja convivió hasta que Pedro decidió poner tierra por me-
dio. Varios años después Inés lo acusó de bígamo, pero el provisor dic-
taminó que no había caso porque el matrimonio no era válido al no 
cumplir los requisitos previstos por la Iglesia. De hecho, la interven-
ción de la Inquisición se debió a que el reo había ofrecido dinero a Inés 
para que, ante notario, se apartase de la causa252. 

En otro proceso, un hombre de 46 alegó en su defensa que era 
solo un adolescente cuando se casó con María Pérez: en realidad había 
dado las manos a “cierta moza por vía de casamiento aunque no se 
acordaba qué palabras habían pasado porque no tenía seso para reparar 
en ello” y después habían hecho vida marital en casa de una abuela y 
allí un día “cierto clérigo” les había tomado las manos, de modo que 
tanto él como los familiares lo tomaron como matrimonio, tras lo cual 
vivió dos años con ella. También Lorenzo Vázquez afirmó que lo ha-
bían casado con siete u ocho años ante un clérigo, por palabras de pre-
sente, y que él después se había ido a vivir a Árbol (Tui) sin haber 
tenido nunca acceso carnal con su mujer. La falta de voluntad de ca-
sarse fue argumentada por Gonzalo Fornelos, quien dijo haber sido 

  
251 Los diferentes casos en: Allyson B. Poska, “When bigamy is the charge. 
Gallegan women and the Holy Office”, en Women in the Inquisition: Spain and 
the New World, ed. por Mari E. Giles (Johns Hopkins U. Press, 1999), 189; Con-
treras, El Santo Oficio…, 323. 
252 Contreras, El Santo Oficio…, 536. 



- 178 - 

obligado bajo amenazas de los parientes de su primera mujer porque 
ella había parido de él. Es casi lo mismo que afirmó Juan Rodríguez, 
al asegurar que se había casado por fuerza porque habían tenido un hijo 
y luego un clérigo les había tomado las manos, aunque él mismo con-
sideraba que no creía estar casado. En cuanto a Pedro do Palacio había 
tenido que aceptar a Dominga Vázquez como esposa tras haberse acos-
tado con ella en casa de un cura y habiéndolos oído este y la madre de 
la chica y una criada, el clérigo les tomó las manos253.  

Otros acusados se escudaron en un supuesto déficit de honradez 
de sus mujeres. Por ejemplo, Gregorio López Pardo confesó que hacía 
catorce o quince años que se había casado con Ana García y vivió con 
ella durante siete y, al saber que ella vivía deshonestamente, se había 
ido a vivir a San Mamed de Grou, donde se cambió el nombre pasando 
a llamarse Juan Pardo, y se casó con Dominga Fernández. Juan Ferro 
justificaba su separación porque su mujer era persona “de ruin fama” 
y Gaspar de Chávez había abandonado a la suya, solo después de seis 
meses, porque era “mujer liviana”, yéndose el a vivir a Rivadavia.  

Los casos que se descubrieron eran, obviamente, solo el extremo 
visible, y quedarían impunes muchos otros bígamos. Entre los hombres 
fue una práctica bastante extendida perjudicando a sus familias y con-
virtiendo a sus mujeres en víctimas de una situación de indefinición e 
indefensión jurídicas. No era un problema moral, sino legal y social 
porque desarticulaba a dos o más familias. Las esposas pasaban a una 
situación de incertidumbre sobre su estado y en la gestión del patrimo-
nio, los gananciales y la herencia, más todavía si tenían hijos, en cuyo 
caso podía haber un problema de tutela. Sucedía lo mismo con la se-
gunda esposa, que perdería su condición de casada y se vería en los 
mismos problemas, pasando ella y sus hijos a un limbo legal o a ser 
ilegítimos. Ahora bien, se comprueba que con frecuencia los bígamos 
no vivían lejos de donde lo hacían sus primeras esposas, por lo que 
parece poco verosímil que ellas lo desconociesen. Por otra parte, no 
deja de ser paradójico que, en el fondo, la bigamia comportaba una alta 

  
253 Contreras, El Santo Oficio…, 538. 



- 179 - 

valoración del matrimonio para legitimar una segunda relación, como 
también para blindar el patrimonio de la nueva pareja. 

El descenso brusco de los procesos inquisitoriales por bigamia a 
fines del siglo XVI quizá se debió a un menor rigor en la persecución, 
pero sobre todo fue el resultado del creciente recurso a la cohabitación, 
menos penalizada por la ley y admitida por la complicidad general, de 
modo que los amancebamientos de casados o no eran denunciados o 
lo eran, en su mayoría, por otros motivos. El tema no nos interesa en sí 
mismo, sino su tratamiento, si fue la iglesia la que se ocupó o la justicia 
civil y, por otro lado, el ejemplo social, no solo el del clero –que trata-
mos más adelante–, sino de otros privilegiados. Tampoco nos interesan 
las penas impuestas a los culpados –siempre inferiores a las de los bí-
gamos–, sino constatar la importancia del hecho y su persistencia a pe-
sar de las admoniciones de la Iglesia y de la gravedad del pecado. De 
hecho, la Inquisición atendió pocos casos de amancebados, al menos 
en el Norte, sin duda por la movilidad espacial, que diluía hilos fami-
liares y constricciones morales, en especial las migraciones de tipo 
temporal, ya fuese estacional o polianual. 

Era condición para abrir un proceso por parte de la justicia que 
una mujer estuviese amancebada y que no hubiera estado recogida, 
casta y honesta durante tres años, aunque los acusadores o los jueces 
solían indagar posibles antecedentes. Se buscaba el ánimo lujurioso, 
que el hombre la mantuviera o la sirviera de algún modo, o que lo tu-
vieran por costumbre y hubiera rumor entre los vecinos. En todo caso, 
la pena de destierro temporal estaba prevista en la ley para la mujer. Si 
eran párrocos o clérigos los denunciantes o la justicia ordinaria actuaba 
de oficio, la situación solía venir de lejos y que hubiese de por medio 
hijos o embarazos avanzados, sin ocultación posible si, por ejemplo, 
pasaban un visitador eclesiástico o un juez de residencia. Sin embargo, 
la poca frecuencia de estos casos en los tribunales sugiere que la fami-
lia consentía o ignoraba esas situaciones. Como ejemplo de conniven-
cia nos vale que en 1570 la Audiencia de Galicia dio una provisión a 
pedimento de un representante de fray Fernando de Medina, abad del 
monasterio compostelano Pinario, a favor de Diego de Benavente Mal-
donado, alcalde mayor del monasterio, en razón de una condena de seis 



- 180 - 

ducados y otras cosas por estar amancebado con María Álvarez, mujer 
soltera254. 

Del amancebamiento, como ya hemos señalado, se ocupó sobre 
todo la justicia local. De 1565 es una sentencia de Antonio Cornexo, 
juez de residencia en el coto de Camanzo, contra María Gómez, presa 
en la cárcel por estar amancebada con su vecino Fernando de Albixou, 
casado, condenándola a no encontrarse con él bajo techo o en lugar 
sospechoso, a riesgo de una pena de doscientos azotes y a pagar un 
marco de plata255 y en 1570, Mayor de Alonso, en la prisión de Ponte-
deume, apeló a la Audiencia la sentencia del alcalde mayor del mar-
qués de Sarria que la condenó a un marco de plata y destierro por su 
relación con Lorenzo Fernández256. A los tribunales de la monarquía 
iban los que tenían detrás algún problema e incluso algún pleito o causa 
criminal que animase a alguien a delatar a los amancebados. En la Au-
diencia de Galicia hemos localizado 43 procesos de entre 1554 y 1598: 
parecen pocos, pero es una quinta parte de los atendidos antes de 1834. 
Se refieren a hombres casados de niveles socio-económicos positivos 
o a poderosos locales; implicaban el abandono de las esposas, proce-
dían de toda Galicia y eran muy similares entre sí. 

La peor parte la llevaban las mujeres solteras mayores de 25 años 
que eran reincidentes o no se apartaban de sus compañeros. En 1572, 
un juez de residencia que actuaba en el coto de Pastor llevó a prisión a 
Teresa de Callobre, delatada por su vecino y pariente Juan Pego porque 
hacía doce o trece meses era manceba en casa de Pedro de Aponte “de 
mano de dicho Pedro Pego”, casado. María Pérez, pariente de Teresa, 
había sido testigo de los reproches de la esposa engañada, y otro testigo 
había visto a la pareja en ferias y compartir comida y bebida en público, 
incluso retirarse a un pajar una vez y otra a un molino. La inculpada 
confesó estar soltera y tener 24 años, y que su padre la había puesto en 
casa de Pedro de Aponte a aprender el oficio de tejedora, además de 

  
254 ACS, Protocolos, 050, f. 485. 
255 ACS, Protocolos, 037, f. 443. 
256 ARG, Real Audiencia, 14770-38. 



- 181 - 

ser “mujer muy honrada”, pero acabó fugándose de la cárcel ayudada 
por un hijo de aquel257. 

Más complejo es un proceso de 1558 en el que hay amanceba-
mientos cruzados. Alonso de Alcobre y Juana, su mujer, presos en la 
cárcel del coto de Piloño, denunciaron a Lope Verdes y la suya ante la 
Audiencia por injurias y amancebamiento. Parece que ellas se insulta-
ron porque Lope había estado amancebado con una tal Dominga, con 
quien tuvo un hijo, y se había acostado con otras muchas, una de las 
cuales era hija de Juan Verdes. Un testigo confirmó la situación de 
Lope, pero añadió que Juan tenía relación con la misma Dominga, y 
que Lope una noche “había renegado de Dios” que le había de pegar. 
Según otro testigo, pariente de Juana, padre e hijo estuvieron amance-
bados con Dominga y el padre tuvo un hijo con ella y su hijo, una 
hija258. 

A la Chancillería de Valladolid llegaron casos de todos los terri-
torios de los que hablamos aquí, casi siempre por demanda de mujeres 
que fueron acusadas de oficio por el fiscal o habían sido condenadas 
por las justicias locales259. A veces se trataba de pagos de fianza para 

  
257 ARG, Real Audiencia, 4262-58. 
258 ARG, Real Audiencia, 3259-29. 
259 Por ejemplo, varios casos de Cantabria: en 1554 Elvira Carera, de Cabezón de 
Liébana, con Gonzalo Ruiz de la Canal, vecino de Potes, ARCHV, Registro de 
Ejecutorias, caja 797-37. En 1585, Juana de la Sierra, del Valle de Otañes por 
estar amancebada con Juan de Talledo, casado (caja 1537-45); en 1591 Catalina 
García, de La Veguilla contra Antonio López, alguacil en los valles de Asturias 
y Santillana por haberla acusado de amancebada (caja 1809-40) y en el mismo 
año, el fiscal con Pedro Gutiérrez de Somoconcha, casado, de Pesquera, sobre 
reincidencia con su vecina, la viuda Juana González, viuda, de la que tuvo un hijo 
(caja 1705-83). O de León: en 1556 Catalina de Solís, vecina de Molinaseca, con 
el fiscal (caja 856-32); en 1561, la justicia de Valencia de Don Juan y el fiscal real 
con Ana de Valderas y con Pedro de Obelar, de la misma vecindad (caja 993-21); 
de esa localidad eran Pedro de Lorenzana y Catalina Hernández, acusados de lo 
mismo en 1581 (caja 1445-13); en 1566 Isabel de Astorga, vecina de Astorga, 
presa en la cárcel pública de Zamora, con el fiscal (caja 1092-55), etc. 



- 182 - 

salir de prisión260, o de casos en donde los acusados cuentan con cola-
boración261 o, al contrario, mujeres agredidas físicamente o verbal-
mente por estar amancebadas262. En muchas ocasiones, ellas estaban 
ligadas a clérigos, como veremos. 

Algunas veces en esos procesos se interfirió una denuncia por 
incesto, lo que no sería difícil dado el nivel de endogamia ya señalado, 
aunque se trataba de incestos impropios. Cuando aparece, suele ser 
subsidiario de casos de amancebamiento o de adulterio. Por ejemplo, 
en 1590 en la causa en la que estaban implicados Diego Costilla de 
Avila, de Bembibre, Juan Ballestero e Inés Hernández, los dos de Pa-
rada, pueblos de León263. En otro atendido por la Audiencia de Galicia, 
iniciado en 1576, hallamos un verdadero muestrario de las consecuen-
cias de la endogamia, toda vez que se descubrió –aunque no se igno-
raba– que el padre de una de las protagonistas tenía dos hijas extrama-
trimoniales, por lo que había un parentesco oculto. En aquel año, ante 
Vasco Colmenero, juez de Baltar nombrado por el conde de 

  
260 En 1557, Pedro Rodríguez, vecino de Matachana, León, con Catalina de Solís, 
vecina de Molinaseca, sobre la devolución de dinero que él le prestó para pagar 
la condena por amancebamiento (ARCHV, Registro de Ejecutorias, caja 890-7). 
En 1571, Toribio de Amusco y su hija María, vecinos de Torrelavega (Cantabria) 
con Francisco García y Ruy Sánchez, su fiador, vecinos de Viérnoles sobre idén-
tica causa (caja 1205-21). 
261 En 1582 hubo un pleito litigado por Antonio de Pantigoso, alcalde y justicia 
de Gordoncillo (Léon) con Juan Díez y Benito Fierro, de la misma vecindad, so-
bre desacato y resistencia a la autoridad al tratar de impedir que arrestasen a Her-
nando Díez y por amancebamiento, ARCHV, Ejecutorias, caja 1463-56. 
262 De 1571 es el pleito litigado por el fiscal con Luis Fernández de Holgueras, 
juez del concejo de Salas (Asturias) y Pedro Álvarez de Linares, escribano de ese 
concejo, y otros vecinos, por malos tratos dados a María de Vallejón que había 
sido acusada de amancebada (ARCHV, Ejecutorias, caja 1203-47). En 1588 
Magdalena de Balanza, vecina de la Junta de Cudeyo (Cantabria) por amanceba-
miento con el zapatero Alonso Bueno, casado, pleito al que se acumuló otro in-
terpuesto por Magdalena contra Juan de Salinas, vecino del mismo por injurias 
contra su persona (caja 1619-1). 
263ARCHV, Ejecutorias, caja 1284-6. 



- 183 - 

Monterrey, se presentó Vasco Colmenero el mozo, alguacil e hijo del 
juez, para denunciar a Francisca Fernández, soltera, y a Francisco Car-
nero, casado con María de Covelas, vecinos de Tejos, amancebados 
desde hacía cuatro o cinco años y padres de un hijo, sin haber sido 
castigados “lo cual siendo como era prohibido por leyes y pragmáticas 
de su majestad era fecho en gran deservicio de Dios nuestro señor y 
menosprecio de la justicia y a la República y de ello se da mal ejem-
plo”. Peor era que “la dicha Francisca era parienta de la mujer del dicho 
Francisco en tercer grado y habían cometido incesto uno con otro” e 
“incurrido en grandes penas”, por lo que se pedía prisión para ambos.  

Las defensas se basaron en que la relación era anterior al matri-
monio entre Francisco y María, en mutuas acusaciones de calumnia, 
en las amenazas del alguacil a Francisca y en su promesa de que reci-
biría una buena dote si confesaba contra su amante. Ella solicitó su li-
bertad y prometió una fianza de diez mil maravedíes, pero fue conde-
nada a un año de destierro, pago de costas y una multa de un marco de 
plata, un tercio del cual sería para el denunciador y dos tercios para la 
cámara del conde. Francisco, de quien ya vimos que decía estar casado, 
pero no velado, aseguró no saber si Francisca era soltera “porque ella 
va a las segadas y vendimias y a otras partes” o si era parienta de su 
mujer, porque hacía poco que vivía en Tejos; según él, no había incesto 
ya que durante la relación con Francisca solo estaba comprometido 
“por amonestaciones a casarse con María”, y por eso “no tiene deudo 
alguno” con la encausada. En el proceso, que llegó a la Audiencia en 
1577, todos los testigos eran parientes en algún grado de los acusados 
y ninguno de ellos supo firmar su declaración264. 

En cuanto al adulterio de mujer casada con soltero o casado pre-
cisaba que el marido la acusase para que la justicia pudiese calificar así 
una relación. Su castigo no era grave si era honesta, rústica y menor de 
veinticinco años; se tenía en cuenta también la dependencia marital y 
el temor hacia el marido. La Inquisición intervino en las situaciones de 
escándalo que le afectaban direcamente: por ejemplo, en 1569 el in-
quisidor Manrique conoció la comisión de delitos de adulterio y rapto 

  
264 ARG, Real Audiencia, 1548-51. 



- 184 - 

contra la esposa de Sebastián Arenzano, familiar del Santo Oficio de 
Logroño, por parte otros miembros del propio tribunal, ante lo que 
reaccionó con rapidez condenando a todos ellos a penas bastante du-
ras265.  

En uno de los peores casos que hemos visto en los tribunales ci-
viles, el esposo intentó denunciar a su mujer ante la justicia ordinaria 
acusándola de adúltera, acusación que no prosperó porque se contra-
decía con la insistencia de él al respecto de la edad y mal estado físico 
de ella, al mismo tiempo que era de dominio público que pretendía ca-
sarse con su amante. Sucedió en Bangueses (Ourense), en 1558 y fue 
atendido por la Audiencia de Galicia en un proceso complejo contra 
Alonso de Gojinnde, el escribano Alonso Álvarez de Goginde y otros, 
acusados de “injurias reales” a Ana González, habiéndola llevado fuera 
del concejo para maltratarla y matarla y que su marido pudiera casarse 
con otra y heredar su dote. Los acusados habían huido. En la causa ante 
la Audiencia se personó Benita González, mujer de Esteban Rodrí-
guez, con licencia de este, contra Alonso Álvarez, por haber “escal-
dado” y quemado a Ana, acusando a Benita de ser alcahueta, además 
de infamarla a ella y a su marido. Isabel Álvarez, mujer de Juan Prieto, 
madre de Ana, dio un poder idéntico para actuar contra Alonso Álva-
rez, “hombre de mal vivir” que había quemado a su mujer con un hie-
rro, la había maltratado cada día y la había acusado de adulterio. Un 
testigo presentado por la madre, Benito González, labrador, de cin-
cuenta años, declaró que hacía cuatro o cinco meses, estando en casa 
de Juan Goginde, hermano de Alonso, vio a Ana llorando y diciendo 
que su marido la quería matar “porque él decía que ella se echaba con 
Álvaro Martínez”, ante lo cual ella “dio muchas voces y apellidos para 
que la ayudaran y varios hombres y mujeres fueron a ayudarla, pero 
las puertas de la casa estaban cerradas por dentro”. Este testigo oyó que 
el marido la había pringado con tocino y le había puesto una espada 
desnuda a la garganta, con la colaboración de sus hermanos y otros 
hombres, yendo por la aldea diciendo que mataría al supuesto amante 
de su mujer; y que la llevó a casa de Alonso de Villanueva en donde 

  
265 Bombín, La inquisición en el País Vasco…, 35. 



- 185 - 

estuvo encerrada en una cámara sin contacto con nadie, añadiendo que 
se decía que los hermanos de Goginde habían matado a un hombre en 
Portugal hacía ocho o nueve años.  

El motivo de fondo era que Ana “era vieja y cansada y no podía 
andar” y estaba muy maltratada, mientras que Benita González estaba 
parida de hacía ocho o nueve semanas. Los otros dos testigos dijeron 
lo mismo y ninguno de los tres supo firmar. La Audiencia dio orden 
para abrir el proceso y en sus folios leemos que Ana llevaba casada 18 
años y desde hacía cuatro, por no tener hijos, él quería casarse con otra 
vez y quedarse con los bienes de ella y por eso había dado en maltra-
tarla. El proceso fue muy extenso y un alabardero de la Audiencia pro-
cedió al embargo de los bienes de los acusados. Al final todos fueron 
declarados culpables, pero desaparecieron266. 

En un caso de 1593 publicado por Pedro Ortego, María Martínez 
Vigueira, casada, fue acusada por la justicia local de estar amancebada 
con Lope Pernas, pero no lo fue por su marido, por lo que no era adul-
terio. Esto no le restaba escándalo a pesar de que la relación tenía más 
de ocho años. Fueron encarcelados el matrimonio y el amante. En los 
testimonios salió que un hermano de Lope, Miguel, clérigo, había te-
nido también relaciones con María. Todos negaron el delito, en espe-
cial el incesto, entre protestas de respeto a los preceptos religiosos, en 
que para probarlo “hera necesario otra e más cablidades aver concu-
rrido en los dichos efetos que no ai en la sumaria ynformación e ansí 
no es despantar que la sobredicha fuese e biniese a mi casa pues cesava 
toda sospecha e más la presunçión por el ynpedimiento de la afinidad 
que dizen tienen conmigo”. María achacaba al juez haberla acusado de 
adulterio “contra las leis reales”, en no haber sido acusada por el ma-
rido y en negar el incesto por falta de pruebas267. 
  

  
266 ARG, Real Audiencia, 1116-49. 
267 Pedro Ortego Gil, “Condenas a mujeres en la Edad Moderna: aspectos jurídi-
cos básicos para su comprensión", Historia et Ius 9 (2016) https://www.historiae-
tius.eu/uploads/5/9/4/8/5948821/ortego_gil_9.pdf . 



- 186 - 

No se puede descartar cierto consentimiento por parte de los ma-
ridos, al menos entre los sectores más bajos, como sugiere Iñaki Bazán 
para el País Vasco268. En Galicia hemos detectado ese mismo compor-
tamiento en casos judiciales del siglo XVIII y en comentarios de jueces 
de la Audiencia, así que no es descartable. Ahora bien, no fue eso lo 
que vivieron otras mujeres, como Bárbara Pérez, denunciada en 1572 
por su marido, Luis de Villamarín, quien en 1568 había sido juez de la 
ciudad de Ourense. Se habían casado en 1553, tras un acuerdo en el 
que ella recibió una sustanciosa dote y bienes de su padre, el canónigo 
Pedro de Barreiros, que la llamaba su sobrina; en 1559 y ante testigos 
de los desposorios –canónigos y racioneros de la catedral, algún arte-
sano notable– el clérigo modificó el contrato en favor de los Villamarín 
y luego hubo varios episodios de herencias hasta la denuncia contra 
Bárbara por sus relaciones con Pedro Gómez, criado del secretario 
Arias González; ambos fueron encarcelados por orden del corregidor. 
En 1586 estaba casado con la hija de un abogado269. Es decir, la con-
dena lo había favorecido. Hasta la Chancillería de Valladolid llegó un 
caso iniciado en 1573: Mendo da Cervela actuó contra Pedro Vázquez, 
merino de Camba y otras personas por haber puesto en libertad al es-
cribano Juan de Sá, preso por delitos de adulterio; en 1580 Mendo ac-
tuó contra Leonor Gómez, su mujer y en 1585 se seguía la causa que 
terminó por muerte de ella sin haber recibido la resolución del tribunal 
vallisoletano270. 

El más dramático de los que conocemos sucedió también en Ou-
rense. El canónigo Luis de Carranza en 1556 dotó con 1150 ducados a 
su sobrina Bárbara –su hija, en realidad– para casar con Alonso de Pi-
ñeiro, de A Coruña; el contrato incluía que si ella muriese sin hijos, el 
marido solo podría disponer de un tercio, retornando el resto al canó-
nigo, mientras el novio le daba en arras la décima parte de sus bienes. 
La boda por todo lo alto tuvo por testigos a un abogado de la Real Au-
diencia, a un regidor de A Coruña y a un alcalde de Santiago. En 1558, 

  
268 Bazán, Delincuencia..., 287. 
269 Gallego, Historia da muller…, 94. 
270 ARG, Real Audiencia, 15486-31 y 15487-53. 



- 187 - 

un abuelo de la novia, Gabriel Damea, rector del beneficio curado Vi-
llaseco, reforzó el patrimonio de Bárbara con bienes muy notables, 
ante un procurador, y diversos criados del canónigo. En 1570 Bárbara 
fue acusada de adulterio con un tal Villafranca y se los condenó a 
muerte a ejecutar en la plaza mayor de Ourense, pero antes de que el 
verdugo interviniese, el marido los mató con su espada, en presencia 
del solicitador del conde de Monterrey, de un canónigo de la catedral, 
de varios franciscanos y de los alguaciles de la Audiencia. Acto se-
guido Alonso de Piñeiro fue llevado a prisión271. 

La historia de Iseo Álvarez de Gayoso se corresponde también 
con una familia poderosa implicada en el arriendo de rentas eclesiásti-
cas y vinculada con otros grupos de poder civil y clerical. Era hija del 
regidor Fernán López de Gayoso y de Susana Álvarez de Cadórniga. 
Una vez viuda, Susana en 22 de junio de 1557, cedió la tutela de Iseo, 
de solo nueve años, a su propia madre para casarse con Jerónimo de 
Novoa, señor de Armariz, de solo 25 años, beneficiario de una rica he-
rencia. La boda de Iseo se concertó cuando ella tenía 21 años con An-
tonio de Novoa, sucesor de la casa de Armariz hacia 1570 y la relación 
fue por mal camino, de modo que en 1575 Iseo fue denunciada por su 
marido de adulterio con Fernando de Sousa; ambos fueron presos por 
un auto del justicia del coto de Seixalbo, del señorío del obispo, y en el 
proceso declararon como testigos del ofendido varios miembros del 
cabildo catedralicio, párrocos de curatos ricos y notables de Ourense –
algunos con el apellido Novoa–, de modo que ella se vio obligada a 
firmar un documento sobre el buen trato que Antonio le daba y aceptó 
entrar en un convento. Detrás de esto se constatan complejos intereses 
a favor de una hermanastra de Iseo, a la que irían a parar sus bienes, 
mientras la dote quedaba en poder del marido. No obstante, ella acudió 
a la Audiencia basándose en que había sido una donación forzada, es-
tando ella en prisión y por el temor de que la matase su marido, a lo 
que él cedió y le devolvió todo salvo 1500 ducados y las joyas. El liti-
gio se eternizó y todavía en octubre de 1587 Iseo solicitaba la relaja-
ción del juramento de la donación, que el provisor le concedió. La 

  
271 Gallego, Historia da muller…, 84. 



- 188 - 

muerte de Antonio en 1591 permitió a la viuda denunciar que él era 
hombre arrebatado, “poderoso y con señorío sobre muchos vasallos y 
jurisdicciones, lo que la había puesto siempre en inferioridad”272.  

No podemos terminar sin mencionar las separaciones y divor-
cios, procesos caros y complicados, en los que afloraban adulterios, 
desfalcos de las dotes y malos tratos, como en los casos ya menciona-
dos y otros muchos referidos a familias poderosas, las mismas que a lo 
largo de estas páginas aparecen como contraventoras de las normas. 
En Navarra hubo 1.556 juicios de familia entre 1590 y 1700, de los que 
el 11% fueron separaciones y el 3,8% nulidades, sobre todo en zonas 
rurales, ya que no era fácil ocultar los problemas en el campo273. Pero 
carecemos de referencias para los territorios que nos ocupan.  

El mal ejemplo en casi todo venía desde arriba, ya que entre la 
hidalguía urbana y rural se constata que esos comportamientos eran 
habituales y lo hacían a la vista de las gentes del común. Por ejemplo, 
en 1575, el rico regidor don Pedro de Ribadeneira tenía consigo un hijo 
natural tenido en Nápoles, que convivía con sus hijos legítimos y a 
quien dejó parte de su herencia, además de tener otra hija con Inés 
Afonso a la que dejó 300 ducados. Más significativo es que Alonso 
Méndez Montoto, alguacil mayor de Galicia, tuviese cinco hijos con 
diferentes mujeres solteras, uno de los cuales heredó su mayorazgo y 
el resto hizo carrera en la abogacía o en el clero, y las hijas en ricos 
conventos. O bien don Pedro Yáñez de Novoa, prototipo de hidalgo 
que en su viudez se rodeó de criadas que le dieron varios hijos, alguno 
de los cuales prosperó mucho274.  

  
272 Gallego, Historia da muller…, 74. 
273 Campo Guinea, “El matrimonio clandestino”, 205. 
274 Gallego, Historia da muller…, 44 y 112-117. 

https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=929603


 

 

 
 
 

6. El sacramento indeleble: el orden sacerdotal 
 
 

Quizá hubiera sido más adecuado situar este capítulo antes de los refe-
ridos a los otros sacramentos, por cuanto los curas eran los responsa-
bles últimos de impartirlos, directamente o solo colaborando. Pero lo 
que pretendemos es ver cuántos eran los que atendieron a las parro-
quias del Norte, sus circunstancias, capacidades y hábitos vitales para 
ver si cumplían lo que se esperaba de quienes accedían al sacerdocio a 
través de un sacramento que, con su carácter indeleble, marcaba a un 
hombre cuando apenas era un adolescente. Sin duda es un sector cleri-
cal del que se sabe mucho, pero, como venimos insistiendo, más a tra-
vés de la normativa pre y pos-tridentina que de otra documentación 
ajena a la eclesiástica que arroje luz sobre la realidad. 

El modelo ideal del clérigo, en especial, del párroco, estaba bien 
definido ya en la normativa romana y en las sinodales de los obispados 
del Norte anteriores a Trento y se consolidó en las posteriores. No va-
mos a repetir aquí su unánime monotonía, pero sí subrayamos que la 
reiteración indica su incumplimiento y que los obispos en algunos ca-
sos incluyeron indicaciones específicas sobre problemas de su propio 
clero. Ahora bien, al ser textos preventivos, podían estar exagerándo-
los. En líneas generales, tenían que acomodarse a su condición de hom-
bres "de derecho muy privilegiado", que los obligaba a ser reconocidos 
por la tonsura y por el vestido, tanto en el templo como, sobre todo, 
fuera y en la vida diaria. Tenían que rechazar el amancebamiento –el 
suyo y el de sus feligreses–; ser pacíficos y no ser usureros; celebrar la 
misa respetando la liturgia y rezar las horas canónicas, siguiendo el 
breviario; conocer sus deberes y los de sus parroquianos, enseñándoles 



- 190 - 

y haciendo que entendieran la doctrina275. Obviamente, los incumpli-
mientos de todos y cada uno de estos renglones, solo mitigados a lo 
largo del tiempo, o subsumidos en el silencio de las fuentes, es lo que 
nos interesa en este capítulo, en especial aquellos que afectaban al foro 
privado del propio clero. 

 
6.2. El número y los recursos del bajo clero 

 
El número de clérigos por diócesis en tiempos de Felipe II es muy 

difícil de conocer porque no se hizo un registro sistemático. En general 
se emplean las cifras del recuento de 1591, que adolece de dos proble-
mas graves: se hizo por provincias civiles y no por diócesis y no se 
sabe si se incluyó a los tonsurados sin parroquia o si se contabilizaron 
los regulares que ejercían como párrocos allí donde estaban los propios 
monasterios o sus prioratos. Por otra parte, los números ocultan que 
muchos clérigos residían en villas y ciudades –sobre todo en las capi-
tales diocesanas–, en especial los que no tenían parroquias ni benefi-
cios, porque en esos núcleos aspiraban a obtener recursos y, en todo 
caso, porque les atraía más la sociabilidad urbana; un ejemplo nos 
basta: en la pequeñísima villa de Alariz en Ourense a fines del XVI, 
tenía cuatro parroquias y allí vivían veinte eclesiásticos seculares sin 
apenas ocupación. 

En 1591 habría en toda Galicia 3.090 clérigos seculares, menos 
que parroquias por cuanto una parte importante eran anejas, atendiendo 
a 122.183 vecinos, es decir, unos cuarenta por clérigo, media superada 
en Ourense y Tui. En la diócesis de Santiago los datos de una visita de 
1546-47 dan una media de 20,9 vecinos, por lo que el crecimiento de-
mográfico añadió feligreses. En Asturias la relación era de 41,5; en 
Astorga 43,6 y 47,3 en Ponferrada, muy por encima de León, donde 
eran 34,4; Oviedo, unos 25, y Burgos no alcanzaba los veinte; 22,3 

  
275 Baudilio Barreiro Mallón, “La diócesis de Ourense en la Edad Moderna”, 
Lugo, Mondoñedo-Ferrol y Orense. Historia de las diócesis españolas, ed. de 
José García Oro (Madrid: BAC, 2003), 488. 



- 191 - 

eran en Tierras del Condestable, mientras que en la cántabra Trasmiera 
había 35276. Al coincidir diócesis y provincia, los datos de Tui permiten 
ver que tenía un clérigo por cada 191 habitantes –unos 53 vecinos–, 
pero de los 355 eclesiásticos recontados, un tercio no tenía función al-
guna. Si comparamos con Bretaña, por entonces, la población clerical 
era mucho más abundante; por ejemplo, en 1563, en 26 parroquias de 
la región de Nantes había 270, más de diez por parroquia, naturales de 
donde residían, no en vano en su mayor parte eran capellanes y orde-
nados de menores sin cura de almas y que solo eran clérigos para apro-
vechar los privilegios de su condición mientras que, entre los párrocos, 
el absentismo estaba generalizado277. 

En efecto, no puede decirse si eran pocos o muchos por lo dicho 
de su tendencia a vivir en espacios urbanos y, en realidad, resulta indi-
ferente cualquier valoración basada en cifras dado que el absentismo 
era un problema general y persistente y porque si su comportamiento 
era inadecuado y daba mal ejemplo, mejor era que no residiesen en sus 
parroquias278. El problema estaba en los que carecían de función y eran 
de control muy difícil. Por ejemplo, en Ourense en 1591 la media de 
vecinos por eclesiástico secular era muy elevada, sin embargo de lo 
cual el obispo don Juan de San Clemente se quejaba en sus sínodos de 
1584, 1585 y 1587 del excesivo número con respecto al de piezas ecle-
siásticas o de beneficios disponibles; una parte eran ordenados a título 
de patrimonio, cometiendo fraude al declararlo al incluir más bienes de 
los necesarios –que era un modo de ponerlos al margen de la fiscali-
dad– y más rendimientos de los reales para asegurarse la obtención de 
órdenes. El prelado buscó limitar el acceso a las órdenes por esa vía, 
ajustándolo a los casos de necesidad y procurando convertir en benefi-
ciados al mayor número de ellos (1584), pero era una medida poco 

  
276 Calculados a partir de las cifras publicadas en “Demografía eclesiástica”, Dic-
cionario de Historia Eclesiástica, 2, 690. 
277 Brumont, “Le clergé diocésain”, 231.  
278 Sobre el conjunto del clero en Galicia: Pegerto  Saavedra, “Entre la teología y 
la labranza: el clero rural galiciano en los siglos XVI-XIX”, Cuadernos de Histo-
ria Moderna, 46, 2 (2021): 441-486. DOI: https://doi.org/10.5209/chmo.78378. 

https://doi.org/10.5209/chmo.78378


- 192 - 

efectiva por cuanto podían ordenarse en otras diócesis279, incluso pa-
sando a las del Norte de Portugal. 

Planteamos aquí la cuestión del absentismo por cuanto era el co-
rrectivo indeseado del número excesivo de clérigos y quizá uno de los 
defectos generalizados en las diócesis del norte. Recordemos que había 
un tipo de ausencias estructural, las que afectaban a las parroquias anejas 
y a otras que tenían como titulares a miembros de instituciones, por lo 
que lo eran solo de nombre: por ejemplo, en la diócesis de Santiago cerca 
de un tercio eran componentes del cabildo catedralicio o de otras cate-
drales de colegiatas, o bien racioneros o capellanes del Hospital Real, 
entre otras situaciones que eran comunes a las demás diócesis.  

Para medir el otro absentismo más grave, el de los párrocos, solo 
contamos con cifras para la diócesis compostelana: en la visita de 
1546-1547, en 155 parroquias solo estaban presentes el 18,7% de los 
rectores y estaban ausentes el 74,8%, dudándose de los demás. El re-
sultado es que no celebraban misa todos los domingos: en el 82% solo 
la había cada quince días y todavía más carecían de Santísimo, aunque 
a veces se justificaba por la dificultad de custodiarlo. A partir de mil 
maravedíes de ingresos el cura estaba obligado por las constituciones 
a decir una misa cada ocho días, aun si el número de vecinos no llegase 
a veinte, por lo que, en caso contrario se mantenía la situación anterior. 
En lugar de los titulares actuaban sustitutos que pasaban por las parro-
quias cada dos semanas y de los cuales una parte, el 15%, eran extran-
jeros. El problema de los sustitutos preocupó a todos los prelados. El 
arzobispo de Santiago, don Gaspar de Ávalos, en 1543 se dirigió a los 
arcedianos y vicarios informándolos de que sabía que muchos benefi-
cios estaban cubiertos por personas carentes de virtudes, no dignas, ni 
hábiles y a veces sin ordenar, por lo que se infringían graves daños a 
los feligreses, ignorantes de lo que concernía a su salvación. Así pues, 
les exigía que lo informaran de esos nombramientos, pero recibió una 
respuesta negativa que terminó en un pleito ante la Audiencia de Gali-
cia, cuya sentencia dio la razón a los apelantes –entre los que estaban 
varios de los rectores absentistas– basándose en sus derechos 

  
279 Carnicero y González, “Los sínodos de don Juan de San Clemente”, 160-211. 



- 193 - 

históricos. Todo siguió como estaba y los visitadores –cuando iban, 
que era pocas veces– se limitaban a registrar la situación280.  

En 1558, don Francisco Blanco, siendo obispo de Ourense, envió 
una misiva a su clero a través de los arciprestes en la que recordaba a 
todos los beneficiados que debían residir en sus lugares y "tener conti-
nua habitación en ellos" o serían privados de sus beneficios si no lo 
cumplían antes de dos meses; todos debían presentar sus títulos bene-
ficiales al provisor. Parte del remedio estaba en que tuvieran casas 
donde habitar, de modo que se quedasen sin el pretexto de vivir en las 
suyas atendiendo sus intereses particulares y desplazándose solo de vez 
en cuando a las parroquias. Para eso, el obispo de Mondoñedo don José 
de Yermo mandó en 1575, tras una visita a la diócesis, “que hagan ca-
sas (los curas) junto a las parroquias y los feligreses les ayuden para el 
edificar, porque ellos hagan mejor su oficio”. Este mandato se repetirá 
hasta mucho tiempo después porque no era fácil conseguir que se cons-
truyeran esos edificios por falta de recursos de las parroquias y porque 
el clero absentista no tendría gran interés en promoverlas. 

Además del número excesivo, se suele dar la pobreza como causa 
de los defectos del bajo clero secular: como conclusión, unos ingresos 
dignos conllevarían una dignificación social y una mayor responsabi-
lidad. Entre quienes pensaban así estaban los jesuitas que en 1568 in-
formaban sobre la situación de la diócesis de Oviedo, al afirmar que 
“los clérigos y curas de ordinario son idiotas porque los beneficios son 
muy tenues y así tiene esta tierra casi extrema necesidad de sí labrar de 
buenos obreros”. Lo mismo opinaban el inquisidor Diego González, 
quien en carta de 20 de agosto de 1572 achacaba las deficiencias del 
pueblo y del clero de Galicia a que los “beneficios tan tenues y pobres 
que por esto no hay clérigos suficientes para poder hacer los oficios de 
curas ni se puede tener esperanza de que los haya en la gente común”, 
y el obispo Diego de Aponte del clero de la diócesis ovetense después 

  
280 Barreiro, “La diócesis de Santiago”, 186. 



- 194 - 

de hacer una visita en 1590 y ver que los presenteros se llevaban una 
parte importante de los ingresos de los curas281. 

Fuera de las recomendaciones y admoniciones de los obispos 
para que los curas leyesen y se formasen, apenas hay datos sobre su 
realidad. La idea de mejora constante del clero no se sabe muy bien de 
dónde sale, ya que no hay datos objetivos medibles, sino solo opinio-
nes. De forma excepcional, en las valoraciones hechas por los visita-
dores de la archidiócesis de Santiago, se ha podido calcular que los 
conocimientos de los párrocos se consideraron “bien” en el 61,6%, re-
gular el 26,7% y mal el 11,6%, lo que entre los clérigos mercenarios 
empeoraba, de modo que el 51,4% obtenía un “bien”, 20% regular y 
28,5% mal282, pero no sabemos qué conocimientos se controlaron. 

Por otra parte, no se puede comprobar que un factor tirase del 
otro: incluso puede asegurarse que los curatos ricos facilitaron el ab-
sentismo, al poder sus titulares delegar en sustitutos a cambio de parte 
de sus rentas. Los ingresos reducidos encajarían con los patrimonistas, 
pero sus familias habían inflado sus declaraciones para alcanzar la con-
grua y la pobreza que aducían se contradecía con las rentas declaradas. 
El obispo de Ourense en respuesta a una carta de Felipe II en 1590 
decía que “hay clérigos muy pobres y que los patrimonios los han gas-
tado aunque se ordenaron con ellos y son diferentes los patrimonios 
considerando la riqueza de cada tierra y que hay muchos beneficios 
capellanías servicios de anejos que no valen veinte ducados”283. Es de-
cir, una vez que lo habían conseguido, tenían problemas económicos y 
vendían o enajenaban aquellos bienes, además de que nada hacían en 
las iglesias a las que estaban adscritos. 

Pero, sobre todo, aunque suene demagógico, en general los in-
gresos y recursos de los párrocos estarían por encima de la mayoría de 
sus parroquianos y no por ello dejaban de cobrarles todos y cada uno 

  
281 Tuñón, “Reforma tridentina”, 242. Contreras, El oficio de la Inquisición…, 
318. 
282 Barreiro, “La diócesis de Santiago”, 251. 
283 Fernández Cortizo, “Las Indias de estas partes”, 78. 



- 195 - 

de los actos litúrgicos, ni las rentas, diezmos y primicias, lo que segu-
ramente no ayudaba a su buena imagen. En el norte, el clero parroquial 
era el destinatario de la mayor parte del diezmo284. Si en Asturias o 
Cantabria esa participación era escasa debido a la pervivencia de los 
derechos de patronato laical, no sucedía así en Zamora, donde se lle-
vaban el 55% o en Burgos (41%). Todavía más en León, donde dos 
tercios del diezmo iban al clero parroquial; el 65% del clero local per-
cibía la totalidad de los diezmos mayores y todos los menores, y existía 
allí una estrecha relación entre el poder concejil, y su control sobre la 
parroquia, y el nivel de participación de los curatos en los diezmos285.  

En el País Vasco no había homogeneidad. En las parroquias que 
pertenecían a la diócesis de Calahorra, al no estar del todo integradas 
en la estructura diocesana, no contribuían a sostener a su jerarquía y en 
el resto, donde la cura de almas era atendida por el beneficiado más 
antiguo, este se llevaba un sexto del diezmo que tocase al beneficio. La 
pervivencia de derechos señoriales explica las diferencias en los ingre-
sos del clero: mientras en Guipúzcoa los patronos se quedaban algo 
más de un tercio de los diezmos, en Vizcaya percibían cerca de la mi-
tad. Dicho de otro modo, ya perteneciesen a la diócesis de Burgos o a 
la de Calahorra, los mejores ingresos eran los de aquellos clérigos que 
no estaban sometidos al régimen laical, llevándose en torno a un cua-
renta por cien de lo diezmado286.  

En la archidiócesis de Santiago, el clero parroquial era el benefi-
ciario de casi el 60% de los diezmos. Gracias a la encuesta para la im-
posición del excusado en 1573, se ha calculado que, para cada párroco, 
el diezmo suponía el 70% de sus ingresos y el resto procedía del cobro 
de otras rentas anuales como las primicias (10%) y las oblatas (9,5%); 

  
284 Elena Catalán Martínez “El diezmo como base del sistema beneficial”, en El 
delme com a font per a la història rural, ed. por Elena Catalán, Gabriel J. Avellá 
y Enrique Llopis (2020), 49DOI: https://doi.org/10.33115/b/9788499845401. 
285 Laureano Rubio Pérez, “Párrocos, parroquias y concejo: el modelo parroquial 
leonés de las comunidades rurales concejiles durante la Edad Moderna”, Obra-
doiro de Historia Moderna, 22 (2013): 129-166. 
286 Catalán, “El peso de la tradición”, 51. 



- 196 - 

el producto de las tierras del iglesario (5%) y de los derechos de estola 
o pie de alta (5,5%), cerca de 900 reales anuales, que en el recuento de 
1594 se habían elevado a un valor del diezmo de 1.185 reales y unos 
cien en concepto de primicia287. Sumando todo, los ingresos medios 
de los párrocos equivalían a los de un vecino y medio, es decir, al man-
tenimiento de unas seis personas, lo que demuestra lo que antes afir-
mábamos.  

En la diócesis de Lugo recibían el 58,7% del diezmo, lo que be-
neficiaba a la inmensa mayoría de ellos. Es verdad que la nobleza titu-
lada y la hidalguía se llevaban cerca de una quinta parte en un tercio de 
las feligresías, y monasterios y conventos algo más del diez por ciento, 
siendo muy pequeñas las participaciones del cabildo y el obispo, y de 
las órdenes militares. En Ourense los curas eran los perceptores mayo-
ritarios, cobrando la totalidad del diezmo y solo en el 17% de las pa-
rroquias no lo percibían; en ciertos territorios tocaban a instituciones 
del clero regular. En Tui era casi el mismo panorama, dado que cerca 
de dos tercios del diezmo del clero secular era para los curas; el regular 
sólo se llevaba un 8,9% y el resto se repartía entre la nobleza y la hi-
dalguía, las órdenes militares y un grupo heterogéneo en el que se con-
taba la Corona, e instituciones educativas y asistenciales288. 

En fin, en términos comparativos, el nivel general de los párrocos 
no justifica que se hable de pobreza o que se atribuyese a ese factor su 
ignorancia y la falta de ánimo de reforma. El obispo de Mondoñedo, 
don Juan del Yermo en 1575 reconocía que lo más grave era que los 
clérigos en la reserva no eran mejores que los ejercientes, aunque no 
había sido muy exigente en el control de la provisión de beneficios. 
Hizo más hincapié en la falta de sentido de la función clerical que se 
reflejaba en dos actividades lucrativas a las que el clero se dedicaba y 
que ese prelado condenó: la intervención especulativa en el arriendo 
de bueyes de labor a los campesinos, que “aunque tiene apariencia de 

  
287 Barreiro, “La diócesis de Santiago”, 252. 
288 Ofelia Rey Castelao, “El reparto social del diezmo en Galicia", Obradoiro de 
Historia Moderna 1 (1992): 145-162. 



- 197 - 

piedad, no lo es, sino un modo breve de hacerse ricos con la sangre y 
sudor de los pobres” y en el comercio de vino, pan y textiles, adquiri-
dos de los labradores en tiempos de cosecha, para venderlos en la tem-
porada de precios altos en las ferias de los pueblos289. Insistía este pre-
lado en el deber de la caridad, dado que los poseedores de bienes los 
había recibido en concepto de “préstamo” y debían compartirlos con 
los pobres. Era el componente usurario el que más lamentaba ese 
obispo, al igual que al arzobispo de Santiago don Francisco Blanco, 
cuyos escritos sobre el cura ideal excluían que fuesen "usureros", mer-
caderes y taberneros; traficar en ferias y mercados o aplicarse al arren-
damiento de impuestos, cuando él mismo arrendaba los bienes de la 
mitra a terceros con un ánimo de lucro muy evidente. En las sinodales 
de Burgos de 1575 del arzobispo Pacheco da como algo que “acaece”, 
que los clérigos tenían una serie de dedicaciones condenables, de modo 
que mandó que “no sean montaneros, ni mesegueros, ni viñadores, ni 
buhoneros, ni carniceros, ni taberneros públicos”290.  

Muchos otros emitieron idénticas condenas variando según las 
diócesis, pero en todo caso siempre en el mismo sentido. En fin, quizá 
era el clero mercenario el que más se significase en actividades poco 
adecuadas, habida cuenta de que, en la práctica, no se tenían a sí mis-
mos por eclesiásticos. Por otra parte, cobrar los diezmos y los actos 
litúrgicos entraba en lo asumible y estaba protegido por el derecho ca-
nónico, pero la legitimación social se basaba en el valor moral y reli-
gioso de los servicios del cura y, más allá, no era aceptable cualquier 
otra dedicación.  

Lo más sorprendente es que el discurso de los obispos sobre la 
dignificación de los ingresos del clero se contradijo con las cesiones, 
aprobadas por la corona, de diezmos y rentas de los beneficios a otros 

  
289 Segundo Pérez López. “Las visitas pastorales como fuente histórica. 
Aportación a su estudio en la Diócesis de Mondoñedo-Ferrol". Estudios 
Mindonienses 3 (1987): 133. 
290 Pacheco, Constituciones sinodales…  ̧234. 



- 198 - 

fines en la segunda mitad del siglo XVI291. El prioritario fue enriquecer 
las fábrica de las catedrales, por el impacto general que tenía una buena 
imagen del templo y de su ceremonial, de modo que se aplicaron anti-
guas normas sinodales que permitían a los obispos anexionarles las 
cuartas vacantes, beneficios sin cura y préstamos de la diócesis, lo que 
se inició en los años veinte del XVI y se aceleró después, a pesar de 
que implicaba mermas en los ingresos del clero rural, que, además, se 
hacían en favor del clero y de las instituciones urbanas. 

Los obispos y los fundadores de conventos o colegios se sirvie-
ron también de participaciones de diezmos para financiar sus iniciati-
vas, lo que redundó en contra de muchos párrocos. Por ejemplo, 
cuando el conde de Monterrey fundó el colegio jesuítico de esa villa, 
uno de los frentes de oposición estuvo formado por los párrocos de los 
beneficios sometidos al colegio; en el convenio firmado en 1555 entre 
la casa condal y la Compañía, se previó una dotación basaba en rentas 
de un conjunto de beneficios cuyo derecho de patronato y presentación 
estaba en pleito con el obispo, renunciando ambos a los diezmos y ren-
tas, pero solo quedó un tercio para el sustento de los párrocos. Lo 
mismo sucedió en 1593 cuando don Rodrigo de Castro, arzobispo de 
Sevilla, suscribió el acuerdo con la Compañía para el colegio de Mon-
forte, cuya financiación en parte se hizo sobre beneficios eclesiásti-
cos292.  

En la diócesis de Tui, el obispo don Juan de San Millán propició 
varias de esas detracciones. Los beneficios de Paredes, Nespereira y 
Tameiga fueron cedidos en 1549, 1550 y 1562 a mantener las cátedras 
de gramática y canto fundadas por su antecesor el obispo Avellaneda. 
En 1555 unió al convento de monjas de Redondela el beneficio de Es-
tás a condición de que pagasen al párroco. En 1556 creó en el cabildo 
la lectoralía, dotándola con la mitad de las rentas de Vincios, además 
de dotar cuatro capellanías para la catedral y para sostener al cura. En 
1562 unió el cuarto sincura de Negros a la fábrica para ayuda de la 

  
291 Fernández Terricabras, Felipe II y el clero…, 105. 
292 A. Cotarelo, opus cit., p. 314 y ss. del vol. I. 



- 199 - 

Casa de Misericordia, etc. Varios prelados hicieron lo mismo para do-
tar las canonjías de oficio de las catedrales: por ejemplo, en Lugo en 
1556 se destinó el beneficio de Rubián a financiar la magistralía. Y en 
la diócesis de Oviedo, el obispo don Diego de Aponte llegó a hacer una 
lista de 77 beneficios para dotar el seminario que proyectó en 1590293. 
Es decir, se comprometían recursos de un fondo para asignarlos a otro, 
como era habitual en procesos fundacionales en los que, en realidad, 
los fundadores no aportaban lo suyo sino lo que era de sus institucio-
nes. 
 
6.3. Las limitaciones reales de la reforma 
 

6.3.1. Parroquias y poderes 
  

Sin ánimo de exponer datos sistemáticos, no evitaremos las cifras 
para demostrar que la capacidad de los obispos para administrar y con-
trolar a sus clérigos y feligreses estaba en gran medida limitado por el 
enorme número de sus parroquias y la presencia de otros poderes, el 
señorial en particular, contra los que poco podían hacer por cuanto 
ellos mismos ostentaban poderes temporales. Además, nos interesa ha-
cer hincapié en que los habitantes de estos territorios tendían a confun-
dir las diferentes jurisdicciones que les afectaban, si bien en muchas 
ocasiones revelan que sabían utilizar a su favor esa confusión. 

En lo que se refiere a las parroquias de cada diócesis, el mapa era 
disparatado y no se corrigió. En primer lugar, en el tramo oriental de 
nuestro espacio, el obispado de Calahorra tenía una cuarta parte de su 
territorio en Álava, una quinta parte en Vizcaya y el 6% en Guipúzcoa, 
repartidos en feligresías de menos de diez kilómetros cuadrados294. En 
la actual diócesis de Cantabria en 1591 se contabilizaron 484 lugares y 

  
293 Rey Castelao, “La diócesis de Tuy”, 571. Tuñón, “Reforma tridentina”, 226. 
294 Santiago Ibáñez, “La diócesis de Calahorra”, 135-183. Elena Catalán Martí-
nez, “De curas, frailes y monjas: disciplina y regulación del comportamiento del 
clero en el obispado de Calahorra, 1500-1700”, Hispania Sacra, extra I (2013): 
229-253, doi: 10.3989/hs.2013.021. 



- 200 - 

24.073 vecinos con 694 clérigos seculares que correspondían a cuatro 
obispados: 540 parroquias a Burgos –la mayor parte de los arciprestaz-
gos de Asturias de Santillana, Trasmiera, Campóo, Pas y el oriente re-
gional–, 65 a León, 15 a Palencia y 4 a Oviedo; en la parte más oriental 
había villas importantes como Laredo y Castro–Urdiales y sus depen-
dencias. En cuanto a la organización jurisdiccional, las entidades más 
representativas eran los dos corregimientos de realengo, Cuatro Villas 
de la Costa de la Mar y al sur Reinosa, y al realengo se incorporaron 
en 1571 y 1579 los Nueve valles de Asturias de Santillana; había ade-
más potentes señoríos bajo dominio de los Velasco y del duque del 
Infantado, y de importante monasterios y colegiatas295.  

Entre los datos que dio el obispo Diego de Aponte en su visita ad 
limina de 1594 consta que la diócesis de Oviedo sumaba 1.026 pilas, 
de las que 400 eran anejas de otras debido a su pobreza y poca pobla-
ción, pero nada se cambió. La diócesis tenía dos vicarías, Oviedo y San 
Millán –esta incluía villas como Valencia de don Juan y Benavente, 
muy distantes de la capital–, dualidad administrativa y territorial que 
fue una constante fuente de tensiones y conflictos por el ejercicio de la 
jurisdicción. El resto se distribuía en el deanato y los arcedianatos vin-
culados a las dignidades catedralicias, no menos conflictivos, y por de-
bajo, 62 arciprestazgos296.  

La diócesis de León se componía del deanato, con las parroquias 
de la capital, y diez vicarías, el arciprestazgo de Sahagún, bajo juris-
dicción del monasterio benedictino de ese nombre, y cinco arcediana-
tos, más el de Triacastela, situado en la provincia de Lugo: en total en 
1587 tenía 842 lugares y 33.544 vecinos en 982 pilas. Astorga, situada 
en la provincia de León, se introducía en la Galicia oriental, pareciendo 
pequeña, esta diócesis tenía en ese año 40.622 vecinos divididos en 
931 pilas. En ambas diócesis, el peso del señorío noble y la presencia 
de monasterios eran relevantes y afectaban a los derechos de presenta-
ción, como veremos. La compartimentación de León en varias diócesis 
llevaba a situaciones curiosas: la villa de Cacabelos pertenecía a 

  
295 Fonseca, El clero en Cantabria…, 39, 105.  
296Tuñón, “Reforma tridentina”, 221, 225, 228 y 229. 



- 201 - 

Santiago y Astorga, de modo que los vecinos podían pasar de una casa 
a otra para liberarse de ayunos y otros preceptos religiosos297. 

En Galicia disponemos de más datos, reveladores de la dificultad 
que entrañaba controlar a los fieles en un territorio que en 1591 se acer-
caba a los 700.000, y donde más del 95% de las parroquias eran rurales, 
pequeñas (unos ocho km2), organizadas en aldeas, verdadero núcleo 
rector de las relaciones humanas básicas. Es importante subrayar que 
las capitales de las cinco diócesis gallegas eran de señorío de los pro-
pios obispos o de estos y sus cabildos catedralicios, lo que constituía 
una fuente de problemas que distorsionaban el gobierno de las sedes y 
repercutían en el de las diócesis, en especial la de Santiago, cuyo arzo-
bispo era el titular del mayor señorío de Galicia, con casi una quinta 
parte de los vecinos bajo su potestad298. La condición de señores y de 
obispos generaba una duplicidad conflictiva que se agravó debido a los 
cambios fiscales dictados por Felipe II que dieron a las ciudades el 
control sobre el nuevo sistema, toda vez que cinco capitales de las siete 
que tenían voz en las Juntas de Provincia –elevadas a Juntas del Reino 
un año después de la muerte del rey– eran de señorío episcopal. 

La archidiócesis de Santiago tenía 1.060 parroquias en 8.549 km2 
–sin contar la vicaría de Alba y Aliste–, que incluían islas habitadas de 
complicado acceso. La capital era la mayor de las ciudades gallegas y 
en el territorio diocesano se situaban Pontevedra y A Coruña cuyo cre-
cimiento obligó a los prelados a prestarles cada vez más atención, al 
igual que a las villas de la costa. El poder señorial, más de la mitad del 
espacio, pertenecía al propio arzobispo y algo más de una décima parte 
estaba bajo señorío eclesiástico, pero más de un tercio era de nobles e 
hidalgos, mientras la corona apenas tenía vasallos.  

  
297  García Tato, “La diócesis de Astorga”, 133-356. Mª José Pérez Álvarez, “El 
clero parroquial de la diócesis de León en el siglo XVIII”, Cuadernos de Historia 
Moderna, 46-2 (2021): 543-566 
298 Los datos de Galicia en Antonio Eiras Roel, "El señorío gallego en cifras. Nó-
mina y ránking de los señores jurisdiccionales", Cuadernos de Estudios Gallegos 
103 (1989): 113-135. Camilo Fernández Cortizo, “El señorío rural gallego en 
tiempos de Felipe II”, en El Reino de Galicia en la Monarquía…, 345. 



- 202 - 

En el norte, rayana con las diócesis de Oviedo y León, Mondo-
ñedo tenía 15.384 vecinos en 1587 distribuidos en 371 parroquias –un 
tercio eran anejas y sin párroco propio–, en cinco arcedianatos y los 
territorios del deanazgo, chantría y maestrescolía. Salvo Mondoñedo y 
Betanzos, que eran también capitales de provincia civil, no había nú-
cleos urbanos vertebradores, y ambas sumaban un vecindario reducido 
–la sede apenas tenía un millar de vecinos–; en la fracturada costa se 
situaban las villas de Ribadeo y Viveiro, cuya actividad se veía mer-
mada por la colmatación de sus puertos y que estaban poco conectadas 
con el interior. Los obispos acudían allí con cierta asiduidad para poner 
tierra por medio en los conflictos y tensiones con el cabildo catedralicio 
–en especial sobre el señorío de la capital– y con otras instituciones 
eclesiásticas. Los demás pueblos costeros hasta Ferrol eran muy pe-
queños, con apenas unas decenas de feligreses299.  

Situada en el suroeste, fronteriza con Portugal y con una amplia 
franja de costa, la diócesis de Tui solo tenía 1.700 Kilómetros cuadra-
dos coincidentes con la provincia civil, y en 1587 se recontaron 13.834 
vecinos en 242 parroquias y trece arciprestazgos. El poder señorial de 
la nobleza titulada –Sotomayor, Ribadavia, Gondomar, etc.– y de la 
hidalguía sumaban el 58,8% del territorio; la corona solo tenía el 6,1%; 
los monasterios el 8,7%; los concejos y los vecinos un 6% y el resto, 
de órdenes militares, como la encomienda de Beade, de la orden de 
San Juan, rebelde contra las visitas y a cuyas párrocos acudían los fe-
ligreses de otros para casarse sin apenas control. Así pues, el obispo y 
el cabildo de Tui solo tenían el 16,4%, que incluía la capital. En esa 
diócesis la red parroquial fue reajustada creando nuevas parroquias 
para atender a una población en aumento, a lo que no era ajena su con-
dición fronteriza. En sentido contrario, el impacto de las hambres y de 
los contagios pestíferos del final del siglo XVI hizo que otras 

  
299 Baudilio Barreiro Mallón y Ofelia Rey Castelao, “La diócesis de Mondoñedo 
en la Edad Moderna”, en Lugo, Mondoñedo-Ferrol y Orense…, 255-334.  



- 203 - 

desaparecieran300. Algunos cambios se hicieron con licencia del 
obispo, pero por iniciativa de terceros: por ejemplo, Carregal fue ane-
xionada a Amorín en 1576 por las monjas del convento de Redondela 
por resigna del chantre Lope García Sarmiento, y Sta. Eulalia y Sto. 
Tomé de Mos se fundieron por interés de don Alonso de Quirós y So-
tomayor, señor de Mos, quien construyó la iglesia parroquial en el cen-
tro de ambas, surgiendo así nueva entidad con 43 vecinos en 1587 que 
pronto adquirió título de villa301. 

Plenamente interior era la diócesis de Lugo cuyos 7.000 kilóme-
tros no encajaban con la provincia civil salvo en la capital302. El nú-
mero de sus parroquias era nada menos que 1.085, muy pequeñas303. 
Así pues, no es extraño que el 40,7% fuesen anejas de otras y que el 
reparto territorial del clero fuese muy desigual. La diócesis estaba di-
vidida en cuarenta arciprestazgos que organizaban la comunicación so-
bre esa extremada pulverización, agravada por el poder señorial de la 
nobleza titulada –en especial la casa de Lemos– y la muy abundante 
hidalguía, cuyo dominio abarcaba dos tercios de las parroquias y del 
territorio; el 13,1% pertenecía a los monasterios, cuya influencia seño-
rial era dispersa; al arzobispo de Santiago el 6,3% y el 6,4% a las ór-
denes militares. En ese panorama, con todo lo que significaba de 

  
300 Noveledo se dividió entre las vecinas; S.M. de Piñeiro fue incorporada a Sta. 
María de Cela -unidas sumaban treinta vecinos en apenas cinco kilómetros cua-
drados; Cerdedelo en 1587 tenía sólo siete vecinos y fue unida a Torroso, al igual 
que San Juan y Santa María de Tomiño, Grixó con Alfán, etc.   
301 Ofelia Rey Castelao, “La diócesis de Tuy en la Época Moderna”, en Santiago 
de Compostela y Tuy-Vigo…, 571-663. 
302 Ofelia Rey Castelao, “La diócesis de Lugo en la Época Moderna”, en Lugo, 
Mondoñedo-Ferrol y Orense…, 95-166. 
303 El informe remitido a la corona en 1587 indica que "una pila con otra tendrá 
veinte feligreses. Estos viven apartados por los campos. Sólo Lugo y Monforte 
de Lemos terná cada pueblo hasta trescientos vecinos. Las villas de Sarria, Chan-
tada, Puertomarín y Tracastela, ninguna de estas tendrá más de sesenta vecinos". 
Archivo General de Simancas, Patronato Eclesiástico, leg. 137. 



- 204 - 

control social y político, el obispo solo era señor sobre el 8,6% de las 
parroquias y el cabildo en el 1,2%.  

La capital diocesana era en tiempos de Felipe II una ciudad pe-
queña –174 vecinos en 1542, y 429 en 1597–, dominados por un abun-
dante clero. Obispo y cabildo compartían el señorío y una complicada 
convivencia. Una sentencia papal reconoció al prelado el poder de 
nombrar alcaldes sin que se resolviese la situación hasta una concordia 
de 1594, confirmada por el papa en 1600, por la que, a cambio de una 
renta anual en especie, el cabildo cedía al obispo la jurisdicción sobre 
la ciudad y su término y el derecho a poner alcaldes; poco duró el 
acuerdo, impugnado en 1601 por el cabildo. No era un problema me-
nor, dado que el señorío de la ciudad implicaba todo el gobierno ordi-
nario304.  

También era interior y muy rural la diócesis de Ourense, casi 
coincidente con la provincia, aunque en el lado oriental pertenecía a 
Astorga y a Valladolid, y en el occidental, a Tui y a Santiago; en sen-
tido contrario, entraba “en Castilla”, como dicen las fuentes, dado que 
le pertenecía un grupo de parroquias del arcedianato de Baronceli si-
tuadas en la actual Zamora. En total, en Galicia tenía unos 5.300 kiló-
metros cuadrados y 28.421 vecinos en 1587. La capital diocesana y 
provincial no pasaba de cuatrocientos, mientras las dos villas más im-
portantes, Monterrey–Verín y Allariz, estaban lejos de esa cifra. El te-
rritorio se repartía en 651 parroquias, de las que una quinta parte eran 
anejas, aunque en la frontera con Castilla lo era la mitad dados su es-
cueto vecindario y la falta de viabilidad económica, pero nada se hizo, 
como tampoco para equilibrar los diez arcedianatos, asignados a las 
dignidades de la catedral y uno al abad del monasterio de Celanova. 
Solo el 2,6% del territorio era de realengo. El poder señorial sobre el 
57,1% del espacio era de la nobleza titulada –los Monterrey en espe-
cial– y de la hidalguía: se trataba de señoríos densos e importantes en 
los territorios más alejados de la sede episcopal. Un 3,9% era de 

  
304 María López Díaz, "El señorío temporal de los obispos de Lugo en la Edad 
Moderna: los conflictos e interferencias entre el poder señorial y las elites muni-
cipales", Boletín do Museo Provincial de Lugo (1993-94): 125. 



- 205 - 

órdenes militares de San Juan y de Santiago, 27 parroquias, verdaderas 
islas nullius. El clero secular –obispo y cabildo– controlaba el 11,3%.  

La creación de la diócesis de Valladolid por parte de Felipe II 
solo complicó las cosas, pero no era el único interés de la monarquía 
en este territorio, constatable en la lucha por el poder sobre la capital 
diocesana. Los obispos se vieron en el dilema de defender los derechos 
señoriales de la mitra –sobre los cuales pivotaba en gran medida la 
aplicación de las reformas–, o doblegarse a las pretensiones de la co-
rona de conducir a la ciudad hacia el realengo a través del corregidor. 
Dado que los ascensos dependían del rey y que era una diócesis de 
entrada, los obispos designados por Felipe II defendieron con ahínco 
desigual el señorío de la ciudad, que terminó con su recuperación par-
cial por los obispos en 1572305.  

Para la mayor parte del espacio que estudiamos, es importante 
subrayar la confusión que para los feligreses suponían los conflictos 
por los derechos jurisdiccionales como los sostenidos entre los obispos 
y los abades de los monasterios por el control y el derecho de visitar 
las iglesias dependientes de estos. En el caso de Ourense fueron espe-
cialmente intensos debido a la presencia de monasterios cistercienses 
y benedictinos muy potentes –Celanova, Oseira, Ribas de Sil, San Clo-
dio, Montederramo, Xunqueira de Espadañedo–, con poder sobre una 
cuarta parte de la diócesis, lo que constituía una fuente constante de 
problemas para el gobierno episcopal, sin contar con la interferencia 
de grandes cenobios de otros obispados con fuertes intereses patrimo-
niales, señoriales y eclesiásticos.  

  
6.3.2. Los derechos de presentación y de visita 
 
Una de las principales limitaciones de los obispos, no solo los de 

las diócesis norteñas, estaba en los derechos de presentación de cura-
tos, verdadero sistema de gestión privada del clero que Felipe II puso 

  
305 María López Díaz, "Del señorío al realengo. Ourense en los siglos XVI y 
XVII", Cuadernos Feijonianos de Historia Moderna, 1 (1999): 263. 



- 206 - 

un especial cuidado en no alterar, sobre todo tratándose de patronos 
civiles306. Lo peor de esos derechos es que generaban redes de cliente-
lismo eclesiástico, de ahí la importancia de que se hubiera hecho una 
reforma sustancial en la adjudicación de beneficios y una redistribu-
ción de sus rentas, lo que ya habían intentado los Reyes Católicos. Lo 
cierto es que problemas y conflictos judiciales eran frecuentes, duros y 
largos, llegando incluso a Roma, períodos durante los cuales los bene-
ficios podían estar vacantes por muchos años y eso, de nuevo, redun-
daba en absentismo. 

El sacerdocio era así una especie de bien familiar transmisible –
incluso entre la parentela bastarda, lo que era frecuente dado el nivel 
de concubinato clerical del Norte–, al margen, no ya de que sus osten-
tadores tuviesen vocación, sino de que contasen con una formación 
mínima. De modo que, teniendo los obispos el derecho de practicar 
visitas y en la realización de estas, el de dar órdenes y de proceder con-
tra curas y patronos, la realidad es que unos y otros estaban al margen 
de su control porque los nombramientos no dependían de ellos307. Por 
otra parte, las visitas pastorales eran muy espaciadas y cuando eran 
practicadas por delegados de los obispos, se reducía su efectividad308, 
de modo que solo podía esperarse a que una insistencia por goteo lo-
grase que el clero fuese adecuando su conducta a lo que mandaba la 
Iglesia. En todo caso, en esas circunstancias, difícilmente podían apli-
carse las reformas que afectaban a los clérigos como tales y al cumpli-
miento de su oficio.  

Si los sínodos pre-tridentinos recordaban la obligación de some-
ter a examen a quienes pretendiesen acceder por primera vez a un be-
neficio o cambiar a otro de rango superior, no se exigía prueba para 
seguir en el mismo o cambiar a otro similar, salvo si la licencia estaba 
suspendida. El Concilio ordenó que la colación de beneficios curados 
se hiciese siempre por concurso, previa publicación de edictos y no por 

  
306 Fernández Terricabras, Felipe II y el clero…, 99. 
307 Fonseca, El clero en Cantabria… 43. 
308 Catalán, “De curas, frailes y monjas”, 229-253. 



- 207 - 

designación libre por parte del obispo309, pero eso no se cumplía. La 
lucha por imponer un examen bajo control episcopal se dio en todas 
las diócesis, al menos sobre el papel, con resultados muy escasos, toda 
vez que su práctica escondía elementos resbaladizos como el enfrenta-
miento entre los obispos y los arcedianos y otras dignidades y abades 
por el intervencionismo episcopal en la jurisdicción eclesiástica dioce-
sana y, no digamos, con patronos laicos. No obstante, el problema de 
la escasa calidad de los clérigos estaba menos en el déficit formativo 
que en su inserción en un sistema de relaciones de clientela cuya prin-
cipal misión era la gestión del capital social y la defensa de los intereses 
económicos de sus patrocinadores310. Además, debemos preguntarnos 
si aseguraba algo que fuesen los obispos los que tuviesen el derecho de 
presentación.  

 La mayoría de las iglesias vizcaínas y guipuzcoanas pertenecían, 
por derecho de fundación o donación real, a patronos legos, y de estos 
dependía la elección de candidatos, en tanto que los templos y sus ser-
vidores eran propiedad del usufructuario. Lo patronos se opusieron con 
denuedo a que sus clérigos quedaran bajo jurisdicción episcopal y, por 
lo tanto, a pagar los tributos que le debían en reconocimiento de su 
potestad. Al menos, desde 1543 el obispo de Calahorra consiguió que 
se le permitiera entrar en el Señorío de Vizcaya, aunque solo para asun-
tos canónicos, sin poder sobre laicos que hubiesen cometido delitos 
eclesiásticos, y sin entrometerse en temas relacionados con el patro-
nato, toda vez que su autoridad era ajena al sistema foral311. 

En Cantabria había conventos y monasterios con atribuciones es-
pirituales y las tenían algunos monasterios situados fuera: por ejemplo, 
el de Oña nombraba los clérigos de 24 parroquias y 8 en Liébana, 

  
309 Fernández Terricabras, Felipe II y el clero…, 99. 
310 Fonseca, El clero en Cantabria…, 175-177.  
311 Elena Catalán Martínez, “El clero rural vasco durante la Edad Moderna”, en 
Entre el fervor…, 17-56. Catalán, “De curas, frailes y Monjas”, 24-26. Robert 
Muro Abad, “El clero diocesano vasco en los siglos XV y XVII: una imagen”, en 
Religiosidad y sociedad en el País Vasco (s. XIV-XVI), ed. de Ernesto García Fer-
nández (Bilbao: UPV/EHU, 1994), 56. 



- 208 - 

además de su priorato, y el de Silos contaba con también con muchas 
feligresías. Unos y otros designaban a los curas y percibían diezmos. 
En otro sector tenían derechos jurisdiccionales varias colegiatas: la de 
Santillana nombraba curas en 41 lugares y a la de Aguilar de Campoo 
se le añadieron algunas todavía en 1541. Había además otros casos de 
titularidad privada dirigidos por un arcipreste como las de Laredo, Cas-
tro Urdiales y La Barquera, a los que pertenecían varios lugares, y ha-
bía patronatos de laicos en otros espacios, si bien no eran tanto de la 
nobleza titulada como de una nobleza de menor nivel –condes de Len-
ces y de Escalante, marqués de Aguilar, etc.– y muchos hidalgos que 
se aferraron a sus derechos y los defendieron, no en vano tenían valor 
económico y sobre todo de capacidad de designar curas a su conve-
niencia312.  

En tierras de León esos derechos de presentación se confundían 
con el poder de los concejos, pero también era grande el poder de los 
monasterios. En la diócesis de Astorga, de 599 curatos, 42% eran de 
presentación laica o eclesiástica, 56% de provisión libre y un 2% de 
patronato real; entre los presenteros estaba señores jurisdiccionales de 
la alta nobleza como los marqueses de Astorga y los condes de Mi-
randa; en la zona del Bierzo lo eran los monasterios y en ese y otros 
espacios, las colegiatas, como la de Villafranca313. Y en Oviedo mu-
chos derechos de presentación eran del obispo y del cabildo, pero tam-
bién eran numerosos los de los monasterios. Los enfrentamientos con 
estos fueron constantes como, por ejemplo, con el de Celorio, ampa-
rado por el papa en sus pretensiones, de modo que no se llegó a una 
concordia con el obispo hasta 1609, acuerdo inútil, por cierto. Las pa-
rroquias de patronato laico eran importantes y significativas y uno de 
los frentes de actuación de los prelados, toda vez que los rectores veían 
detraer una parte de sus emolumentos por parte de los patronos. Los 
abades de la abadía de Arbás, en el puerto de Pajares, pretendían ejer-
cer una jurisdicción quasi episcopal tanto en el territorio colegial como 

  
312 Fonseca, El clero en Cantabria…, 41. 
313 Rubio, “Párrocos, parroquias”, 129. García Tato, “La diócesis de Astorga”, 
133. 



- 209 - 

en los curatos dependientes: afectados por un absentismo sistemático, 
los priores querían tener la cura sin licencia y los de las parroquias pro-
vistas por la abadía se resistían a las visitas del obispo314. 

En Galicia, la confusión se producía, más bien, entre el derecho 
de presentación y el poder señorial, o bien estaba unido a ciertas tierras, 
foros u otros derechos, por lo que aquel podía venderse, aforarse o ad-
ministrarse mediante intermediarios, de tal manera que con frecuencia 
estaban muy fragmentados entre decenas de personas. En la mayor de 
las diócesis, Santiago, según la visita Jerónimo del Hoyo de 1607, el 
32,4% de las parroquias eran de presentación de monasterios, si bien 
en 1547-48 lo eran casi el 40%; del cabildo catedralicio el 12,3% aun-
que había sido del 17,9% y los nobles titulados pasaron del 10% al 
8,3%. Por el contrario, los laicos habían ganado poder, de modo que 
presentaban el 38,5% cuando antes tenían poco más de una cuarta 
parte, en tanto que el arzobispo y el ordinario crecieron solo del 3,1% 
al 7,3%. En algunos casos, los cambios de titularidad se debieron a la 
pérdida de derechos por incumplimiento grave de sus obligaciones por 
parte de los presenteros, por lo que se dieron a la comunidad parroquial 
o los retuvo el propio arzobispo315.  

En la diócesis de Tui, nobles e hidalgos presentaban el 36,3% de 
las parroquias; de la real y ordinaria era el 37,4%; el cabildo en algo 
más del diez por ciento y los monasterios el 5,6%. En 1596 se creó la 
Hermandad y Cofradía de los sacerdotes del arciprestazgo de Montes 
que era un modo de proteger sus derechos. En Ourense menudearon 
los problemas por la presentación en sí mismos y los derivados del ab-
sentismo de los titulares, los sustitutos descontrolados y las prolonga-
das interinidades, que tanto afectaban a la administración material y 
religiosa de las parroquias, pero el obispo solo presentaba el 7,3% de 
los curatos, y el clero secular, incluido el cabildo, el 21,5 %, así que 
tenían graves limitaciones. Los conflictos por el derecho de presenta-
ción se produjeron sobre todo con los monasterios, que controlaban el 

  
314 Tuñón, “Reforma tridentina”, 223, 279, 328, 331. 
315 Barreiro, “La diócesis de Santiago”, 187. 



- 210 - 

26,8%, y con la nobleza titulada (Monterrey, Lemos, Ribadavia, etc.) 
que lo hacía sobre un tercio de las feligresías, si bien estos dos sectores 
también litigaron entre ellos. Una de las situaciones más conflictivas 
derivaba de que el abad del monasterio de Celanova era titular de uno 
de los arcedianatos, en el que los obispos solo consiguieron el derecho 
de visita en una concordia de 1539 por la que, además de confirmarse 
la exención del monasterio, el abad, en cuanto arcediano, nombraría a 
un vicario cada dos años, sometido al obispo, y los derechos de visita 
se dividirían entre las iglesias regidas por monjes, visitadas por el abad, 
y las regidas por clérigos seculares, que lo serían por el obispo. No era 
el único monasterio conflictivo, ya que el de Ribas de Sil todavía en 
1589 discutía el derecho de visita al obispo. 

Para ver alguna de esas tensiones tomamos como ejemplo la dió-
cesis de Lugo, donde el obispo solo presentaba el 13,9% de las parro-
quias, concentradas en torno a la capital, al igual que las del cabildo 
catedralicio. Así pues, el 60,5% pertenecían a nobles e hidalgos y un 
22% a monasterios y a órdenes militares, distribución que se agravaba 
en áreas de la montaña occidental, donde tres cuartos de los curatos 
eran presentados por el sector noble. La situación peor estaba en los 
espacios nullius, lo fueran o no, dado que, a la falta de control sobre las 
designaciones, se unía la dificultad o la imposibilidad de que fuesen 
visitados por los obispos, lo que fue motivo de complejos procesos ju-
diciales. Ese era el caso de los abades del monasterio de Samos, que 
tenían el privilegio de ser prelados nullius por el que estaban directa-
mente sometidos a Roma y exentos de la jurisdicción episcopal. En su 
distrito, compuesto por 33 parroquias, el abad hacía las visitas anual-
mente y controlaba los libros parroquiales y desde su audiencia ecle-
siástica, ejercida por un monje que hacía de provisor y vicario, proce-
día a llevar a cabo el control; así pues, el abad resolvía los asuntos ju-
diciales y jurisdiccionales civiles y criminales y además, presentaba, 
examinaba, hacía concursos y nombraba párrocos e incluso convocaba 
sínodos con el clero secular, de forma que al obispo solo le quedaban 
la confirmación y las sagradas órdenes. En 1542, el obispo Suárez Car-
vajal quiso hacer una visita por sí mismo, pero el abad ganó el pleito 



- 211 - 

consiguiente y hubo que esperar a que finalizase Trento y se modifica-
sen un tanto las normas para que los obispos lucenses intentaran de 
nuevo imponer su autoridad, y así lo hicieron don Fernando Delgado 
y don Fernando Vellosillo en 1564, 1569 y 1574. El resultado fue un 
ir y venir judicial que concluyó en una concordia firmada en 1623.  

Otro monasterio importante, San Vicente do Pino de Monforte, 
tenía el derecho de presentación de diez parroquias y sus abades eran 
titulares del arcedianato de Monforte, formado por otras 28. Al igual 
que Samos, el abad reunía al clero cada año, a modo de sínodo y reali-
zaba las visitas, además de tener la jurisdicción ordinaria con apelación 
al papa; alegando pobreza y mediante acción del nuncio, en 1553 el 
papa le permitió la anexión de doce feligresías con sus rentas. Así pues, 
las tensiones con los obispos eran constantes. En 1547, el obispo puso 
pleito y la jurisdicción del arcedianato se hizo acumulativa, alternán-
dose en el ejercicio de la visita, pero en 1569 el abad impidió su acceso 
a la iglesia del cenobio y el conflicto llegó a Roma; tras un rosario de 
incidentes, en 1594 se firmó una concordia por la que el conocimiento 
de todas las causas pertenecía a ambos poderes, según al que llegara, 
sin apelación de uno a otro sino al metropolitano de Santiago. No ter-
minó así el conflicto, que fue llevado a la Chancillería de Valladolid 
por el obispo Otaduy, pero, de nuevo a través del nuncio, el papa 
mandó en 1596 que se respetase la concordia, que llevaría a otro 
acuerdo por el que el obispo cedía al monasterio la jurisdicción sobre 
el arcedianato y se mantenía la duplicidad sobre la villa; las causas re-
sueltas por el abad podrían apelarse al obispo y las parroquias anejas 
al cenobio se darían a clérigos seculares, examinados, aprobados y 
nombrados por el obispo. Los roces resurgieron al poco tiempo por 
desacuerdo de los prelados, que veían así cercenados unos derechos 
que Trento les reconocía316.  

Con respecto a los monasterios, un problema general para el no-
roeste fue el de los monjes que actuaban como párrocos en los lugares 
donde había prioratos. En el caso de los benedictinos, durante el 

  
316 Rey Castelao, “La diócesis de Lugo”, 137. 



- 212 - 

generalato de fray Jorge Manrique, coincidente con el final del Conci-
lio y las reformas de Felipe II, el capítulo general de Valladolid de 1562 
decidió suprimir los prioratos de menos de doce monjes y así se reco-
gió en las constituciones de 1563, cuya aplicación a los monasterios, al 
menos a los de Galicia, se encomendó a visitadores de la orden a los 
que se dotó de poderes del papa y del rey, pero esto no los libró de una 
reacción negativa y de la oposición a esa medida. Los defensores de 
que se mantuvieran argumentaban que los monjes eran buenos sacer-
dotes, cumplían sus obligaciones como tales, atendían a los pobres y 
colaboraban con los vecinos, hasta el punto de afirmar que “si los hi-
dalgos les ocupan las tierras ahora qué será si se ausentan de ellos", 
argumento poco creíble ya que los prioratos eran ante todo los encar-
gados de cobrar las rentas y de vigilar el patrimonio con mano firme. 
En todo caso, Felipe II parece haber transigido a la demanda de los 
monasterios y los prioratos se mantuvieron, aunque no siempre los 
monjes se ocupaban de la cura de almas, sino clérigos seculares desig-
nados por los cenobios317. 

Como dijimos, las órdenes militares tenían escasa presencia en 
las diócesis que nos ocupan, pero no podemos eludir el hecho de que 
tenían derechos similares a los del clero regular y que fueron proble-
máticos porque, en realidad, estaban bajo el control de casas señoriales 
y amparados por su condición nullius. Como en todas partes, era noto-
ria la aversión de los obispos a que dentro de sus diócesis hubiera pa-
rroquias e iglesias de jurisdicción autónoma, pero el patronato eclesiás-
tico les fue ratificado a las órdenes hispanas por el Concilio y aceptado 
por Felipe II, de forma que mantuvieron la jurisdicción privativa en 
todo pleito que opusiera sus iglesias a las autoridades eclesiásticas. An-
tes y después de Trento se comprueba que hubo visitas de los obispos. 
En la diócesis de Tui las hubo en 1541, 1560, 1563, 1577, 1588 y aún 
en 1605; excluidos después de ese derecho, los obispos utilizaron los 
mandatos sinodales para limitar las capacidades de las órdenes, sobre 
todo en lo que se refería a las licencias de matrimonio. En la diócesis 
de Mondoñedo, santuarios como Regua y Teixido fueron visitados por 

  
317 Fernández Cortizo, “Los monasterios cistercienses”, 11. 



- 213 - 

el obispo hasta 1560 pero en 1571 se le impidió; prelados y visitadores 
de la orden alternaron las visitas en 1573 y 1591 pero ya no volvieron 
después. Claro está, en las parroquias de la orden de Santiago, el pa-
tronato real garantizaba a Felipe II el control religioso de las parro-
quias318, de forma indirecta porque no se libraron de la interferencia de 
los poderosos locales. 

En los territorios de la orden de San Juan o de Malta, desde me-
diados del siglo XVI las encomiendas eran gestionadas por apoderados 
y administradores o gobernadores que solían ser priores de la orden, a 
lo que se añadía la condición de vicarios generales. La orden, ajena a 
la monarquía, defendió con denuedo la jurisdicción eclesiástica frente 
a los obispos, así como sus derechos de presentación de curatos –75 
dispersos por el territorio–, que incluían iglesias de peregrinación 
como San Andrés de Teixido, por cuanto a los ingresos económicos se 
añadían la influencia sobre el pueblo, además de que la mayoría de 
esos curatos servían para el cobro de rentas. Ahora bien, esta orden 
optó por cubrir sus parroquias mayoritariamente con gallegos319.  

Las encomiendas y los curatos unían el control eclesiástico con 
el temporal y el de los numerosos arrendatarios y subarrendatarios de 
tierras, rentas y diezmos, y tanto las redes creadas a partir de la presen-
tación de los párrocos como la jurisdicción, eran de gran utilidad para 
las órdenes militares, aunque eso no les evitó una intensa conflictividad 
que fue a parar a los tribunales. 

Para terminar, debemos incidir en que era el clero parroquial el 
realmente importante, por su capilaridad e influencia, pero, como he-
mos visto, los obispos tenían muy limitadas sus capacidades para de-
signarlo y controlarlo. Ese clero era parte de un sector que creció mu-
cho en la segunda mitad del XVI –lo hizo más en tiempos más tardíos– 
ya que el patronato sobre las parroquias no era suficiente para las 

  
318 Fernández Terricabras, Felipe II y el clero…, 178. 
319 Ofelia Rey Castelao, “Las Órdenes Militares en la Galicia moderna: la Orden 
de Malta”, Universitas. Homenaje a Antonio Eiras Roel (Santiago de Compos-
tela: Universidad, 2001), 193-212. 



- 214 - 

familias con cierto poder de modo que, por todas partes, dotaron patri-
monios y capellanías directamente atribuidas a aquellos que no here-
daban los vínculos: segundones, hijos bastardos o miembros de ramas 
laterales de la parentela o de clientelas accedieron a las órdenes sagra-
das sin vocación ni formación religiosa. En una misma feligresía con-
vivían beneficios curados, beneficios simples, capellanes y ordenados 
de menores, lo que para los feligreses era confuso, ya que no era fácil 
distinguir su adscripción a los diversos escalones clericales, o les indi-
ferente, ya que todos eran clérigos320. Ahí estaba el problema esencial 
de los obispos, dado que apenas podían hacer nada para controlar sus 
comportamientos y así siguió siendo mucho tiempo después. 

 
6.4. El clero errante y forastero 

 
En actas sinodales y visitas con cierta frecuencia se hallan refe-

rencias, casi siempre negativas, a los clérigos extranjeros y a los falsos 
clérigos. Sin pertenecer al mismo rango, planteaban los mismos pro-
blemas, o eso se deduce de los temores y prevenciones manifestados 
por los obispos, que incluían a los ya mencionados “obispos de gracia”, 
nómadas clericales que iban por los pueblos para bendecir, confirmar 
o conferir la tonsura, a veces sin conocimiento de los ordinarios, lo que 
después de Trento se corrigió321.  

Sí se constatan sustituciones entre el bajo clero. En su sínodo de 
1541, fray Antonio de Guevara, obispo de Mondoñedo, denunciaba 
una especie de invasión indeseada de forasteros que, además ignorarse 
cuáles eran sus títulos o sus aptitudes pastorales, detraían rentas al clero 
diocesano. Aseguraba el prelado que “muchos clérigos franceses y 
otros de otras partes y muchos frailes... andan diciendo misas y aun 
siendo rectores de muchas iglesias”; algunos “vienen apóstatas y sin 
licencia" y por su idioma diferente no se les entendía, mientras que 
"muchos clérigos naturales de la diócesis no tienen que comer por aver 

  
320 Catalán, “De curas, frailes y monjas”, 229-253. 
321 Fernández Terricabras, Felipe II y el clero…, 236. 



- 215 - 

tantos extranjeros". También ordenó aplicarles un control estricto, de 
modo que ninguno podría tener en su iglesia como excusador o susti-
tuto a un clérigo o un fraile foráneos, salvo que ya llevasen diez años 
residiendo en la diócesis322. 

En la visita de la archidiócesis de Santiago en 1546, el visitador 
constató la presencia de numerosos franceses como sustitutos de los 
titulares de las parroquias –al menos el 15%–, de los que no se sabía si 
estaban ordenados, ya que no constaban sus títulos, y se ignoraba todo 
sobre su formación o su moralidad. Esos clérigos se localizaron sobre 
todo en los puertos –Camariñas, Malpica, Laxe– pero los había en pa-
rroquias del interior, supliendo a rectores que vivían en Compostela. 
Lo más llamativo es que, además, muchos estaban ausentes y pasaban 
por las parroquias solo para oficiar la misa y pocas veces lo hacían más 
de una vez cada dos semanas. Había otros de procedencia extraña 
como Hungría, de los que se decía que habían llegado como peregrinos 
y que ocupaban algunos beneficios pequeños en el entorno de San-
tiago, algunos de cuyos titulares residían en Roma. Las razones reales 
de la presencia de unos y otros, que tuvo su mayor intensidad en 1530-
1550, pueden estar relacionadas con el avance del protestantismo, pero 
eso no explica la aversión de los obispos, que chocó con el recurso 
judicial de los titulares323. 

 El problema aparece mucho más tarde registrado en las disposi-
ciones de Burgos de 1575 en las que don Francisco Pacheco dedicó un 
capítulo a esta cuestión porque “después de aver permitido a los cléri-
gos extranjeros de estos reinos que anden vagando de obispado en 
obispado se han visto grandes inconvenientes y males; y no saber si 
sus títulos son aprobados”, se ordenaba a los provisores que no les die-
sen licencia “para decir misa ni ejercer otros oficios divinos ni para 
estar de morada en este nuestro arzobispado”, castigando a quien lo 
permitiera324. 

  
322 Synodicon Hispanum…, 82. 
323 Barreiro, “La diócesis de Santiago”, 185-186. 
324 Pacheco, Constituciones synodales..., 62-64.  



- 216 - 

No se trataba solo de extranjeros. En el mismo sínodo burgalés 
se dedica otro capítulo titulado “de clérigos peregrinos” a prever la ac-
ción de eclesiásticos de fuera, mandando que los que de otro obispado 
no se llamasen a los oficios divinos ni a celebrar, ni administrar sin 
licencia del ordinario, ya fueran frailes, monjes o clérigos seculares, si 
no aportaban letras testimoniales o comendaticias de sus prelados “por-
que estando excomulgados o suspensos, y no les admitir en sus obis-
pados, se irían a celebrar a otro donde no son conocidos”, lo que era 
preciso cortar. Pacheco era muy claro en que nadie los admitiera por 
tales y no pudieran administrar los sacramentos en parroquia alguna 
sin su licencia o de los provisores penalizando a los contraventores. 
Pero concedía excepciones selectivas, como los capellanes “de algún 
señor de título o persona muy conocida y principal o fue con persona 
constituida en dignidad que pase por este arzobispado y les quisiera 
decir misa o por su devoción”, o a clérigos de obispados comarcanos 
conocidos o que “vinieran a bodas o honras o a otras cosas por si acom-
pañaban algo superior secular o regular si se podía admitir”325. 

Eso nos lleva a la observación de la condición foránea de una 
parte muy importante del clero del Norte, un tema recurrente en las 
protestas del clero local en los siglos posteriores. Fue expresado de 
forma contundente por el benedictino fray Martín Sarmiento (Elemen-
tos Etimológicos, 1758-66), al denunciar que desde principios del siglo 
XVI “los no gallegos” habían llegado al reino de Galicia como “meri-
nos, jueces, escribanos, curas de almas, etc.”, puestos que eran provi-
siones “de castellanos” sin apenas dar empleo a los naturales, y lo ha-
bían hecho “no para cultivar sus tierras, sino para hacerse carne y san-
gre de las mejores, y para cargar con los más pingües empleos, así ecle-
siásticos como civiles”, a lo que añadía su falta de comprensión del 
idioma, toda vez que los “hermanos, sobrinos, primos, parientes, pai-
sanos y criados de los presenteros cargaban con todos los empleos… 

  
325 Pacheco, Constituciones sinodales…, 63. 



- 217 - 

hablaban ni entendían gallego y así se introdujo el abuso de escribir y 
actuar en castellano”326.  

Esas quejas tendría que haberlas aplicado Sarmiento a su propia 
orden ya que, como la cisterciense, seguía una política de extraterrito-
rialidad calculada para evitar la conexión entre los religiosos y las fa-
milias poderosas locales y que estas pudieran beneficiarse de las rentas 
de los cenobios, como había sido hasta las reformas a las que ambas 
órdenes habían sido sometidas en la primera mitad del siglo XVI. En 
razón de esa práctica, entre 1555 y 1610, de 152 monjes que entraron 
en el monasterio compostelano de Pinario, solo 28 eran gallegos, el 
18,4%, y de 110 novicios, aun desconociendo el origen del 13,6%, lo 
era solo el 22,7%, entre los que estaban todos los hermanos legos. Un 
9% eran extranjeros –irlandeses e ingleses refugiados– y la mayoría 
era de Castilla y León (44,5%) y La Rioja (6,3%), y el resto eran vas-
cos, extremeños, andaluces, manchegos, asturianos, etc. Ni uno de los 
abades de ese riquísimo cenobio fue de origen gallego en tiempos de 
Felipe II. En el cisterciense de Sobrado, entre 1583 y 1600 entraron 
cincuenta novicios, que en su mayoría procedía de Valladolid y su con-
torno y de Tierra de Campos (32,4%), una quinta parte de Castilla-La 
Mancha y un 17,6% de Galicia, además de haber una décima parte 
compuesta por irlandeses y portugueses327.  

En las casas de ambas órdenes situadas en las otras diócesis era 
así también porque el sistema de reclutamiento propiciaba la extrate-
rritorialidad. Sarmiento aludía a una cuestión de fondo, la comunica-
ción, pero lo hacía con referencia sobre todo a la comprensión de los 
no castellano-hablantes en los tribunales de justicia. Cistercienses y be-
nedictinos tenían una actividad doctrinal o misional limitada por lo que 
la comunicación con el común tenía más bien un carácter económico 

  
326 Extractos obtenidos de José L. Pensado, “Lingua e identidade en Frei Martín 
Sarmiento”, en As linguas e as identidades: ensaios de etnografía e de interpre-
tacion antropolóxica (Santiago de Compostela: Universidad, 1997), 117.  
327 Ofelia Rey Castelao, “Cistercienses y benedictinos en la Galicia Moderna: 
evolución numérica y análisis social", en Actas del Congreso Int. sobre S. Ber-
nardo y el Císter en Galicia y Portugal I, (Ourense: Oseira, 1992), 309-328. 



- 218 - 

y señorial –es decir, para el cobro de rentas– y por derivación, judicial. 
Muy diferente era la cada vez más numerosa e influyente presencia de 
los franciscanos, cuyo reclutamiento era casi solo regional: de los no-
vicios que entraron en la orden en tiempos de Felipe II en Galicia eran 
gallegos el 85%, a lo que se unía que eran mayoritariamente rurales y 
tendrían facilidad idiomática, quizá no para predicar y atender los actos 
litúrgicos328, sino para la interrelación.  

En territorios con dos idiomas, tanto los predicadores francisca-
nos como los jesuitas pusieron interés en aprender vasco o bretón para 
emplearlos en la confesión, la predicación y las misiones329. En Galicia 
no hay evidencia alguna de eso, pero al menos los padres de la Com-
pañía eran conscientes de los problemas generados por no ser gallegos, 
ya que en su mayoría eran castellanos. Por lo que afirmaban, la condi-
ción foránea les creaba problemas de adaptación y por eso muchos de 
los destinados a los colegios norteños se resistieron a ir: el provincial 
Pedro Villalba reconocía que “naturalmente hay poca inclinación de 
los objetos de ir para allá”. Para salvar las reticencias, en 1588 se reco-
mendaba a quienes habían estado en ellos que diesen una imagen po-
sitiva de Galicia en Castilla, y a quienes permanecían, que evitasen 
“plática de gallegos” para que los naturales no notasen sus faltas. Al 
tratar del colegio de Monforte, el jesuita Diego García hacía referencia 
a la inadaptación que sentían los jesuitas castellanos y el padre Gaspar 
Moro se refería al largo tiempo necesario para integrarse en una cultura 
distinta, de modo que hacía falta persona “que conozca y tenga expe-
riencia de cómo se ha de tratar la gente de esta nación” y “es menester 
que en estos colegios de Galicia haya hombres que, castellanos de na-
ción, tengan tal estima y aprecio de los gallegos que con su autoridad 

  
328 Ofelia Rey Castelao, "El clero regular mendicante en Galicia: evolución nu-
mérica, procedencia social y comportamientos de los franciscanos, ss. XVI al 
XIX", Archivo Ibero-Americano 195-196 (l989): 459-490. 
329 Fañch Roudaut, “L'audience de la prédication en langue bretonne à la fin de 
l'Ancien Régime”, Mémoires de la SHAB LXVII (1990), 79-106. 



- 219 - 

y religión puedan informar y entablar a todos los que de nuevo vinie-
ren”330. 

En el tribunal de la Inquisición de Logroño fueron frecuentes los 
inquisidores locales, porque se tuvo en cuenta el factor lingüístico de 
Vizcaya y Guipúzcoa, la mitad norte de Álava y el norte de Navarra, y 
por eso se nombró a vascos para los puestos, aunque en las visitas ac-
tuaban también intérpretes. Por la distancia se permitió que los inqui-
sidores de distrito nombrasen cargos y comisionados para asuntos de-
licados, lo que hacían entre amistades y familiares, miembros de cabil-
dos eclesiásticos o con influencia en la vida municipal, útiles para lidiar 
con las justicias ordinarias, a cambio de lo que les interesaba, que era 
la jurisdicción y la exención fiscal concedida en 1568, más quizá que 
la promoción social331. Así fue en el caso de Galicia, donde a los in-
quisidores se les dieron prerrogativas muy amplias, de modo que se 
nombró a gallegos, rompiendo la norma de nombrar a foráneos para 
evitar conexiones familiares y sociales; se buscaba también que cono-
ciesen la tierra y que consintiesen en ir, y por las resistencias de cabil-
dos, regimientos municipales y audiencias pusieron a aceptar funcio-
narios externos. Quijano de Mercado, el primer inquisidor de Galicia, 
en 1574 decía “que esto en este reino se tomaba con mucha atención”. 
Las protestas de la Real Audiencia y de los cabildos catedralicios lle-
garon a la corte, pero el fuero siempre protegió a los infractores y esto 
ayudó a consolidar de la autoridad inquisitorial frente a las otras ins-
tancias jurídicas332. 

Las acusaciones del padre Sarmiento apuntaban también al clero 
secular, en el que la realidad le daba la razón, dado que en los nombra-
mientos de obispos por parte de Felipe II –ya con Carlos I–, recayeron 
en su inmensa mayoría en hombres nacidos en otras diócesis, lo que 
respondía a la lógica de evitar la generación de redes. Lo mismo se 
puede decir de los canónigos de los grandes cabildos y algunos de los 

  
330 Rivera, Galicia y los jesuitas…, 116,130, 310 y 311. Fernández Cortizo, “Les 
missions populaires”, 315. 
331 Reguera, La Inquisición española…, 155. 
332 Contreras, El Santo Oficio…, 318. 



- 220 - 

cabildos pequeños, no en vano una parte entraba en ellos por haber 
llegado en el séquito familiar y social de los obispos o había accedido 
mediante concurso a las canonjías de oficio, las más abiertas al acceso 
de foráneos, en especial de quienes habían pasado por las universida-
des de Salamanca, Valladolid y Alcalá. 

Con respecto al clero parroquial, Sarmiento aludía directamente 
a las designaciones hechas por los presenteros. No se puede certificar 
la invasión de foráneos, al menos Galicia. Sí conviene subrayar que 
una parte relevante era de origen urbano: los datos disponibles para la 
diócesis de Santiago desde que se conservan expedientes, 1630-60, re-
velan que el 34,7% de los ordenados eran naturales de villas y ciuda-
des, una proporción muy elevada si se tiene en cuenta que estas apenas 
reunían al 5% de la población333. Que era bueno que fuesen naturales 
se traduce en las fundaciones de centros de formación para el bajo 
clero: por ejemplo, cuando en 1590 el obispo de Oviedo proyectó el 
seminario, los requisitos de entrada eran que los candidatos fuesen po-
bres y naturales de la diócesis334. 

En 1558 el jesuita Pablo Hernández decía respecto a Ourense que 
“los curas de las iglesias de esta tierra que son algunos castellanos” y 
daba a entender que el colegio de Monterrey obtenía ventajas del trato 
con los de procedencia castellana porque tenían más cultura y nivel 
espiritual. Esto parece confirmarlo uno aspectos de los convenios de 
1574 y 1584 entre la casa condal de Monterrey y la Compañía, ya que 
uno de los objetivos de reforzar la enseñanza era llenar "la tierra de 
clérigos letrados y virtuosos y suficientes para que el Conde los provea 
en los beneficios de su patronazgo sin traerlos de Castilla" y que Gali-
cia viniese "a ser gobernada por los naturales y no por los extranje-
ros"335. Es lo que reclamaría el clero hasta el siglo XVIII. 

 

  
333 Damián Porto Rico, El clero de la diócesis de Santiago, siglos XVII a XX 
(Santiago de Compostela: Universidad, 2022). 
334 Tuñón, “Reforma tridentina”, 226. 
335 Rivera, Galicia y los Jesuitas…, 122. 



- 221 - 

6.5. Los defectos de la moral 
 
Los amancebamientos de clérigos eran muy comunes en el norte 

en general y tanto las autoridades eclesiásticas como las justicias civi-
les encontraron grandes dificultades para remediarlos, desde el País 
Vasco a Galicia. Sobran noticias de una realidad que parecía inaborda-
ble. Por eso o por el bajo horizonte moral del pueblo, era el defecto 
menos grave porque se entendía como parte de la naturaleza humana y 
propia de hombres jóvenes y sin familia o, en el caso de los patrimo-
nistas, porque siguieron entre los suyos sin cambiar su modo de vida. 
El mal ejemplo que transmitían era serio pero sobre todo lo eran las 
consecuencias: que los curas amancebados no corrigiesen a sus feli-
greses, que no denunciasen a los amancebados y sobre todo que, al 
tener hijos, se pervirtiesen otras costumbres, bautizándolos o casándo-
los ellos mismos o favoreciendo su entrada en el clero por la vía de la 
presentación, como se constata en la diócesis de Ourense donde en la 
primera mitad del siglo XVI hasta el treinta por ciento de los nuevos 
ordenados eran hijos de clérigos336, y ya hemos mencionado el 47% de 
los hijos de canónigos compostelanos que hicieron carrera en el ca-
bildo. Según lo que se lee en el sínodo de don Juan de San Clemente 
para aquella diócesis, en 1579 algunos clérigos recompensaban a sus 
compañeras dándoles una dote de matrimonio, casándolas ellos mis-
mos y luego seguían con ellas, viviendo todos juntos, con sus hijos337. 
Algunos casos que hemos visto ya revelan que la condición de padres 
los llevó a beneficiar a sus hijas de forma que sin duda causó escándalo. 

La medición de este fallo moral es imposible, pero es fácil cons-
tatar que estuvo enquistado a lo largo de todo el siglo XVI y después, 
por lo que no vamos a referirnos a todo lo que los obispos comentaron 
y ordenaron, solo dar pinceladas separadas en el tiempo para probar la 
falta de efectividad si no se aplicaban medidas de corrección. En todo 
caso, de poco valdrían por cuanto, los infractores podían acogerse al 

  
336 Fernández Cortizo, “Las Indias de estas partes”, 83. 
337 Carnicero y González, “Los sínodos de don Juan de San Clemente”, 160. 



- 222 - 

fuero eclesiástico: si se les mandaba dejar a sus compañeras, podían 
apelar a los tribunales metropolitanos como lo eran el de Oviedo, San-
tiago y Burgos y obtener amparo, lo que no deja de ser paradójico. 

Por ejemplo, en la diócesis de Oviedo, hallamos los mismos ar-
gumentos desde las constituciones de mediados del XVI hasta princi-
pios del XVII y lo mismo en Ourense, donde pueden seguirse en las de 
1544 en adelante; en esa diócesis, los jesuitas de Monterrey en 1556 
informaban de que “las costumbres de los eclesiásticos y de los segla-
res están muy estragadas y más las de los eclesiásticos que antes eran 
y los que más con su vida escandalosa instaban a los seglares”338. En 
1576, en respuesta a una carta de Felipe II sobre el problema de la 
cohabitación de clérigos con mujeres, el obispo Tricio de Arenzana re-
conoció “la más soltura y menos recato en cuestión comunes a clérigos 
y legos” y muchos “teniendo manceba en casa e hijos y nietos, dicen”. 
En 1614 el obispo Sebastián de Bricianos afirmaba en su visita ad li-
mina, que 

 
“la castidad en este Reyno y obispado en los eclesiásticos se guarda muy 
mal y, aunque se procura hacer el deber en su correccion y castigo, no 
somos poderosos para echarles los hijos de sus casas, aprovechandose de 
muchos medios que procuran de invenciones, estratagemas y pleitos. Y 
de tenerlos en sus casas resultan el escándalo y mal exemplo que dan a 
los seculares, y hacerse avarientos, cudiçiosos y tratantes para dejarlos 
ricos, y con este color no son nada limosneros”339.  

 
En las sinodales de Calahorra de 1553 se mandaba que “ningún 

hijo bastardo de clérigo ayude en público a missa, ni a los oficios divi-
nos a su padre... lo qual se hace muchas vezes según somos informa-
dos”. Extensísimos y prolijos son los mandatos de Pacheco de 1575 
para la diócesis de Burgos, y en los de Pamplona de 1591 se lee “que 
no tengan mancebas, ni mujeres sospechosas en sus casas. Y si alguno 

  
338Tuñón, “Reforma tridentina”, 223. Fernández Cortizo, “Las Indias de estas 
partes”, 55. 
339 Pazos, El episcopado gallego…, 2, 57. 



- 223 - 

tuviere mujer de servicio, que sea sin sospecha y mayor de cuarenta 
años o parienta suya dentro del tercer grado”340. En ese mismo año, el 
obispo de Mondoñedo, Caja de la Jara, en el informe a Roma anotó 
que había tomado idéntica medida, amenazando a los incumplidores 
con castigarlos como concubinarios públicos y pidiendo a Gregorio 
XIV que esa norma se impusiera de modo general. Sin embargo, la 
Cámara de Castilla suprimió esta súplica arguyendo que no había ne-
cesidad de pedir la opinión de Roma sobre lo que entraba en la potestad 
y derecho de los obispos en sus territorios341. En la diócesis de San-
tiago a principios del XVII una visita permitió constatar que el com-
portamiento de los párrocos era poco o nada adecuado en casi el 40% 
de los casos, entre los mercenarios la primera cifra era más baja, pero 
compartían la tipología: 43,6% por incontinencia; 16% por embria-
guez, un 2% por juego, y el resto por negocios inapropiados (18,2%), 
exorcismos y otros problemas342.  

La Inquisición tampoco castigó con la contundencia esperable al 
clero diocesano, en gran medida por no haber más denuncias o que 
estas hubieran sido seguidas por una penalización y no fue así: en 1576, 
en el paradójico caso de Pedro López de la Ribera, un clérigo casado 
que se ordenó sacerdote sin anular el matrimonio y sin dejar de coha-
bitar con su mujer, la sentencia le fue disminuida a una multa en dinero 
por ser hombre de iglesia “honrado y virtuoso y por tener dinero”343. 
Es decir, se tuvo en consideración que era uno de su mismo sector so-
cial.  

No obstante, insistimos en que es preciso ir a otros tribunales para 
hallar un sinfín de causas. Si el clérigo alegaba el fuero eclesiástico, su 
compañera sería castigada con arreglo a la ley y a decisión del juez 
superior, según las circunstancias, el nivel de escándalo y las costum-
bres. Pero si no lo hacía, el caso iba a la jurisdicción ordinaria y los dos 

  
340 Catalán, “De curas, frailes y monjas”, 47. 
341 Fernández Terricabras, Felipe II y el clero…, 275. 
342 Barreiro, “La diócesis de Santiago”, 251. 
343 Contreras, El Santo Oficio…, 628. 



- 224 - 

componentes de la pareja eran libres y no serían castigados como 
amancebados y la mujer no podría ser llamada manceba de clérigo344. 
Es en los tribunales civiles donde hallamos muchos y variados casos 
que afectan a todo el territorio: reteniendo solo algunos que fueron a 
parar a la Chancillería de Valladolid, en pueblos de León hallamos mu-
jeres amancebadas con clérigos de la misma localidad y de la propia 
parroquia345; al igual que en Cantabria346, o Asturias347, o en el País 
Vasco348, todos muy parecidos.  

A veces una acción imprudente del clérigo acababa destapando 
su situación personal. Son casos en los que se intuye una venganza por 
parte de sus feligreses. En 1584, el rector de San Pedro de Caaveiro, 

  
344 Margarita Torremocha Hernández, “Manceba de clérigo en la Castilla Mo-
derna. La ruptura del modelo de identidad femenina”, en Mujer e identidad en 
tierras hispanohablantes: historia y civilización, coord. de Marie Élisa Frances-
chini-Toussaint, Sylvie N. Hanicot Bourdier y Margarita Torremocha Hernán-
dez, (Éditions Universitaires de Lorraine, 2023), 97-118. 
345 En 1561 el fiscal real con Isabel García, vecina de Bembibre, sobre amance-
bamiento con el clérigo Francisco González (ARCHV, Ejecutorias, caja 1010-
19), en 1571 en las mismas circunstancias procesales, María Martínez, Villamor 
de Órbigo con Miguel de Cariñena, clérigo del mismo lugar (caja 1205-19); en 
1582, se expidió una real provisión al alcalde mayor del adelantamiento de Lón, 
para que se cumpla auto a petición de Ángela de Mazuelos, de Casayo, contra el 
clérigo Bernardino Álvarez (caja 1465-81).  
346 En 1592 María Ruiz, hija de Juan Ruiz, vecina de Cacicedo, con Pedro Her-
nández, clérigo (ARCHV, Ejecutorias, caja 1730-18). En 1593 el fiscal del rey y 
Alonso Quer del Castillo, alguacil de Reinosa, con María Díez, vecina del Con-
cejo de Valdearroyo, con Antonio Ramírez, clérigo del lugar, e incesto porque 
eran primos (caja 1735,15). 
347 De 20-8-1591 es una real provisión dirigida al escribano que llevaba el proceso 
contra Teresa Méndez, vecina del Concejo de Ibias, a petición de ella, para que le 
expida un traslado de la sentencia que la condenaba a un año de destierro, un 
marco de plata y pago de costas procesales por estar amancebada con Juan de 
Salas, cura de Cecos (ARCHV, Ejecutorias, caja 1700-37); en 1592, el fiscal con 
Juana González, de Sobrefoz, que lo estaba con Juan Alonso, cura presbítero, be-
neficiado de San Juan de Beleño (caja 1720-36), etc.  
348 Álvarez Urcelay, “Iglesia, moralidad”, 99. 

https://dialnet.unirioja.es/servlet/autor?codigo=5407151
https://dialnet.unirioja.es/servlet/autor?codigo=5407151
https://dialnet.unirioja.es/servlet/autor?codigo=1813738
https://dialnet.unirioja.es/servlet/autor?codigo=9392
https://dialnet.unirioja.es/servlet/autor?codigo=9392
https://dialnet.unirioja.es/servlet/editor?codigo=19574


- 225 - 

Bartolomé de Canicouva, denunció a Fernando Leitón, vecino de 
Soaserra, Ares Pérez, de Güimil y otros, por cuanto, hacía un par de 
semanas había ido a “su casa y beneficio” dejando “muchos muebles 
y bienes raíces y monedas de plata y ganado y allí a dos mozos criados 
suyos y los inculpados reventaron la casa de la que habían tenido 
cuenta y espía y el domingo de carnaval antruejo aprovecharon que los 
mozos habían salido a festejarlo”. El cura alegaba que eran ladrones 
públicos y pedía su prisión. Un criado del clérigo, de 34 años, afirmó 
que Leitón, igual que su padre, robaba y que Fernando había sido con-
denado a galeras, además de haber tenido relación con una moza bajo 
amenazas; otro testigo de parecida edad e igual de analfabeto, corro-
boró la historia y añadió que Fernando “es el tirador de caminos roba-
dor de mujeres y fornicador”, y un tercer testigo lo confirmó. Quienes 
testificaron del lado de Fernando aseguraron que este había sido algua-
cil durante años, con vara de justicia, mientras que el párroco vivía pú-
blicamente con Catalina Gómez desde hacía cuatro o cinco años y “es 
su barragana y la tiene en su casa y la lleva con él al anejo”, y que para 
encubrir este delito había denunciado el robo, de cuya descripción de-
ducimos que, en realidad, era un embargo de bienes; otro testigo, de 
cuarenta años y también analfabeto, destapó que el clérigo tenía un hijo 
y los otros siete, de los que solo uno supo firmar, añadieron que el cura 
había estado amancebado con otra mujer antes de Catalina, teniendo 
un hijo de ella, además de andar metido en pleitos. Leitón exigió a la 
Audiencia que la pareja concubinaria fuese llevada a prisión, lo que 
seguramente no se produjo349. 

No podemos seguir sin subrayar que muchos casos se resolvían 
en el foro privado, mediando una recompensa económica. Por ejemplo, 
es sospechosa la confesión hecha por María Fernández, vecina de San 
Martín de Salcedo en 5 de noviembre de 1579, desmintiendo las acu-
saciones vertidas contra ella por Antonio de Santiago, párroco de la 
compostelana feligresía de Solovio, de haber tenido acceso carnal con 
él350. Más grave fue el asunto resuelto en otra escritura notarial de 20 

  
349 ARG, Real Audiencia, 3225-33. 
350 ACS, Protocolos, 075, fs. 170-171. 



- 226 - 

de enero de 1584 entre Tristán Saco, vecino de Vermun (Lugo), ac-
tuando por su hija López, y el bachiller Alonso Vázquez Díaz, rector 
de esa feligresía: el padre pretendía llevarlo ante el tribunal de la Inqui-
sición o ante cualquier otra justicia, o a la decisión de jueces árbitros, 
por haber estuprado y desflorado a Isabel “siendo ella doncella reco-
gida y de buena fama”; Tristán exigía que la dotase “conforme a su 
calidad por ser hidalga y de buenas partes”, mientras que el acusado lo 
negaba, pero “por otras dichas causas y respetos que entre ambas partes 
movieron de conformidad entre ambos dos y por evitar pleitos se con-
cuerdan en que se apartan de dichos pleitos que pretendían seguir y se 
revocan los poderes que habían dado para ello”351.  

Ante un notario de Ourense en 1591, un racionero de la catedral 
que había denunciado por vía criminal a Juan Clemente, alguacil ma-
yor de esa ciudad, y a Antonio de Coba por el rapto de su hija María, 
sacándola de la casa del regidor Pedro Pardo, se plegó a declarar que 
no eran culpables, aunque se obligaron por escritura a pagar las costas, 
unos veinte ducados352. Y en octubre de 1603, también ante notario, se 
firmó un compromiso entre el bachiller Pedro Vaamonde, rector de 
Dormeá y Os Ánxeles, cerca de Santiago, y Bastián López de Ribadiso 
y Alonso Gondín, vecinos de esa última parroquia, para terminar un 
pleito por la denuncia contra el clérigo por su amancebamiento con 
Inés Gómez y otras cosas, designando jueces árbitros para que viesen 
el asunto y lo sentenciaran353. Son el extremo visible de un problema 
de mucho mayor profundidad y extensión. 

Otra cosa es la solicitación, un delito que se disputaron obispos e 
inquisidores. Los sínodos repetían que los curas no debían confesar a 
nadie en sus casas o en situaciones privadas, pero los visitadores no 
actuaron con rigor, por lo que no pudieron afrontar la presión de la 
Inquisición para quedarse con esta competencia. En 1561 esta se hizo 
con su control gracias a don Fernando de Valdés, y en 1570 se refor-
zaron las acciones de persecución, pero con éxito limitado porque, para 

  
351 ACS, Protocolos, 091, fs. 68-69. 
352 Gallego, Historia das mulleres…, 83. 
353 ACS, Protocolos, 121/1, fs. 194-195. 



- 227 - 

evitar el escándalo entre los fieles, era preciso mantener la discreción 
y, además, había que respetar los derechos de los confesores, lo que 
limitaba las denuncias. Para hacerlo se consideró que era suficiente con 
un solo testigo en los casos de solicitación y no los dos como era pre-
ceptivo, y las sentencias serían semipúblicas, ante los otros confesores. 

Los casos atendidos por los tribunales inquisitoriales de nuestro 
territorio se refieren tanto a clérigos seculares como regulares. En el de 
Logroño, que entre 1571 y 1610 atendió 2.515 procesos, con máximo 
en 1586-1590, solo 35 de los 480 referidos a moral sexual eran casos 
de solicitación y en Galicia, de 1.049 personas procesadas en idéntico 
período, 187 eran clérigos, mayoritariamente seculares –87% eran pá-
rrocos, 4,3% canónigos y 8,6% eran ordenados de menores–, pero solo 
un 4,1% fueron casos de solicitación354.   

El mal comportamiento del clero incluía otros aspectos inapro-
piados, en especial la embriaguez, a veces unida al juego y ambos a las 
faltas de moral sexual. No era punible pero sí criticable. En las visitas 
a la diócesis de Santiago se contabilizó a un 18% de clérigos con esos 
fallos. Era un problema transversal en el que la historiografía francesa 
ha hecho especial hincapié por su persistencia cuando ya estaban otros 
en vías de resolución355. Quizá no fuese un hábito muy dañino de la 
imagen de los clérigos, dado que se atribuía al resto de la sociedad: en 
1590 el obispo de Ourense en respuesta a una carta de Felipe II, escri-
bía de sus fieles que era “gente amiga de holgar, criada desde la cuna 
con vino puro que es yesca de desconciertos de la carne y hasta la 
muerte no lo dejan ni hombres ni mujeres”, y que estas “beben tanto 
como los hombres y sin agua”356. 

Lo que preocupaba más era que los clérigos bebiesen en público, 
como así sucedía porque la bebida era parte de la sociabilidad que ro-
deaba a las fiestas y actos de iglesia, funerales incluidos, en lo que no 

  
354 Contreras, El Santo Oficio…, 534, 583, 586. Bombín, La inquisición en el 
País Vasco…, 88-90, 172, 176. 
355 Brumont, “Le clergé diocésain”, 231. 
356 Fernández Cortizo, “Los monasterios cistercienses”, 11. 



- 228 - 

nos detendremos. Baste recordar las insistentes condenas por parte de 
los obispos de un extremo al otro del territorio, desde la exhaustividad 
de los capítulos de don Francisco Pacheco para Burgos a la prolijidad 
de los sínodos de don Juan de San Clemente para Ourense de 1579 en 
adelante, donde se previeron todos los supuestos, seguramente basán-
dose en su conocimiento del territorio, si bien es verdad que este caso 
se correspondía con una de las zonas vitícolas más importantes del no-
roeste peninsular.  

Fuese esa la causa o no, la bebida y la comida no faltaban en las 
costumbres de los clérigos, cuya vestimenta nunca se adecuaba a lo 
mandado por la Iglesia, siempre que iban a fiestas, procesiones y en-
tierros, de modo que al llegar a su destino bebían y comían a vista de 
mucha gente, a veces dentro de los templos. Las ocasiones incluían 
ferias y asiduas visitas a las tabernas. El hábito de beber alarmaba más 
a los obispos en lo que tenía de degradación pública, al dar oportunidad 
a la burla popular. El obispo San Clemente en su sínodo de 1583 decía 
que con frecuencia los clérigos eran incitados malévolamente por se-
glares que pretendían destemplarlos, de ahí su insistencia en que en 
fiestas y reuniones comiesen en espacios o en mesas apartadas, sin 
acompañarse de seglares357.  

Un caso llegado a la Audiencia de Galicia ilustra bien los efectos 
de la pérdida de la dignidad clerical por embriaguez. En 6 de diciembre 
de 1605 Alonso de Armesto, clérigo el beneficio de Santiago de Adai 
y su anejo, en la diócesis de Lugo, puso una querella contra Jerónimo 
Gutiérrez y los hermanos Andrés y Juan López Pallín, del coto de Sou-
tomerille, y otros de parroquias de los alrededores a quienes acusó de 
que “siendo presbítero de misa cura rector de los dichos beneficios y 
persona muy honrada y honesto y recogido de buenos ejemplos doc-
trina y por tal ha habido he tenido comúnmente”, aquellos, en especial 
los hermanos Pallín 

 
“sus enemigos capitales por odio y enemistad que le han tomado y 
con el tienen por hacerle daño a fin y efecto de infamar es usurpar su 

  
357 Carnicero y González, “Los sínodos de don Juan de San Clemente”, 48-49. 



- 229 - 

honra y fama como hace ocho o nueve meses poco más o menos le 
han puesto ciertos capítulos ante el provisor de la diócesis entre los 
cuales lean calumniado que el día de Buen Jesús del año pasado de 
1602 mi parte se había hallado de noche en el dicho coto en casa de 
Pedro de Lamela tabernero vecino del coto y allí se había embriagado 
y tomado el vino de tal manera que se había postrado en el suelo y le 
habían pringado su ropa y manteo con una vela de sebo y echándole 
una albarda de una bestia a cuestas, siendo todo ello falso, lo cual fue 
y es libelo famoso e infamatorio cuánto ha dicho mi parte y por tal se 
debe tener y juzgar”. 
 

Añadía que “en los capítulos se han ofrecido y entrado por testi-
gos y se han jurado lo contrario de la verdad” de modo que “han infa-
mado grave y atrozmente a mi parte y por ello han caído e incurrido en 
grandes y graves penas” previstas en las leyes del reino, por lo que 
pedían que se actuase contra sus bienes y personas “para que sea cas-
tigo ejemplo de otros”. Dado que eran de diferentes jurisdicciones y, 
aunque la causa pendía ante el provisor diocesano, el clérigo tuvo que 
acudir a la Audiencia, donde se le dio provisión para abrir una averi-
guación. El 21 de aquel mes se requirió al bachiller Pedro Moreira, 
alcalde en Souto de Torres (jurisdicción de Pobra de Adai), para que 
procediese a la toma de declaraciones ante un escribano real de Lugo.  

Los testigos del cura confirmaron su buena y pía fama y que el 
día de autos dijo misa con devoción en el lugar donde vivían los her-
manos Pallín; Juan le dio de comer junto con otros invitados y ese día 
el cura y un testigo fueron a casa de Pedro Lamela, que también hacía 
fiesta, y allí estaban varias personas “honradas y de buena fama y repu-
tación y entre todos se holgaron, jugando y en buena conversación y 
cenaron de conformidad”, salvo el cura, que no quiso. Por ser de noche 
“muy oscura se quedaron a dormir todos en casa de Lamela sin que 
hubiese ningún alboroto ni mucho menos si hiciese burla ni desprecio 
de ninguna persona”, sino que todos actuaron de forma sosegada, es-
pecialmente el clérigo. El testigo, de 42 años, no sabía por qué hubo 
denuncia ante el fiscal de la audiencia episcopal de Lugo, salvo que el 
cura había sido sometido a humillaciones.  



- 230 - 

Pedro Castelo, testigo presentado por el párroco, oyó que Jeró-
nimo Gutiérrez y Bartolomé López habían puesto ciertos capítulos ante 
el provisor porque aquel día “habían tomado vino de tal manera y 
suerte que se había postrado en el suelo de la dicha casa y le habían 
pringado su ropa y manteo con una vela de sebo y puesto una albarda 
de un rocín a cuestas”; él mismo había visto al cura en casa de Lamela, 
hablando con él y con varios clérigos y otras personas honradas que 
celebraban la fiesta del coto, recogidamente, negando que al cura “sin 
haber tomado vino ni se le hubiese echado albarda de bestia a cuestas 
ni pringado de sebo su ropa”; tenía 48 años y no supo firmar su decla-
ración. Tampoco supo hacerlo Francisco Pérez, de 26 años, quien de-
claró ante el escribano que los demandados “tienen odio y enemistad 
al cura” y no se trataban con él y que el haberlo emborrachado y tratado 
de aquel modo “todo fue un desprecio del oficio de sacerdote”. Los 
testigos de esta parte no desmintieron lo que había sucedido, sino que 
lo llevaron a una interpretación favorable al sacerdote, si bien es cierto 
que no eran sus feligreses. Muy hábilmente, los acusados negaron la 
competencia de la Audiencia por lo que el caso volvió al provisor358. 

 
6.6. Un clero no respetado  
 

Hay cierta propensión a ver al clero parroquial como un media-
dor natural en las comunidades rurales359, lo que en buena medida es 
una imagen generada por sectores del propio clero, como, por ejemplo, 
los jesuitas. Por otro lado, esa tendencia asume la ignorancia del pueblo 
y ve a los feligreses como incapaces percibir lo que estaba mal y de 
responder si lo que estaba mal los perjudicaba. Y eso está lejos de la 
realidad, como demostró una bibliografía igual de antigua –desde los 
años setenta del siglo XX– dedicada a las economías del clero y a las 

  
358 ARG, Real Audiencia, 3340-48. 
359 Yves-Marie Durand, “Le curé médiateur social aux XVIIe et XVIIIe siècles”, 
en Pouvoirs, contestations et comportements dans l'Europe moderne, ed. por 
Bernard Barbiche y otros (Paris: P.U.Paris-Sorbonne, 2005), 715-730. 



- 231 - 

múltiples resistencias y conflictos entre el campesinado y las comuni-
dades rurales y los monasterios, cabildos, obispos, etc., en los que aflo-
raron opiniones críticas con respecto a la riqueza de estos e incluso a 
sus modos de vida particulares. En los miles de procesos judiciales en 
los que se vieron envueltos los rurales sobran expresiones de ese tipo, 
seguramente con ayuda de los procuradores que los asesoraron360, pero 
que permiten intuir una especie de anticlericalismo popular. 

Después de exponer todos los problemas que afectaban a los 
comportamientos de los curas, la pregunta es si estaban en condiciones 
de ser mediadores. El Concilio no trató este tema, pero sí indicó que 
debían conocer a sus fieles y, como reflejo, en algunos sínodos y en 
manuales para sacerdotes como el de Francisco Blanco, se les recor-
daba esa obligación; incluso en algunas visitas se preguntaba si los ve-
cinos vivían en amistad y si había paz. Ahora bien, había quienes con-
sideraban que los curas debían guardar distancia con respecto a sus fe-
ligreses –sobre todo en actos festivos–, algo que iba implícito en la 
condición foránea de muchos de los párrocos e incluso en el origen 
urbano en gran medida y de sectores más acomodados que el común. 
En Bretaña los curas no ejercían ninguna jurisdicción temporal en sus 
parroquias, ni podían intervenir en la toma de cuentas o en registros de 
deliberación sin consentimiento de la asamblea parroquial y tenían 
prohibido asistir a la confección de listas de impuestos, aunque a veces 
mediaron al final de alguna revuelta popular, mediando ante los seño-
res y las autoridades361. 

En nuestro caso, conviene subrayar que el rural tenía sus propios 
medios de hacer justicia, con jueces que eran igual de rurales y de anal-
fabetos. La venganza se mezclaba todavía con la justicia y muchos 
arreglos entre personas –ante notarios o vecinos– se escapaban a la ins-
titución judicial y eran una forma de regulación y de apaciguamiento 

  
360 Ofelia Rey Castelao, El Voto de Santiago. Claves de un conflicto (Santiago de 
Compostela: Compostellanum, 1993). 
361 Brumont, “Le clergé diocésain”, 231. 



- 232 - 

social que iba del individuo a la colectividad362. Las justicias rurales 
presentaban muchos problemas, como su incompetencia judicial, que 
incluían también el abuso de su situación de poder porque las aldeas 
eran muy pequeñas y todos se conocían y se relacionaban, para bien y 
para mal. Pero en general, parece que estaban más bien al servicio de 
los justiciables y eran gratuitos, de modo que resultaban útiles sobre 
todo para cuestiones familiares, en las crisis tras la muerte de alguien, 
los niños abandonados, las mujeres, los huérfanos y los patrimonios 
vulnerables. 

Desde luego, podemos dudar del grado de confianza en quienes 
cobraban los diezmos, año a año y cayera lo que cayera, y cada acto 
litúrgico, incluso el entierro de un niño; que hacían pagar los vestidos 
litúrgicos y los libros de la iglesia a los feligreses; que redactaban las 
listas de pagadores de rentas como el impopular Voto de Santiago en 
Galicia y León; que eran portavoces de otras cargas y de las levas, etc., 
cuando no eran prestamistas, quizá la tara más deleznable, ya que si 
algo no toleraban las comunidades era al cura usurero. O simplemente, 
estaban ausentes muchas veces y cuando estaban presentes, su com-
portamiento no era el adecuado a su condición. Si, además, se pleiteaba 
con el cura por el diezmo, por un comunal o por cualquier cosa de la 
comunidad o aquel se prevalía de su condición denunciando a sus feli-
greses o valiéndose del secreto de confesión, o si tenían barraganas o 
abusaban de mujeres o eran evidentes sus alianzas con los poderosos 
locales, sus casos de simonía e incluso sus falsos testimonios. ¿De ver-
dad eran figuras respetables? 

Al haberse centrado la investigación en los tribunales eclesiásti-
cos se ha perdido de vista que la mayor parte de los síntomas de insu-
misión o de rechazo frente al clero diocesano iba a la justicia civil y a 
los tribunales del rey, en los que se buscaba la imposición de la ley por 
parte jueces nombrados por la monarquía. En sentido contrario, tam-
bién el clero se sirvió de esos tribunales, especialmente en territorios 
con audiencia propia, como Galicia, porque le garantizaba algo 

  
362 Como en Francia : Frédéric Chabaud y otros, Justice et sociétés rurales du 
XVIe siècle à nos jours (Rennes: Presses Universitaires, 2011), 10. 



- 233 - 

importante, la supra-territorialidad. Además de procesos judiciales, 
hay que ir los protocolos de los notarios, dado que muchos conflictos 
no pasaron de un poder notarial otorgado para iniciarlo o se detuvieron 
en cualquier fase procesal y no llegaron sentenciarse.  

El clero tenía en su mano algunos resortes defensivos que podían 
derivar en abusos. El primero era la excomunión. Así, por ejemplo, en 
el sínodo de Ourense de 1583 el obispo San Clemente denunció que 
“algunos curas excomulgaban a sus feligreses o les mandaban, en vir-
tud de santa obediencia y bajo pena de pecado mortal, que hicieran esta 
o aquella cosa, no siendo de derecho” por lo que en 1586 les prohibió 
hacerlo sin autorización por escrito del obispo o de un juez dele-
gado363. El segundo era la confusión entre la jurisdicción señorial y la 
obediencia religiosa, de la que tenemos un testimonio en 1571 cuando 
el canónigo compostelano Juan Patiño, tenenciero de la tenencia de 
Portomarín (Lugo), dio un poder al juez de ese territorio para que fuese 
a prender y castigar a todos quienes vivieran amancebados o “que vi-
ven alejados de la santa fe católica”; dicho de otro modo, cedía a un 
tercero la capacidad de emplear la jurisdicción civil, que no en la ecle-
siástica, para perseguir y actuar en algo que competía solo al propio 
canónigo364. 

Desde luego, la fibra más sensible era la económica. A la Inqui-
sición llegaron casos de forma indirecta, por expresiones al respecto 
del pago de cargas de tipo eclesiástico. Jaime Contreras puso de relieve 
las reacciones contra la adquisición de la bula de Cruzada. Hacia 1570 
se detectan en el tribunal de Santiago proposiciones que negaban la 
validez de la bula y contenían comentarios sobre la rapacidad de cléri-
gos que la predicaban en cuaresma y de los recaudadores365.  

Más abundantes eran los referidos al diezmo y otras rentas ecle-
siásticas, como las primicias: no se cuestionaba su legitimidad, sino 
que las negativas a pagarlas se dirigían contra los abusos de los 

  
363 Carnicero y González, “Los sínodos de don Juan de San Clemente”, 160-211. 
364 ACS, Protocolos, 052, fs. 158-159. 
365 Contreras, El Santo Oficio…, 673. 



- 234 - 

clérigos. Como hemos dicho, eran la fuente principal de ingresos del 
clero parroquial, lo que lo convertía en el perceptor más fácil de atacar 
por parte de los contribuyentes, sobre todo si había intermediarios en 
las operaciones de recaudación. Precisamente por su dependencia res-
pecto a ese ingreso, la actuación de los párrocos no excluía acciones de 
fuerza a través de sus allegados, familiares o miembros el campesinado 
que estuvieron de su parte. Las sustituciones en los beneficios, tan ha-
bituales, tenían el peligro añadido de que ponían la atención religiosa 
en manos de quienes estaban en las parroquias sin más interés que co-
brar las rentas y los ingresos de estola.  

Así pues, no es extraño que hubiera manifestaciones en contra de 
esas detracciones, que acabó conociendo la Inquisición. Sucedió, por 
ejemplo, en una visita a tierras de Ourense, cuando María Fernández 
mujer de un labrador –vecinos de Caldelas–, fue denunciada por un 
clérigo: este aseguró que había ido con un notario a su iglesia para re-
coger las primicias y María se enfrentó a él diciendo “no creo en Dios 
que estos clérigos son ladrones”; reprendida por un vecino, la mujer 
añadió “mal halla de frailes y clérigos que todos se vayan al infierno 
porque toman más del diezmo de nuestro trigo. Ninguno se puede sal-
var”. La acusación fue ratificada ante el inquisidor, quien la reprendió 
y le impuso una multa de diez ducados366. Más allá de las proposicio-
nes, la oposición a pagar los diezmos podía adoptar formas peligrosas 
para los clérigos: por ejemplo, en la diócesis de Astorga, donde hubo 
varias denuncias por delitos de solicitación, solo uno de los acusados 
fue castigado, Bernardino de Albares, de Villanueva de Valdueza, con-
tra quien declararon siete testigos; pero en realidad, el supuesto solici-
tador aparecía también en la ejecutoria de un pleito entre los curas de 
dos parroquias por los diezmos de Camporredondo en el que los veci-
nos se negaban a pagarlos al primero yendo el segundo a un pleito que 
duró entre 1560 y 1585 y que terminó con la condena de Albares367. 

La mayoría de los pleitos diezmales contra el clero parroquial 
fueron a parar, no obstante, a los tribunales civiles, de lo que hemos 

  
366 Contreras, El Santo Oficio…, 500. 
367 García Tato, “La diócesis de Astorga”, 366. 



- 235 - 

hallado muestras que revelan otras causas de fondo como, por ejemplo, 
el absentismo de párrocos que, sin cumplir sus funciones, no dejaban 
de cobrar los diezmos a través de terceras personas. Por ejemplo, en 
1563, Alonso Pereiro, “clérigo titulado por el beneficio curado de Mos 
y su anejo” (diócesis de Tui) mediante Alonso de Castro, vecino de 
Mos, se querelló ante la Audiencia de Galicia –no acudió al tribunal 
eclesiástico– contra Sebastián Datin y “todas las personas que intentan 
metérsele en los dichos beneficios, frutos, y réditos de los mismos”, 
sabiendo que él, como rector, era su poseedor, exigiendo que no se le 
hiciera fuerza alguna. El demandante falleció, pero la querella criminal 
siguió contra Datin, Sebastián Blanco, Juan del Pazo y otros, porque 
además de lo denunciado habían “inducido a los feligreses de ellos a 
no dar a mi parte los frutos que deben y así tienen alterado todas las 
feligresías lo que han hecho y hacen por fuerza sin causa alguna más 
de despojar a mi persona”; testificaron tres hombres que no supieron 
firmar y dos clérigos que sí lo hicieron. Por una carta aneja sabemos 
que los demandados supieron de la muerte del clérigo y por lo tanto 
entendían que los beneficios estaban proveídos en ellos “y se jactan y 
hablan de ello y que han de llevar y coger los frutos”, añadiendo que 
Sebastián se hacía denominar abad. Un testigo de este último fue 
Alonso Blanco, mercader, de 58 años y que firmó, quien aseguró que 
el rector se había ido a vivir “fuera de esta tierra en el obispado de 
Astorga y que durante años venían sus mensajeros diciendo que iba a 
morir”, lo que no había sucedido, incumpliendo durante todo ese 
tiempo sus obligaciones religiosas368.  Es decir, en todo ese tiempo no 
había pisado la feligresía. 

En otro caso, sucedido en 1573, Juan de Ambroa, vecino de So-
fán, preso en la cárcel de Bergantiños (A Coruña), denunció que el juez 
real Gregorio Tamayo, a petición de Fernando Alonso, rector de su 
parroquia, lo había condenado a entregarle “cierto diezmo y que lo ha-
bía agraviado mucho”. Juan apoderó a su hermano Pedro y a procura-
dores de causas de la Real Audiencia y de la audiencia arzobispal de 
Santiago, para ir a pleito, lo que la primera admitió a trámite. Alonso 

  
368 ARG, Real Audiencia, 917-59. 



- 236 - 

alegaba que sus antecesores, hacía más de veinte años, estaban en po-
sesión de llevar un prado sin dividir y en 1571 esa parcela había dado 
“trigo muy bueno y lo llevó el demandado prometiendo pagarle el 
diezmo que sería media carga y ahora se niega” y que la parcela debería 
de estar abierta369. En otro caso, en 1586 don García Manríquez, co-
mendador de Pazos de Arenteiro, pleiteó con Marco de Saavedra y 
otros muchos vecinos de Dadín ante el merino y juez de la propia en-
comienda, “facción de don García”, en el que les habían exigido los 
diezmos “del pan y el trigo sembrados en montes y heredades que eran 
concejiles” y el pago de un tercio de la alcabala, poniéndolos presos a 
todos por negarse a hacerlo. Los feligreses apelaron a la Audiencia ale-
gando que eran bienes comunes y que el comendador no podía exigir-
les una de cada diez unidades cosechadas, contra lo que el administra-
dor de la encomienda aseguraba que estaban obligados a pagar el mon-
tazgo y el diezmo de pan y trigo de los montes que sembraban370; no 
hay sentencia de esta causa, que pudo terminar en acuerdo. 

La explotación de bienes del común, conllevara o no problemas 
por los diezmos, también fue objeto de conflictos entre clérigos y feli-
greses. Como ejemplo traemos un proceso que llegó a la Audiencia de 
Galicia en 1568 y que tiene matices de gran interés que revelan faltas 
de respeto hacia los curas. En abril de ese año, el clérigo Rodrigo Váz-
quez presentó una querella ante la “magnífica señora” abadesa de 
Santa Clara de Alariz, convento titular del señorío, y su escribano, con-
tra los vecinos del coto de Nocedo da Pena y Gregorio Fernández, vi-
cario o mayordomo de ese lugar, por cuanto el día 21, “armados de 
diversas armas dándose favor los unos a los otros por fuerza y contra 
mi voluntad”, entraron en una “leira de madera” en un monte. El de-
mandante decía “ser suya propia la heredad por foro cogiendo en ella 
los tojos, cosa que los vecinos en contra de su voluntad también ha-
cían”, además de haber él plantado trescientos árboles. Lo amenazaron, 
arrancaron el cierre y los árboles y, requeridos por el clérigo, “perse-
verando en su delito y mal propósito arremetieron a mi parte de matar 

  
369 ARG, Real Audiencia, 1147- 70. 
370 ARG, Real Audiencia, 17164-14. 



- 237 - 

deshonrando de sus palabras siendo yo presbítero de misa y prendieron 
a Esteve mi criado no siendo jueces y me tomaron por forzarme un 
machado”, incurriendo en graves penas; además “le bebieron más de 
diez ducados en vino”.  

Desde el País Vasco a Galicia, los vecinos consideraban que el 
clérigo se había apropiado del tojal y que el monte era concejil y debía 
de estar abierto para el pasto de los ganados y que, si decía tener título 
“para tener la leira”, las personas que se lo habían dado carecían de 
derecho para ello. A estas alturas Juan Carneiro, representante de los 
vecinos, estaba preso. Los testigos del clérigo y del pueblo, 17, respon-
dían a un perfil muy similar, todos labradores salvo algún artesano, y 
ninguno supo firmar. El corregidor señorial de la villa falló en 27 de 
abril que el clérigo había probado la acusación y los títulos sobre la 
heredad, ordenando que no se le perturbase, y los condenó a costas, a 
que el concejo dejase libre al clérigo la parcela y que se le devolviesen 
“ciertas prendas que habían tomado” así como una indemnización de 
mil maravedíes. Lejos de aceptar el fallo, esos campesinos analfabetos 
en 8 de mayo apelaron a la Audiencia contra el clérigo, denunciando 
la injusticia del fallo del juez371.  

Los vecinos se consideraban también propietarios de las iglesias 
y libres de acceder a esos recintos. Esto llevaba a situaciones de tensión 
con los párrocos, incluso en circunstancias extremas que recomenda-
ban cerrarlos. Un pleito de 1599 publicado por Pegerto Saavedra, pro-
tagonizado por los vecinos de San Esteban de Valdeorras, permite ver 
la violencia a la que podía llegarse. Sucedió que, ante el rumor de que 
una aldea próxima estaba afectada por la peste, se habían puesto guar-
das para que nadie se acercase a la parroquial, pero el 18 de abril, juntos 
y confederados se presentaron “armados con armas, lanzas y espadas, 
llevando las mujeres con piedras...” y así pasaron “con gran asonada al 
dicho lugar de San Estevo… y fueron a la iglesia y rompieron las puer-
tas de ella y entraron dentro… diciendo habían de estar allí y mezclarse 
con los demás rompiendo las puertas con machadas y las hicieron 

  
371 ARG, Real Audiencia, 22798-54. 



- 238 - 

pedazos”372. En otros lugares de Galicia hemos localizado casos de 
rompimiento de puertas de iglesias y actos violentos en su interior con 
ocasión de suicidios o de supuestos contagios que también fueron a 
parar a la Real Audiencia, sin que intervinieran la Inquisición o las au-
toridades eclesiásticas373. 

Los problemas relacionados con la honra y la fama del clero se-
rían interminables y revelan faltas de respeto que apuntan a comporta-
mientos meramente humanos. En su mayoría se tradujeron en injurias 
verbales, una conflictividad soterrada en la que personas del común se 
manifestaban contra miembros del clero sin ninguna consideración ha-
cia la tonsura. Constituyen un síntoma muy significativo, pero hay que 
buscarlo sobre todo en los protocolos notariales, dada la frecuencia con 
la que se resolvieron mediante acuerdos privados, evitando el pleito. 
Por ejemplo, en 8 de enero de 1569 así sucedió entre Macías López, 
carpintero, criado de Sebastián López, carpintero también, vecino de 
Santiago, que se apartaron de la querella por injutias interpuesta contra 
Pedro Fernández, rector de la capilla compostelana de San Juan, y su 
madre. En 13 de marzo de 1572 Lorenzo Martínez, estudiante, sobrino 
del párroco de San Breixo de Ferreiros, se apartó de otra querella con-
tra los hermanos Sebastián y Pedro García, sus convecinos, por idén-
tico motivo y en 1 de julio de 1597, Alonso Cordero, vecino de San-
tiago, por sí y como marido de Aldara Vázquez, se apartaron de dos 
querellas que habían interpuesto contra el clérigo Pedro de Leiva y su 
ama por injurias verbales374. 

No nos resistimos a mencionar aquí otra dimensión de la insumi-
sión popular: la blasfemia. A pesar de que hacia 1560 las penas en su 
contra se hicieron más severas, incluyendo las galeras, formaban parte 
de una especie de cultura popular. Se trataba de respuestas 

  
372 Saavedra, La vida cotidiana…, 304. 
373 Ofelia Rey Castelao, “Superstición y profanación de sepulturas en la Galicia 
de la Edad Moderna”, en Conflictos y resistencias en la Edad Moderna: De los 
hechos a las palabras, ed. de Ofelia Rey Castelao y otros, (Santiago de Compos-
tela: Albarellos, 2023), 401-445. 
374 ACS, Protocolos, 046 /1, f. 780; 057, f. 650; 119 /1 f. 167. 

https://dialnet.unirioja.es/servlet/libro?codigo=967958


- 239 - 

circunstanciales que, más allá del componente religioso, remitían al re-
chazo de la autoridad y, en lo que nos atañe, a la del clero. A los jesuitas 
y obispos les escandalizaba que las mujeres fuesen igual de blasfemas, 
pero cuando fueron procesadas por la Inquisición se constata que eran 
arrebatos contra algo concreto que hacía comprensible su delito, como, 
por ejemplo, haber sido maltratadas. En conjunto, en Galicia, las blas-
femias por las que los inquisidores actuaron contra 276 reos, se dirigían 
contra Dios (54,3%), Jesucristo, la Virgen y los santos, cada uno en 
torno al diez por ciento y, lo que nos interesa más, contra la eucaristía 
el 5,5% y contra el bautismo, la confirmación y los demás sacramentos 
un 12,3%375.  

Cuando observamos algún caso de cerca, aparecen matices que 
apuntan a motivaciones que minimizan el lado doctrinal y agudizan 
otros. Así sucede en el de Antonio de Parga y Novoa, señor del coto de 
Poeto en Ourense, quien blasfemaba con frecuencia y se burlaba de las 
imágenes en público y en medio de romerías, afirmando que eran solo 
pedazos de palo a los que no había que adorar. Antonio vivía amance-
bado y decía que el trato carnal con mozas solteras no era pecado; cinco 
testigos corroboraron sus manifestaciones, pero él alegó su condición 
de hidalgo y se le sentenció a oir una misa en la sala de la audiencia 
inquisitorial y a pagar quince mil maravedíes. La misma táctica legal 
empleó otro hidalgo, Pero Díaz Pillado, quien hablaba mal de clérigos 
y frailes y, como el anterior, vivía deshonestamente; fue castigado a 
una misa y a pagar seis mil maravedíes. Peor suerte corrió en 1590 
Pedro Sobrino, vecino de Edreira, denunciado porque un día, el tañer 
las campanas a misa, un vecino lo animó a ir, contestando él que “aque-
llo no es Dios”; conminado por otro vecino a retractarse, dijo que Dios 
estaba en el cielo y no en una figura, por lo que fue llevado a las cárce-
les secretas, tuvo que vestirse de penitente y acabó pagando diez mil 
maravedíes376.  

Después de ver todo esto, la pregunta que surge de modo natural 
es quién tendría confianza suficiente con el cura para ir a confesarse 

  
375 Contreras, El Santo Oficio…, 660. 
376 García Tato, “La diócesis de Astorga”, 133-356. 



- 240 - 

con él. Pero ese es el mandamiento más difícil de seguir en la docu-
mentación. En los sínodos abundan las prevenciones contra posibles 
casos de solicitación, sobre la falta de cumplimiento del secreto e in-
cluso de los intentos de cobrar a los fieles por atenderlos. En todo caso, 
es muy probable que no se compartieran valores con un clero que les 
imponía aquello que no cumplía377.  

  
377 Stuart B. Schwartz, “Cada uno en su ley”. Salvación y tolerancia en el Atlán-
tico Ibérico, (Madrid: Akal, 2010), 49-56. 



 

 

 
 
 

Epílogo 
 
 
La falta de efectividad de la normativa eclesiástica y de la monarquía 
en lo referente a la dimensión privada de la sociedad rural es constata-
ble en territorios periféricos y alejados de los centros de poder como 
era todo el norte peninsular. Sin duda, en sus diócesis se dieron avances 
hacia los objetivos impuestos por Roma y por Felipe II: los obispos 
elegidos por este cumplían en general con el espíritu tridentino y tenían 
interés en implantarlo ya que de ello dependía su promoción. Ahora 
bien, los éxitos –menos de los que suele decirse– se centraron en las 
ciudades y en las facetas institucionales, y fueron ensalzados por los 
propios obispos y por sus allegados. Pero cuando atendemos a la po-
blación mayoritaria del rural, hallamos un campesinado sin formación 
letrada y aferrado a hábitos y prácticas que no solo valoraba porque 
eran suyos, sino porque se adaptaban a sus conveniencias en la gestión 
de sus familias y en las relaciones con la comunidad.  

Las claves para entender las resistencias están en la falta de nú-
cleos urbanos que sirvieran de referencia cercana y como emisores de 
hábitos y prácticas culturales y religiosos y en una enorme e intricada 
red parroquial que se hacía más complicada por las características na-
turales del norte y del noroeste peninsulares. No hay duda de que los 
obispos tenían dificultades objetivas para gobernar ese espacio, que se 
tradujeron en las obstáculos para imponer sus sínodos y sus mandatos; 
pero también servían para justificar la deficiencia de la presencia real 
de ellos en sus diócesis, haciendo pocas visitas por sí mismos –recu-
rrían a delegados–, de modo que conocían lo que pasaba a través de 
terceras personas y lo que es más importante, no cumplían con su obli-
gación de impartir el sacramento de la confirmación, al que Felipe II le 
dio una especial importancia como forma de inculcar un sentido mili-
tante de la religión. Habría que añadir las limitaciones a la acción de la 



- 242 - 

Inquisición por parte de los propios obispos y de los desconfiados y 
prevenidos habitantes del rural.  

Para obtener logros efectivos, hubiera sido preciso que los cabil-
dos catedralicios y de colegiatas se hubieran sometido a los mandatos 
de Trento y que hubieran sido colaboradores de sus prelados. Lejos de 
serlo, se convirtieron en un elemento discordante e insumiso. Más 
abajo en la amplia base de la pirámide, el clero parroquial, medió un 
problema irresoluble: el espacio septentrional estaba en gran medida 
bajo el sistema de patronato de las parroquias que impedía una mejora 
formativa de los párrocos, plegados a quienes los designaban, y que 
anulaba la capacidad para estos supervisar a la comunidad e imponer 
las normas de los obispos. La base de la pirámide estaba compartida 
por los innumerables patrimonistas y capellanes, sin función alguna y 
cuyo desajustado modo de vida –muy similar al de los curas– era un 
mal ejemplo permanente y sin corrección sustancial en el período pos-
tridentino. No está de más que añadamos el pertinaz mal ejemplo de 
los sectores nobiliarios e hidalgos, en especial los residentes en el rural, 
de cuyas familias salían los miembros del clero o controlaban el patro-
nato. 

La resistencia más correosa era la que se ocultaba dentro de las 
casas y que era consentida en las comunidades, no queriendo verla o 
ignorándola porque todo el mundo hacía lo mismo, lo que otorgaba 
una alta dosis de impunidad. Eso no se contradice con que muchos ca-
sos acabasen en los juzgados, pero era así cuando se cruzaban intereses 
o límites, y alguien denunciaba una transgresión.  

La más sensible estaba en lo relativo a la moral sexual, toda vez 
que el común, que aceptaba la autoridad religiosa en otros aspectos, no 
lo hacía en este al haber una especie de consenso popular sobre lo que 
era correcto e incorrecto, además de dudarse de que el clero estuviese 
mejor informado a este respecto. El desenfoque al valorar el impacto 
de las normas de Trento y de la monarquía de Felipe II está en que se 
ha dado excesiva importancia a los delitos o pecados más graves, 
cuando en la realidad se les buscó alternativa: así sucedió con la biga-
mia, cuyos riesgos penales y familiares llevaron a la cohabitación sin 
matrimonio; es decir, el problema subsistió e incluso empeoró porque 



- 243 - 

los cónyuges legítimos quedaban desprotegidos frente a una relación 
“sin papeles”.  

Más importante todavía es que la acción de los obispos se centró 
en el cumplimiento de los sacramentos –es decir, lo litúrgico– y menos 
en vigilar la castidad antes del matrimonio y la fidelidad, quizá porque 
de antemano sabían que chocaban con la permisividad general y con 
la falta de comprensión por parte de los fieles, documentada en las re-
laciones prenupciales, la aceptación de las uniones de hecho y la ilegi-
timidad, entre otras prácticas. Los tribunales inquisitoriales fueron in-
sistentes, pero no tenían medios y no pudieron ir más allá; desde 1600 
recibieron órdenes de atender a otros temas más acuciantes para la mo-
narquía como la persecución de conversos. Así pues, no se redujeron 
los delitos sobre moral y práctica sexual, sino que se amortiguó su per-
secución. 

El clero tenía que dar ejemplo y no era así, ni parece que esto 
mejorase después de Trento. Sínodos y visitas pastorales dejan abun-
dantes datos de que el concubinato estaba extendido entre el clero pa-
rroquial –mucho más en el campo– y muchos tenían hijos a la vista de 
la comunidad, a los que en muchos casos trataban de privilegiar. Las 
leyes preveían su castigo, pero no eran raros entre los llevados a los 
tribunales. Difícilmente podía calar un mensaje de regularización de 
las relaciones por la vía del matrimonio si lo incumplían los mensaje-
ros. 

Para detectar todo lo que quedaba fuera del discurso, como he-
mos visto, hay que indagar en los comportamientos vitales de las per-
sonas y de las familias a través de documentación que ofrece una visión 
diferente. Cuando ya entrado el siglo XVII empiezan a proliferar los 
registros parroquiales de bautismos y matrimonios, la demografía his-
tórica ha puesto a la luz las elevadas tasas de ilegitimidad y de consan-
guinidad, que necesariamente venían de atrás, y los movimientos mi-
gratorios, síntoma no solo de la búsqueda de recursos sino de la libertad 
individual. En las escrituras notariales aparecen convenios y acuerdos 
en los que la moral tenía un precio o se sacrificaba por temor a quienes 
tenían el poder en las comunidades.  



- 244 - 

Y sobre todo, es en los tribunales de justicia civiles –lo hemos 
visto a través de la Real Audiencia de Galicia–, más que en los ecle-
siásticos y en los inquisitoriales, donde se pueden detectar las quiebras 
intrafamiliares en los cientos de pleitos derivados de desacuerdos de 
hijos e hijas con bodas impuestas por sus padres sin respetar su con-
sentimiento, y sobre todo, un gran número de procesos penales que 
iluminan comportamientos transgresores de las normas morales de la 
Iglesia y la complicidad colectiva que los rodeaba, más allá de la apa-
riencia de aceptación que pueden dar las fuentes dimanadas del poder.  

La muerte de Felipe II coincide en todo el Norte peninsular con 
una de las peores crisis sufridas durante la Edad Moderna. Los conta-
gios sucesivos desde los años ochenta asustaban fácilmente a todo el 
espectro social. No vamos a entrar en valorar el papel del clero de los 
territorios de los que nos ocupamos, sino solo a señalar que antes de 
los años fatídicos de 1598 y 1599, la famosa “peste atlántica”, impli-
caron la paralización de las visitas y de otras actuaciones del clero. Las 
pérdidas demográficas fueron enormes, de hasta una quinta parte de la 
población en algunas zonas cantábricas y, ante eso, la vida tal como 
era hasta entonces, entró en suspensión para las personas y las comu-
nidades norteñas. 
 



 

 

 
 
 

Bibliografía 
 
 
Alfani, Guido. Fathers and Godfathers. Spiritual kinship in Early 

Modern Italy. Burlington: Routledge, 2009. 
Álvarez Urcelay, Milagros. Transgresiones a la moral sexual y su cas-

tigo en Gipuzkoa durante los siglos XVI, XVII y XVII (UPV, 
2010), https://www.educacion.gob.es/teseo/imprimirFicheroTe-
sis.do?idFichero=Utwwuo8NfVU%3D. 

Astoul, Guy. Les chemins du savoir en Quercy et Rourge à l’Époque 
Moderne. Toulouse: Presses Universitaires du Midi, 1999. 

Barreiro Mallón, Baudilio. “Alfabetización y lectura en Asturias du-
rante la Edad Moderna”. Espacio, Tiempo y Forma, Historia Mo-
derna 4 (1989): 115-134. 

Barreiro Mallón, Baudilio. Las Ciudades y villas costeras del norte de 
Galicia en el contexto internacional del siglo XVI. A Coruña: 
Universidad, 1999. 

Barreiro Mallón, Baudilio. “La diócesis de Ourense en la Edad Mo-
derna”. En Lugo, Mondoñedo-Ferrol y Orense. Historia de las 
diócesis españolas, coord. de José García Oro, 488-515. Madrid: 
BAC, 2003. 

Barreiro Mallón, Baudilio. “La diócesis de Santiago en la época mo-
derna”. En Santiago de Compostela y Tuy-Vigo. Historia de las 
Diócesis Españolas, coord. de José García Oro, 177-315. Ma-
drid: BAC, 2002. 

Barreiro Mallón, Baudilio. “Los problemas de transmisión cultural en 
las comunidades bilingües a partir del Concilio de Trento”. En 
Tradición versus innovación en la España Moderna, ed. de Juan 
J. Bravo y Siro Villas, 21-62. Málaga: Universidad, 2009. 

https://www.educacion.gob.es/teseo/imprimirFicheroTesis.do?idFichero=Utwwuo8NfVU%3D
https://www.educacion.gob.es/teseo/imprimirFicheroTesis.do?idFichero=Utwwuo8NfVU%3D


- 246 - 

Barreiro Mallón, Baudilio y Rey Castelao, Ofelia. “La diócesis de 
Mondoñedo en la Edad Moderna”. En Lugo, Mondoñedo-Ferrol 
y Orense. Historia de las diócesis españolas, coord. de José Gar-
cía Oro, 255-334. Madrid: BAC, 2002. 

Barrio Gozalo, Maximiliano. El clero en la España Moderna. Madrid: 
CSIC, 2010. 

Bazán Díaz, Iñaki. Delincuencia y criminalidad en el País Vasco en la 
transición de la Edad Media a la Moderna. Vitoria-Gasteiz: De-
partamento de Interior, 1995. 

Béthencourt, Francisco. La Inquisición en la Época Moderna. Madrid: 
Akal, 1997. 

Bombín Pérez, Antonio. La Inquisición en el País Vasco: el Tribunal 
de Logroño. Bilbao: UPV,1997. 

Brumont, Francis. “Le clergé diocésain dans la France moderne”. 
Obradoiro de Historia Moderna 22 (2013): 231-248. 

Burke, Peter. Cultura popular en la Edad Moderna. Madrid: Alianza, 
2010. 

Cabeza Rodríguez, Antonio. La vida de una catedral del Antiguo Ré-
gimen. Junta de Castilla y León,1997.  

Cámara Muñoz, Alicia. Grandeza de poder y saber: Felipe segundo y 
sus ingenieros. Valladolid: Universidad de Valladolid, 2023. 

Campo Guinea, María del Juncal. “El matrimonio clandestino: proce-
sos ante el Tribunal eclesiástico en el Archivo Diocesano de 
Pamplona (siglos XVI-XVII)”. Príncipe de Viana 231 (2004): 
205-222. 

Campo Guinea, María del Juncal. “Evolución del matrimonio en Na-
varra en los siglos XVI y XVII: el matrimonio clandestino”. En 
El matrimonio en Europa y el mundo hispánico (siglos XVI y 
XVII), ed. de Jesús Mª Usunáriz e Ignacio Arellano, 197-210. 
Pamplona: Visor, 2005. 

Carnicero, Jaime Justo y González, Miguel Ángel. “Los sínodos de 
don Juan de San Clemente, obispo de Ourense (1578-1587). Es-
tudio y edición”. Intus-Legere Historia 16-2 (2021): 160-211. 

https://dialnet.unirioja.es/servlet/libro?codigo=8712
https://dialnet.unirioja.es/servlet/libro?codigo=8712


- 247 - 

Casado Soto, José Luis. Cantabria vista por los viajeros de los siglos 
XVI y XVII. Santander: Diputación, 1980. 

Casado Soto, José Luis. La provincia de Cantabria. Notas sobre su 
construcción. Santander, Centro de Estudios Montañeses, 1979.  

Catalán Martínez, Elena. “El clero rural vasco durante la Edad Mo-
derna”. En Entre el fervor y la violencia. Estudios sobre los vas-
cos y la Iglesia (siglos XVI-XVIII), coord. de Rosario Porres, 17-
56. UPV, 2005. 

Catalán Martínez, Elena. “De curas, frailes y monjas: disciplina y re-
gulación del comportamiento del clero en el obispado de Calaho-
rra, 1500-1700”. Hispania Sacra, extra I (2013): 229-253, doi: 
10.3989/hs.2013.021. 

Catalán Martínez, Elena. “El diezmo como base del sistema benefi-
cial”. En El delme com a font per a la història rural, ed. por Elena 
Catalán, Gabriel J. Avellá y Enrique Llopis. 2020. 
49DOI: https://doi.org/10.33115/b/9788499845401. 

Catalán Martínez, Elena. “El peso de la tradición. Nacimientos y bau-
tismos en el mundo rural vasco (1690-1899)”. Revista de Demo-
grafía Histórica XL-II (2022): 35-61. 

Chabaud, Frédéric y otros. Justice et sociétés rurales du XVIe siècle à 
nos jours. Rennes: Presses Universitaires, 2011. 

Contreras Contreras, Jaime. El Santo Oficio de la Inquisición de Gali-
cia. Madrid: Akal, 1982. 

Croix, Alain. La Bretagne aux XVIe et XVIIe siècles. La vie, la mort, 
la foi. Paris: Maloine, 1981. 

Dedieu, Jean-Pierre. “El modelo sexual: la defensa del matrimonio 
cristiano”. En Inquisición española: poder político y control so-
cial, ed. de Bartolomé Bennassar, 270-283. Barcelona: Crítica, 
1984.  

Dedieu, Jean-Pierre. L'administration de la foi. L'Inquisition de Tolède 
XVIe-XVIIIe siècles. Madrid: Casa de Velázquez, 1992. 

Devailly, Guy (ed.). Histoire religieuse de la Bretagne. Chambray: C.L.D., 
1980. 



- 248 - 

Dubert, Isidro. “Estudio histórico del parentesco a través de las dispen-
sas de matrimonio y de los archivos parroquiales en la Galicia del 
Antiguo Régimen: primera aproximación". En Parentesco, fami-
lia y matrimonio en la historia de Galicia, ed. de José C. Ber-
mejo, 176-191. Santiago de Compostela: Tórculo, 1988. 

Dubert, Isidro. “Los comportamientos sexuales premaritales en la so-
ciedad gallega del Antiguo Régimen”. Studia Histórica. Historia 
moderna 9 (1991): 117-142. 

Dubert, Isidro. Historia de la familia en Galicia durante la Época mo-
derna: 1550-1830. Sada: O Castro, 1992. 

Durand, Yves-Marie. “Le curé médiateur social aux XVIIe et XVIIIe 
siècles”. En Pouvoirs, contestations et comportements dans l'Eu-
rope moderne, ed. Bernard Barbiche y otros, 715-730. Paris: P.U. 
Paris-Sorbonne, 2005. 

Eiras Roel, Antonio. "El señorío gallego en cifras. Nómina y ránking 
de los señores jurisdiccionales", Cuadernos de Estudios Gallegos 
103 (1989): 113-135. 

Faya Díaz, Ángeles. La venta de jurisdicciones eclesiásticas en la As-
turias del siglo XVI. Oviedo: Universidad, 1991.  

Fernández Cortizo, Camilo. “El señorío rural gallego en tiempos de 
Felipe II”. En El Reino de Galicia en la monarquía de Felipe II, 
ed. de Antonio Eiras, 345-378. Santiago de Compostela, Xunta, 
1998. 

Fernández Cortizo, Camilo. “Los monasterios cistercienses gallegos 
en tiempos de Felipe II”, Monasticum (1999): 11-43. 

Fernández Cortizo, Camilo “Las Indias de estas partes: la reforma del 
clero y del pueblo en el obispado de Orense 1500 1650”. En XII 
Jornadas de Historia de Galicia, ed. de Jesús de Juana y Xavier 
Castro, 63-86. Ourense: Diputación, 2003. 

Fernández Cortizo, Camilo. “Les missions populaires dans le 
Royaume de Galice (1550-1700)”, en Missions religeuses mo-
dernes. "Notre lieu est le monde", ed. Jean-Pierre Fabre y Ber-
nard Vincent, 315-339. Roma: École Française, 2007. 



- 249 - 

Fernández de Pinedo, Emiliano. “Los movimientos emigratorios me-
dium-distance vasco-navarros, 1500-1900”. En Migraciones in-
ternas y medium-distance en la Península Ibérica, 1500-1900, 
ed. de Antonio Eiras Roel y Ofelia Rey Castelao, 183-208. San-
tiago de Compostela: Universidad, 1984. 

Fernández González, Frutos. O padrón de San Clodio de 1580. Estudio 
histórico e onomástico. Santiago de Compostela: Instituto Lin-
gua Galega, 2008. 

Fernández Terricabras, Ignasi. “Éxitos y fracasos de la Reforma cató-
lica. Francia y España (siglos XVI-XVII)”. Manuscrits 25 
(2007): 129-156.  

Fernández Terricabras, Ignasi. Felipe II y el clero secular: la aplica-
ción del concilio de Trento. Madrid, SECCC, 2000. 

Fonseca Montes, Josué. El clero en Cantabria en la edad moderna: un 
estudio sobre la implantación de la contrarreforma en el norte 
de España. Santander: Universidad de Cantabria, 1996. 

Fonseca Montes, Josué. Religión, muerte y sexualidad en los siglos 
XVI-XVIII. Santander: Universidad de Cantabria, 2014. 

Gallego Domínguez, Olga. Historia da muller: mulleres ourensáns 
dos séculos XIV-XVIII. Santiago de Compostela: Xunta, 2008. 

García Fernández, Ernesto. Religiosidad y sociedad en el País Vasco 
(s. XIV-XVI). UPV: 1994. 

García Fernández, Máximo. “El territorio diocesano y la estructura pa-
rroquial”. En Historia de la diócesis de Valladolid, José Delicado 
(ed.). Valladolid: Diputación, 1996, 151-190. 

García Fernández, Máximo. "El recurso al Santoral en Castilla, del Ba-
rroco a la Ilustración, 1650-1834". Hispania Sacra 101 (1998): 
133-173. 

García Fernández, Máximo. Los caminos de la juventud en la Castilla 
moderna. Madrid: Sílex, 2019. 

García Hourcade, José Jesús y Irigoyen, Antonio, “Las visitas pastora-
les, una fuente fundamental para la historia de la Iglesia en la 



- 250 - 

Edad Moderna”. Anuario de Historia de la Iglesia 15 (2006): 
293-301. 

García Tato, Isidro “La diócesis de Astorga en la Edad Moderna”. Igle-
sias de Zamora y Astorga. Historia de las Diócesis Españolas 
coord. por José Sánchez Herrero, 133-356. Madrid: BAC, 2018. 

Gasperoni, Michaël y Gourdon, Vincent (eds.). Le sacrement oublié : 
histoire de la confirmation XVIe-XXe siécle. París : Presses Uni-
versitaires François Rabelais, 2022. 

Gelabert, Juan Eloy. “Niveaux d’alphabétisation en Galice (1635-
1900)”. En De l’alphabétisation aux circuits du livre en Espagne, 
XVIe.-XIXe. Siècles, 45-71. Paris: CNRS, 1987. 

González López, Tamara. “El Concilio de Trento y los cambios en el 
sacramento bautismal de la teoría a la práctica”. En El siglo de la 
Inmaculada, coords. María Martínez Alcalde y otros, 447-462. 
Murcia: Universidad, 2018.  

González López, Tamara. “Patrimonio inmaterial, comunidade e fami-
lia na antroponimia da Galicia interior (ss. XVII-XIX) Madrygal 
22 (2019): 193-208. 

González López, Tamara. El padrinazgo bautismal en la diócesis de 
Lugo, ss. XVI-XIX. Santiago de Compostela: Andavira, 2019. 

González López, Tamara. “Actores y roles en el bautismo de socorro 
(Lugo, s. XVI-XIX)”. Revista de Historia Moderna 37 (2019): 
126-156. doi:10.14198/RHM2019.37.05 

González López, Tamara. “Eclesiásticos sirviendo de padrinos: el pa-
pel del clero en el padrinazgo en la diócesis de Lugo (siglos XVI-
XIX)”. Tiempos modernos 38 (2019): 224-241. 
http://www.tiemposmodernos.org/tm3/index.php/tm/arti-
cle/view/4651/834. 

González López, Tamara. “Creencias, asistencia y nacimiento. Dar a 
luz en el interior de Galicia (ss. XVII-XIX)”. Investigaciones 
Históricas. Épocas Moderna y Contemporánea 40 (2020): 295-
314. 

https://dialnet.unirioja.es/servlet/editor?codigo=13361
https://dialnet.unirioja.es/servlet/editor?codigo=13361
https://dialnet.unirioja.es/servlet/libro?codigo=742713
https://dialnet.unirioja.es/servlet/libro?codigo=742713


- 251 - 

González López, Tamara. “Entre el rito y la fiesta: la ceremonia bau-
tismal en los siglos XVI-XIX”. Hispania Sacra 148 (2021): 445-
455.  

González Lopo, Domingo L. “El alto clero gallego en tiempos de Fe-
lipe II”. En El Reino de Galicia en la monarquía de Felipe II, ed. 
de Antonio Eiras, 313-343. Santiago de Compostela, Xunta, 
1998. 

Gorrotxategi Nieto, Mikel. “Evolución del nombre de pila en el País 
Vasco peninsular”. Fontes linguae vasconum: Studia et docu-
menta 83 (2000): 151-168. 

Graff, Harvey J. Storia dell’alphabetizacione occidentale, II, L’Etá 
Moderna. Bolonia, 1987. 

Guillorel, Éva. “Du bon usage des langues dans la Bretagne d’Ancien 
Régime”. En Les formes de l'échange. Communiquer, diffuser, 
informer, de l'Antiquité au XVIIIe siècle, dir. de François Brizay, 
55-68. Rennes: Presses Universitaire, 2019.  

Ibáñez Rodríguez, Santiago. “La diócesis de Calahorra a mediados del 
siglo XVI según el libro de visita del licenciado Martín Gil”. Bro-
car 21 (1997): 148-149. 

Iglesias Ortega, Arturo. “La perpetuación de la sangre: la descendencia 
ilegítima del alto clero compostelano en el siglo XVI”. Manus-
crits 29 (2011): 137-156. 

Iglesias Ortega, Arturo. La Catedral de Santiago de Compostela y sus 
capitulares: funcionamiento y sociología de un cabildo en el si-
glo XVI. A Coruña: Diputación, 2012.  

Irigoyen López, Antonio. “Estado, Iglesia y familia. La complejidad 
de los cambios legislativos y socioculturales”. En Familias. His-
toria de la sociedad, ed. de Francisco Chacón y Joan Bestard, 
515-604. Madrid: Cátedra, 2011. 

Lagrée, Michael Michel. Religion et cultures en Bretagne. Paris: 
Fayard, 1992. 

Lagrée, Michel (ed.). Les parlers de la foi. Religion et langues regio-
nales. Rennes: Presses Universitaires, 1995.  

https://dialnet.unirioja.es/servlet/autor?codigo=25903
https://dialnet.unirioja.es/servlet/revista?codigo=593
https://dialnet.unirioja.es/servlet/revista?codigo=593
https://books-openedition-org.janus.bis-sorbonne.fr/pur/15933


- 252 - 

Lanza García, Ramón. La población y el crecimiento económico de 
Cantabria en el Antiguo Régimen. Madrid: Universidades Autó-
noma y Cantabria, 1991. 

Lanza García, Ramón. Miseria, cambio y progreso en el Antiguo Ré-
gimen. Santander: Universidad de Cantabria, 2010.  

Leflem, Jean-Paul. “Instruction, lecture et écriture en Vieille Castille 
et Extremadure aux XVIe-XVIIe siècle”. En De l’alphabétisa-
tion aux circuits du livre en Espagne, XVIe.-XIXe. Siècles, 29-37. 
Paris: CNRS, 1987.  

Livres et culture du clergé à l’Époque Moderne, monográfico de Re-
vue d'histoire de l'Église de France 210 (1997). 

López Díaz, María. "Del señorío al realengo. Ourense en los siglos 
XVI y XVII". Cuadernos Feijonianos de Historia Moderna, 1 
(1999): 231. 

López Díaz, María. "El señorío temporal de los obispos de Lugo en la 
Edad Moderna: los conflictos e interferencias entre el poder se-
ñorial y las elites municipales". Boletín do Museo Provincial de 
Lugo (1993-94): 125. 

López López, Roberto J. “Asturias y la Inquisición: Algunas notas”. 
Studium Ovetense 19 (1991): 145-164. 

Lorenzo Pinar, Francisco J. “El Tribunal diocesano y los matrimonios 
"de presente" y clandestinos en Zamora durante el siglo XVI”. 
Studia Zamorensia 2 (1995): 49-61.  

Lorenzo Pinar, Francisco J. Amores inciertos, amores frustrados. Con-
flictividad y transgresiones matrimoniales en Zamora en el siglo 
XVII. Zamora: Semuret, 1999. 

Loupès, Philippe. Chapitres et chanoines de Guyenne aux XVIIe et 
XVIIIe siècles. París: EHESS, 1985. 

Mantecón Movellán, Tomás. Contrarreforma y religiosidad popular 
en Cantabria. Santander: Universidad de Cantabria,1990.  

Mantecón Movellán. Tomás. “Acciones comunitarias y cultura ple-
beya en la España rural del Antiguo Régimen”. Millars 51-2 
(2021): 47-80. 

https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=297330
https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=297330
https://dialnet.unirioja.es/servlet/revista?codigo=2302


- 253 - 

Marcos Martín, Alberto. Auge y declive de un núcleo mercantil y fi-
nanciero de Castilla la Vieja: evolución demográfica de Me-
dina del Campo durante los siglos XVI-XVII. Valladolid: Uni-
versidad, 1978. 

Mikelarena, Fernando y Valverde, Lola. “Ilegitimidad y exposición en 
Navarra siglos XVI-XX”. En Espostos e ilegitimos na realidade 
ibérica do século XVI ao presente, ed. de Vicente Pérez Moreda, 
271-283. Porto: Afrontamento, 1996.  

Minois, Georges. Histoire religieuse de la Bretagne. Quintin: Gisserot, 
1991. 

Molinié-Bertrand, Annie. Censo de Castilla de 1591: estudio analí-
tico. Madrid: INE, 1986. 

Moll, Jaime. “Valoración de la industria editorial española del siglo 
XVI”. En Livres et lectures en Espagne et en France, 79-91. Ma-
drid: Casa de Velázquez, 1981. 

Muchembled, Robert. Insoumises: Une autre histoire des Françaises, 
XVIe-XXIe siècle. París: Autrement, 2022. 

Muro Abad, Robert. “El clero diocesano vasco en los siglos XV y 
XVII: una imagen”. En Religiosidad y sociedad en el País Vasco 
(s. XIV-XVI), ed. de Ernesto García Fernández, 56. Bilbao: 
UPV/EHU, 1994.  

Ortego Gil, Pedro. “Condenas a mujeres en la Edad Moderna: aspectos 
jurídicos básicos para su comprensión", Historia et Ius 9 (2016) 
https://www.historiaetius.eu/uploads/5/9/4/8/5948821/or-
tego_gil_9.pdf. 

Pazos, Manuel R. El episcopado gallego a la luz de documentos roma-
nos. Madrid: CSIC, 1946. 

Pacho Polvorinos, Alberto. “Geografía diocesana de Burgos”. En Igle-
sias de Burgos, Osma-Soria y Santander. Historia de las diócesis 
españolas, coord. Bernabé Bartolomé, 125. Madrid: BAC, 2002. 

Paiva, José Pedro. “O Estado na Igreja e a Igreja no Estado. Contami-
nações, dependências e dissidência entre o Estado e a Igreja em 

https://iacobus.usc.gal/discovery/fulldisplay?docid=alma991006605379707712&context=L&vid=34CISUG_USC:VU1&lang=es&search_scope=MyInst_and_CI&adaptor=Local%20Search%20Engine&tab=Everything&query=any%2Ccontains%2Calberto%20marcos%20martin%20medina%20campo
https://iacobus.usc.gal/discovery/fulldisplay?docid=alma991006605379707712&context=L&vid=34CISUG_USC:VU1&lang=es&search_scope=MyInst_and_CI&adaptor=Local%20Search%20Engine&tab=Everything&query=any%2Ccontains%2Calberto%20marcos%20martin%20medina%20campo
https://iacobus.usc.gal/discovery/fulldisplay?docid=alma991006605379707712&context=L&vid=34CISUG_USC:VU1&lang=es&search_scope=MyInst_and_CI&adaptor=Local%20Search%20Engine&tab=Everything&query=any%2Ccontains%2Calberto%20marcos%20martin%20medina%20campo


- 254 - 

Portugal (1495-1640)”. Revista Portuguesa de História, 40 
(2008-2009): 383-397. 

Paiva, José Pedro. “La reforma católica en Portugal en el periodo de la 
integración del reino en la Monarquía Hispánica (1580-1640)”. 
Tiempos modernos 20 (2010). http://www.tiemposmoder-
nos.org/tm3/index.php/tm/article/view/220. 

Pérez Álvarez, Mª José. “El clero parroquial de la diócesis de León en 
el siglo XVIII”, Cuadernos de Historia Moderna, 46-2 (2021): 
543-566. 

Pérez Álvarez, Mª José. El Cabildo Catedralicio de la ciudad de León 
(1650–1800): sociología capitular y asistencia institucional. 
León: Universidad, 2021.  

Pérez García, José Manuel. Un modelo de sociedad rural en la Galicia 
costera. Santiago de Compostela: Universidad, 1979. 

Pérez García, Rafael. “Visita pastoral y confirmación en la archidióce-
sis de Sevilla, 1600-1650”. Historia Instituciones Documentos 
27 (2000): 205-233. 

Pérez López, Segundo. “Las visitas pastorales como fuente histórica. 
Aportación a su estudio en la Diócesis de Mondoñedo-Ferrol". 
Estudios Mindonienses 3 (1987): 133. 

Pérez Prendes, José M. “El tribunal eclesiástico (sobre el aforamiento 
y la estructura de la curia diocesana de justicia”. En Las Jurisdic-
ciones, coord. de Enrique Martínez Ruiz y Magdalena P. Pi, 143-
170. Madrid: Actas, 1996. 

Piquero Zarauz, Santiago. “El siglo XVI, época dorada de los movi-
mientos migratorios guipuzcoanos de media y larga distancia du-
rante la Edad Moderna”. En Migraciones internas y medium-dis-
tance en la Península Ibérica, 1500-1900, ed. de Antonio Eiras 
Roel y Ofelia Rey Castelao, 649-677. Santiago de Compostela: 
Universidad, 1984. 

Piquero Zarauz, Santiago. Demografía guipuzcoana en el Antiguo Ré-
gimen. Bilbao: UPV, 1991. 

http://www.tiemposmodernos.org/tm3/index.php/tm/article/view/220
http://www.tiemposmodernos.org/tm3/index.php/tm/article/view/220


- 255 - 

Portela Pazos, Salustiano. Decanologio de la S.A.M. Iglesia Catedral 
de Santiago de Compostela. Santiago de Compostela: Seminario, 
1944. 

Porto Rico, Damián. El clero de la diócesis de Santiago, siglos XVII a 
XX. Santiago de Compostela: Universidad, 2022. 

Poska, Allyson B. “When bigamy is the charge. Gallegan women and 
the Holy Office”. En Women in the Inquisition: Spain and the 
New World, ed. por Mari E. Giles, 189. Johns Hopkins U. Press, 
1999. 

Quémener, Pierre-Yves. “Parrainage et nomination en Bretagne aux 
XVe et XVIe siècles”. Annales de Démographie Historique 1 
(2017): 145-179. 

Redondo, Agustin (dir.). La formation de l’enfant en Espagne aux 
XVIe et XVIIe siècle. París: Sorbonne, 1996.  

Reguera, Iñaki. La Inquisición española en el País Vasco: El tribunal 
de Calahorra, 1513-1570. San Sebastián: Txertoa, 1984. 

Reguera, Iñaki. “Violencia y clero en la sociedad vasca de la Edad Mo-
derna”. En Entre el fervor y la violencia. Estudios sobre los vas-
cos y la Iglesia (siglos XVI-XVIII), coord. de Rosario Porres, 131-
186. UPV, 2005. 

Restif, Bruno. La révolution des paroisses. Culture paroissiale et Ré-
forme catholique en Haute-Bretagne aux XVIe et XVIIe siècles. 
Rennes : Presses Universitaires, 2006. 

Rey Castelao, Ofelia. "La renta del Voto de Santiago y las instituciones 
jacobeas". Compostellanum XXX- 3-4 (l985): 323-345. 

Rey Castelao, Ofelia. "El clero regular mendicante en Galicia: evolu-
ción numérica, procedencia social y comportamientos de los 
franciscanos, ss. XVI al XIX". Archivo Ibero-Americano 195-
196 (1989): 459-490. 

Rey Castelao, Ofelia. “El reparto social del diezmo en Galicia". Obra-
doiro de Historia Moderna 1 (1992): 145-162. 
https://doi.org/10.15304/ohm.1.595. 



- 256 - 

Rey Castelao, Ofelia. "Mecanismos reguladores de la nupcialidad en 
la Galicia atlántica. El matrimonio a trueque". En Obradoiro de 
Historia Moderna, ed. de Baudilio Barreiro y otros, 247-268. 
Santiago de Compostela: Universidad, 1990.  

Rey Castelao, Ofelia. “Cistercienses y benedictinos en la Galicia Mo-
derna: evolución numérica y análisis social". En Actas del Con-
greso Int. sobre S. Bernardo y el Císter en Galicia y Portugal I, 
309-328. Ourense: Oseira, 1992. 

Rey Castelao, Ofelia. El Voto de Santiago. Claves de un conflicto. San-
tiago de Compostela: Compostellanum, 1993. 

Rey Castelao, Ofelia. “Niveles de alfabetización en la Galicia de fines 
del Antiguo Régimen”. Bulletin Hispanique 100 (1998): 271-
311.  

Rey Castelao, Ofelia y Barreiro Mallón, Baudilio. Pobres, enfermos y 
peregrinos. La red asistencial gallega en el Antiguo Régimen. 
Vigo: Nigratrea, 1998. 

Rey Castelao, Ofelia. “La Iglesia en Galicia en tiempos de Felipe II: la 
aplicación del Concilio de Trento”. En Felipe II (1527-1598), III, 
dir. de José Martínez Millán, 341-364. Madrid: Parteluz, 1998.  

Rey Castelao, Ofelia. “Las Órdenes Militares en la Galicia moderna: 
la Orden de Malta”, Universitas. Homenaje a Antonio Eiras 
Roel, 193-212. Santiago de Compostela: Universidad, 2001. 

Rey Castelao, Ofelia. Libros y lectura en Galicia, siglos XVI-XIX. San-
tiago de Compostela: Xunta, 2003.  

Rey Castelao, Ofelia “La diócesis de Tuy en la Época Moderna”. En 
Santiago de Compostela y Tuy-Vigo. Historia de las Diócesis Es-
pañolas, coord. de José García Oro, 571-663. Madrid: BAC, 
2002. 

Rey Castelao, Ofelia “La diócesis de Lugo en la Época Moderna”. En 
Lugo, Mondoñedo-Ferrol y Orense. Historia de las diócesis es-
pañolas, coord. de José García Oro, 95-166. Madrid: BAC, 2003. 

Rey Castelao, Ofelia. “Biografía o hagiografía? Memorias breves del 
arzobispo Don Francisco Blanco de Salcedo”. En Cuatro Textos. 



- 257 - 

Cuatro Contextos ed. de Ofelia Rey Castelao, 13-102. Santiago: 
Universidad, 2004. 

Rey Castealo, Ofelia. “Catedrales de segundo orden: las colegiatas de 
Galicia en la Edad Moderna”. Sémata. Ciencias Sociales e Hu-
manidades 15 (2004): 281-316. 

Rey Castelao, Ofelia. “Literatura y tratadistas de la familia en la Eu-
ropa de la Edad Moderna”. En Familia y organización social en 
Europa y América, siglos XV-XX, ed. de Francisco Chacón y 
otros, 211-231. Murcia: Universidad, 2009. 

Rey Castelao, Ofelia. “Femmes et héritage en Espagne au XVIIe 
siècle: stabilité légale et changements réels”. Dix-septième siècle 
3 (2009): 244-265.  

Rey Castelao, Ofelia. “Las Universidades en el Renacimiento: oríge-
nes y tipología”. En El Estudio General de Palencia. Historia de 
ocho siglos de la Universidad Española, ed. de Margarita Torre-
mocha, 91-112. Valladolid, Universidad, 2012. 

Rey Castelao, Ofelia. "La actividad del Juez Metropolitano de Sala-
manca, siglos XVI-XVIII". En Construyendo Historia, ed. de Ju-
lián Lozano y otros, 655-666. Granada: Universidad, 2013. 

Rey Castelao, Ofelia y Barreiro Mallón, Baudilio. “Apadrinar a un po-
bre en la diócesis de Santiago de Compostela, siglos XVII-XIX”. 
En La respuesta social a la pobreza en la Península Ibérica du-
rante la Edad Moderna, ed. de Mª José Pérez Álvarez y Mª Marta 
Lobo de Araújo 21-45. León: Universidad, 2014. 

Rey Castelao, Ofelia. “De la casa a la pila: hábitos y costumbres de 
bautismo y padrinazgo en Santiago de Compostela, siglos XVII 
y XVIII”. En Vida cotidiana en la Monarquía hispánica. Tiem-
pos y espacios, ed. de Inmaculada Arias de Saavedra y Miguel L. 
López-Guadalupe, 195-214. Granada: Universidad, 2015.  

Rey Castelao, Ofelia. “Entre la caridad y la conveniencia: clero y edu-
cación en espacios rurales franceses”. Tiempos Modernos 36 
(2018). http://www.tiemposmodernos.org/tm3/index.php/tm/ar-
ticle/view/4203 

http://www.tiemposmodernos.org/tm3/index.php/tm/article/view/4203
http://www.tiemposmodernos.org/tm3/index.php/tm/article/view/4203


- 258 - 

Rey Castelao, Ofelia y Castro, Rubén. “El sacramento olvidado: la 
confirmación en la archidiócesis de Santiago, fines del XVI a 
1833”. Studia Historica. Historia Moderna 41-2 (2019): 35-69 
https://doi.org/10.14201/shhmo20194123569.  

Rey Castelao, Ofelia. "Normes et pratiques de la cérémonie du mariage 
dans le Nord de l’Espagne avant le Concile de Trente". Bulletin 
de correspondance hellénique moderne et contenporain 1, 
(2019), 1., s.p. https://journals.openedition.org/bchmc/ 

Rey Castelao, Ofelia. “Patronos e identidades en la Monarquía Hispá-
nica en el período de la disputa del patronato de Santiago (1618-
1630)”. Hispania 266 (2020) https://doi.org/10.3989/hispa-
nia.2020.021. 

Rey Castelao, Ofelia. “Las catedrales como escenarios de poder”. En 
Piedra a piedra: la construcción de la Historia moderna a la 
sombra de las catedrales, ed. de Cristina Borreguero Beltrán y 
otros, 317-347. Burgos: Universidad, 2022. 

Rey Castelao, Ofelia. El Vuelo corto. Mujeres y migraciones en la 
Edad Moderna. Santiago de Compostela: Universidad, 2022. 

Rey Castelao, Ofelia. “Superstición y profanación de sepulturas en la 
Galicia de la Edad Moderna”. En Conflictos y resistencias en la 
Edad Moderna: De los hechos a las palabras, ed. de Ofelia Rey 
Castelao, 401-445. Santiago de Compostela: Albarellos, 2023. 

Rey Castelao, Ofelia. “Palabras de mujeres: testimonios judiciales en 
Galicia a fines de la Edad Moderna”. En Guardianas del tiempo: 
Mujeres, Historia, Testimonio (ss.XVI-XX), ed. de Manuela Á. 
García Garrido, Ofelia Rey Castelao y Sylvie Hanicot-Bourdier, 
en prensa. Gijón: Nigratrea, 2025. 

Rivera Vázquez, Evaristo. La Compañía de Jesús en Galicia, en la 
edad moderna: su historia, sus colegios. Santiago de Compos-
tela: CSIC, 1989. 

Roudaut, Fañch. “La littérature religieuse en breton”. En Histoire litté-
raire et culturelle de la Bretagne, 1, ed. de Jean Balcou e 
Yves Le Gallo, 231-244. Paris-Genève: Champion-Slatkine, 
1987. 

https://doi.org/10.14201/shhmo20194123569
https://doi.org/10.3989/hispania.2020.021
https://doi.org/10.3989/hispania.2020.021
https://dialnet.unirioja.es/servlet/libro?codigo=967958
https://dialnet.unirioja.es/servlet/libro?codigo=967958


- 259 - 

Roudaut, Fañch. “L'audience de la prédication en langue bretonne à la 
fin de l'Ancien Régime", Mémoires de la SHAB LXVII (1990): 
79-106. 

Rubio Pérez, Laureano. “Párrocos, parroquias y concejo: el modelo pa-
rroquial leonés de las comunidades rurales concejiles durante la 
Edad Moderna”. Obradoiro de Historia Moderna, 22 (2013): 
129-165.  https://doi.org/10.15304/ohm.22.1011 

Saavedra, Pegerto. La vida cotidiana en la Galicia del Antiguo Régi-
men. Barcelona: Crítica, 1994. 

Saavedra, Pegerto. “Entre la teología y la labranza: el clero rural gali-
ciano en los siglos XVI-XIX”. Cuadernos de Historia Moderna, 
46, 2 (2021): 441-486. 
DOI: https://doi.org/10.5209/chmo.78378. 

Sánchez Diego, Héctor F. “Bautismo y padrinazgo en las sinodales 
castellanas antes y después de Trento: norma vs. Realidad”. En 
La vida inquieta: conflictos sociales en la Edad Moderna, eds. 
Ofelia Rey Castelao y otros, 337-354. Santiago de Compostela: 
Universidad, 2018. 

Sánchez Herrero, José. “La actividad educadora directa e institucio-
nal”. En Historia de la acción educadora de la Iglesia en España. 
Edades Antigua, Media y Moderna, coord. Bartolomé Martínez. 
Bernabé, 614. Madrid: BAC, 1995. 

Sandoval Verea, Francisco y Fernández González, Frutos. "Juntos en 
una casa debajo del poderío paternal": la familia en la jurisdic-
ción de San Clodio do Ribeiro de Avia a finales del siglo XVI”. 
Cuadernos de Estudios Gallegos 124 (2011): 197-233. 

Sarmiento Pérez, Marcos. “El intérprete en la confesión sacramental 
en la Iglesia católica, con especial atención a la España de los 
siglos XVI y XVII”. Culture & History Digital Journal 7-1 
(2018), https://doi.org/10.3989/chdj.2018.012. 

Schwartz, Stuart B. “Cada uno en su ley”. Salvación y tolerancia en el 
Atlántico Ibérico. Madrid: Akal, 2010. 

Schwartz, Stuart B. “Pecar en colonias: mentalidades populares, Inqui-
sición y actitudes hacia la fornicación simple en España, Portugal 

https://doi.org/10.15304/ohm.22.1011
https://doi.org/10.5209/chmo.78378
https://dialnet.unirioja.es/servlet/libro?codigo=719106


- 260 - 

y las colonias americanas”. Cuadernos de Historia Moderna 18 
(1997): 51-67. 

Scott, James C. Los dominados y el arte de la resistencia. Txalaparta: 
Era, 2003. 

Solórzano Telechea, Jesús Á. Santander en la Edad Media: patrimo-
nio, parentesco y poder. Santander: Universidad de Cantabria, 
2002. 

Suárez Golán, Fernando. ¿Príncipes o pastores? La imagen de los ar-
zobispos de Santiago entre la realidad y su espejo. Santiago de 
Compostela: Universidad, 2021.  

Tanco Martínez, Beatriz. “La bigamia en el Tribunal Inquisitorial de 
Logroño: siglos XVI y XVII”. En Grupos sociales en la historia 
de Navarra, relaciones y derechos, ed. de Carmen Erro e Íñigo 
Mugueta, 1, 333. Pamplona: Eunate, 2002. 

Testón Núñez, Isabel y Hernández Bermejo, Mª Ángeles. “La sexuali-
dad prohibida y el tribunal de la Inquisición de Llerena”. Revista 
de Estudios Extremeños (1988): 623-660. 

Torremocha Hernández, Margarita. “Manceba de clérigo en la Castilla 
Moderna. La ruptura del modelo de identidad femenina”. En Mu-
jer e identidad en tierras hispanohablantes: historia y civiliza-
ción, coord. de Marie Élisa Franceschini-Toussaint, Sylvie N. 
Hanicot Bourdier y Margarita Torremocha Hernández, 97-118. 
Éditions Universitaires de Lorraine, 2023. 

Torremocha Hernández, Margarita, coord. Matrimonio, estrategia y 
conflicto: (ss. XVI-XIX). Salamanca: Ediciones de la Universi-
dad, 2020. 

Tuñón, Juan José. “Reforma tridentina en la diócesis de Oviedo”. En 
Iglesias de Oviedo y León. Historia de las Diócesis Españolas, 
coord. Por Javier Fernández Conde, 221-323. Madrid: BAC, 
2016. 

Urquizu Sarasúa, Patricio y otros. Historia de la literatura vasca. Ma-
drid: UNED, 2000. 

https://dialnet.unirioja.es/servlet/autor?codigo=5407151
https://dialnet.unirioja.es/servlet/autor?codigo=1813738
https://dialnet.unirioja.es/servlet/autor?codigo=1813738
https://dialnet.unirioja.es/servlet/autor?codigo=9392
https://dialnet.unirioja.es/servlet/editor?codigo=19574
https://dialnet.unirioja.es/servlet/libro?codigo=782029
https://dialnet.unirioja.es/servlet/libro?codigo=782029


- 261 - 

Usunáriz Garayoa, Jesús María. “El matrimonio como ejercicio de la 
libertad en la España del Siglo de Oro”. En El matrimonio en 
Europa y el mundo hispánico (siglos XVI y XVII), ed. de Jesús 
Mª Usunáriz e Ignacio Arellano, 172. Pamplona: Visor, 2005.  

Viejo, Xulio. “El asturiano en el tránsito de la Edad Media a la Edad 
Moderna (siglos XIV-XVII). Entre el retroceso y la toma de con-
ciencia lingüística”. En A lingua galega no solpor, ed. Ramón 
Mariño y Francisco X. Varela, 69-94. Santiago de Compostela: 
Consello da Cultura, 2016. 

Viñao Frago, Antonio. “Alfabetización y primeras letras (ss. XVI-
XVII)”. En Escribir y leer en el siglo de Cervantes, ed. de Anto-
nio Castillo, 39. Barcelona: Gedisa, 1999. 

Williams, Stephen. The means of naming. A social and cultural His-
tory of personal naming in Western Europe. Londres: Routlegde, 
1998.  

 

https://dialnet.unirioja.es/servlet/libro?codigo=8712
https://dialnet.unirioja.es/servlet/libro?codigo=8712
https://dialnet.unirioja.es/servlet/autor?codigo=1611491
https://dialnet.unirioja.es/servlet/autor?codigo=1611491




 

 

 
 

Otros títulos de la Colección “Síntesis” 
 
 
1. LAPEYRE, Henri.- Las etapas de la política exterior de Felipe II. 
  Agotado 
 
2. ELLIOTT, John H.- El Conde-Duque de Olivares y la herencia de Felipe II.  
   Agotado 
 
3. KAMEN, Henry - PÉREZ, Joseph.- La imagen internacional de la España de Fe-

lipe II.  Agotado 
 
4. DOMÍNGUEZ ORTIZ, Antonio.- Notas para una periodización del reinado de 

Felipe II. 1984. 182 págs. (Ref. 9081) 
 (ISBN 84-86192-27-7) Agotado 
 
5. MOLAS RIBALTA, Pedro.- Consejos y Audiencias durante el reinado de Felipe 

II. 1984. 120 págs. (Ref. 9076) (ISBN 84-600-3460-7) Agotado 
 
6. SALVADOR ESTEBAN, Emilia.- Felipe II y los moriscos valencianos. Las re-

percusiones de la revuelta granadina (1568-1570). 1987. 59 págs. (Ref. 9113) 
(ISBN 84-7762-024-5) 2'70 € 

 
7. BELENGUER CEBRIÁ, Ernesto.- La Corona de Aragón en la época de Felipe 

II. 1986. 79 págs. (Ref. 9111) (ISBN 84-86192-67-6) 2'70 € 
 
8. ENCISO RECIO, L. M. y otros.- Revueltas y alzamientos en la España de Felipe 

II. 137 págs. (Ref. 9170) (ISBN 84-7762-283-3)  4'81 € 
 
9. VILLARI, R. y PARKER, G.- La política de Felipe II. Dos estudios. 1996. 118 

págs. (Ref. 9210) (ISBN 84-7762-606-5) Agotado 
 
10. GARCÍA CÁRCEL, Ricardo.- Felipe II y Cataluña. 1997. 107 págs. (Ref. 9224) 

(ISBN 84-7762-726-6) 4'81 € 
 
11. RODRÍGUEZ SALGADO, M. J.- Felipe II, el “Paladín de la cristiandad” y la paz 

con el turco. 2004. 186 págs. (Ref. 9318) 
 (ISBN 84-8448-273-1) 9,90 € 
 
12. KAGAN, Richard L.- El Rey recatado. Felipe II, la historia y los cronistas del 

Rey. 108 págs. (Ref. 9319) (ISBN 84-8448-274-X)  Agotado 



- 264 - 

 
13.  BENNASSAR, Bartolomé.- «Confesionalización» de la monarquía e inquisición 

en la época de Felipe II. 44 págs. (Ref. 9372) 
 (ISBN 978-84-8448-514-8) 9,20 € 
 
MARCOS MARTÍN, Alberto y BELLOSO MARTÍN, Carlos (Coord.).- Felipe II y la 

Monarquía de España. Estudios de la Cátedra “Felipe II”. Recopilatorio de los vo-
lúmenes I a XII en CD-ROM. (Ref. 9377) (ISBN 978-84-8448-533-9) 13,45 € 

 
14. BOUZA, Fernando.- Felipe II y el Portugal Dos Povos. Imágenes de esperanza y 

revuelta. Prólogo de Nuno Gonçalo Monteiro. 102 págs.  
 (ISBN 978-84-8448-597-1)  9,52 € 
 
15. RUIZ IBÁÑEZ, José Javier.- Laberintos de hegemonía. La presencia militar de 

la Monarquía Hispánica en Francia a finales del siglo XVI. Prólogo de Carlos 
Belloso Martín. 128 págs. (ISBN 978-84-8448-721-0) 9,62 € 

 
16. CARDIM, Pedro.- Portugal unido y separado. Felipe II, la unión de territorios y 

el debate sobre la condición política del Reino de Portugal. Prólogo de Jean-Fré-
déric Schaub. 290 págs. (ISBN 978-84-8448773-9) 12,02 € 

 
17. SORIA MESA, Enrique.- La realidad tras el espejo. Ascenso social y limpieza de 

sangre en la España de Felipe II. Prólogo de Teófanes Egido. 138 págs.  
 (ISBN 978-84-8448-868-2 11,54 € 
 
18. CHECA CREMADES, Fernando.- Renacimiento Habsbúrgico. Felipe II y las 

imágenes artísticas. Prólogo de Miguel Ángel Zalama. 204 págs.  
 (ISBN: 978-84-8448-950-4) 14,42 € 
 
19.  RODRÍGUEZ DE DIEGO, José Luis.- Memoria escrita de la monarquía Hispá-

nica. Felipe II y Simancas. Prólogo de Diego Navarro Bonilla. 236 págs.  
 (ISBN 978-84-8448-963-4) 14,42 € 
 
MARCOS MARTÍN, Alberto y BELLOSO MARTÍN, Carlos (Eds.).- Estudios de la 

Cátedra “Felipe II” en su 50 aniversario. 596 págs. (ISBN 978-84-1320-075-0)
 40,00 € 

 
20. SANZ AYÁN, Carmen.- Éxitos y fracasos de una nobleza efímera: Nicolao 

Grimaldo, el gran banquero de Felipe II. Prólogo de Isabella Iannuzzi. 174 
págs. (ISBN 978-84-1320-220-4) 15,39 € 

 
21. CÁMARA MUÑOZ, Alicia.- Grandeza de poder y saber. Felipe II y sus ingenie-

ros. Prólogo de Carlos Belloso Martín. 200 págs.  
 (ISBN: 978-84-1320-227-3)  11,54 € 
 



- 265 - 

22.- RIVERO RODRÍGUEZ, Manuel.- Felipe II, la Tercera vía y la monarquía 
universal.  Prólogo de M. J. Rodríguez-Salgado. 135 págs.  

 (ISBN 978-84-1320-278-5) 12,50 € 
 
23.- MAZÍN, Óscar.- Monarquía Reconducida. Modulaciones del dominio real en 

el ámbito eclesiástico, Perú y Nueva España (siglo XVI al XVII). Prólogo de 
José Javier Ruiz Ibáñez. 379 págs. (ISBN 978-84-1320-353-9) 

 



«CÁTEDRA FELIPE II»

Universidad de Valladolid

COLECCIÓN «SÍNTESIS» XXIV

EN TIERRA ÁSPERA
RESISTENCIAS Y LÍMITES

DE LA REFORMA TRIDENTINA BAJO FELIPE II

OFELIA REY CASTELAO

Prólogo de Inmaculada Arias de Saavedra Alías

EN
 T

IE
RR

A 
ÁS

PE
RA

RE
SI

ST
EN

CI
AS

 Y
LÍ

M
IT

ES
DE

 L
A 

RE
FO

RM
A 

TR
ID

EN
TI

NA
 B

AJ
O 

FE
LI

PE
 II

LINEA DE CORTELI
NE

A 
DE

 P
LE

GA
DO

LI
NE

A 
DE

 P
LE

GA
DO

LINEA DE CORTE

LI
NE

A 
DE

 C
O

RT
E

LI
NE

A 
DE

 P
LE

GA
DO

LI
NE

A 
DE

 P
LE

GA
DO

LI
N

EA
 D

E 
PL

EG
A

D
O

LI
N

EA
 D

E 
PL

EG
A

D
O

LINEA DE CORTE

LINEA DE CORTE

LI
N

EA
 D

E 
CO

RT
E

LI
NE

A 
DE

 P
LE

GA
DO

LI
NE

A 
DE

 P
LE

GA
DO

LI
NE

A 
DE

 C
O

RT
E

LI
NE

A 
DE

 C
O

RT
E


	Los problemas clave se referían a la potestad del obispo para regular los comportamientos mediante los estatutos, a cuya redacción siempre hubo resistencia, para vigilar a los cabildos mediante las visitas y castigar a los infractores, y a cuestiones ...
	El derecho de visita era una cuestión delicada en la que intervino Felipe II pidiendo a Roma que los cabildos quedasen sujetos a los obispos, pero unos consiguieron mantener su exención, como fue el caso de Burgos, y otros acudieron a las instancias p...
	García Fernández, Máximo. “El territorio diocesano y la estructura parroquial”. En Historia de la diócesis de Valladolid, José Delicado (ed.). Valladolid: Diputación, 1996, 151-190.

	Sánchez Herrero, José. “La actividad educadora directa e institucional”. En Historia de la acción educadora de la Iglesia en España. Edades Antigua, Media y Moderna, coord. Bartolomé Martínez. Bernabé, 614. Madrid: BAC, 1995.

