Philosophie antique
ANTIQUE Probléemes, Renaissances, Usages

PHILOSOPHIE

812008 _
Les anciens sophistes

Terry PENNER, Christopher J. ROWE, Plato’s Lysis
Cambridge , Cambridge University Press, 2005, 366 p. ISBN 0-521-79130-8

Luca Pitteloud

OpenEdition

Edition électronique

URL : https://journals.openedition.org/philosant/4805
DOI: 10.4000/philosant.4805

ISSN : 2648-2789

Editeur
Editions Vrin

Edition imprimée

Date de publication : 3 décembre 2008
Pagination : 263-266

ISBN : 978-2-7574-0076-0

ISSN : 1634-4561

Référence électronique

Luca Pitteloud, « Terry penner, Christopher J. rowe, Plato’s Lysis », Philosophie antique [En ligne], 8 | 2008,
mis en ligne le 01 juillet 2021, consulté le 03 décembre 2022. URL : http://journals.openedition.org/
philosant/4805 ; DOI : https://doi.org/10.4000/philosant.4805

EBY NC ND
Creative Commons - Attribution - Pas d'Utilisation Commerciale - Pas de Modification 4.0 International
-CC BY-NC-ND 4.0
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://journals.openedition.org
https://journals.openedition.org
https://journals.openedition.org/philosant/4805
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

COMPTES RENDUS

Terry PENNER, Christopher J. ROWE, Plafo’s Lysis, Cambridge: Cambridge
University Press, 2005, 366 p. ISBN 0-521-79130-8. 79.20 €.

La plupart des études récentes sur le Lysis de Platon considerent ce dialogue
comme un échec philosophique. Si quelques parties du Lysis ont retenu I'at-
tention des commentateurs, il en est peu qui ont essayé, dans leur analyse, de
défendre I'idée que ce court texte offre un contenu philosophique construit et
cohérent. Terry Penner et Christopher Rowe (P&R) relevent ce défi dans leur
commentaire philosophique de ce dialogue en affirmant qu’une analyse systéma-
tique du Lysis est insuffisante et méme contreproductive, car les éléments litté-
raires et philosophiques y sont interdépendants. P&R découvrent du début a la
fin du Lysis un développement argumentatif qui s’integre subtilement dans un
cadre littéraire et dramatique, développement qui propose au lecteur une théorie
générale de la philia comprise comme un désir universel qui motive toutes les
actions humaines. P&R en concluent que le Lyss pose le cadre et les fonde-
ments d’une discussion et d’un agenda qui seront non seulement repris dans
certains dialogues comme le Banguet et le Phédre, mais aussi chez Aristote dans
Ethigue a Nicomaque.

Le livre se compose de deux parties : la premicre offre une traduction du
Lysis entrecoupée de I'analyse complete des différents passages du dialogue. La
seconde partie propose une exposition de la théorie du Lysis au moyen d’une
relecture du dialogue qui porte son attention sur quelques théses fondamentales
contenues dans le texte ou le sous-tendant. La relecture étudie les aspects
suivants : (i) 'identification du « first friend » ; (ii) le bien désiré en tant que fin ;
(iii) les rapports entre philia, eros et epithymia ; (iv) les liens entre le « first friend », le
bien, le bonheur et 'ldée du Bien. Cette seconde partie s’achéve sur un examen
de lidée défendue par Vlastos et Kant, qui semble étre en opposition avec le
Lysis, a savoir que amitié doit impliquer le désir du bien pour les autres indé-
pendamment de son propre bien. Enfin P&R s’interrogent sur la relation entre
le Lysis et d’autres textes de Platon et d’Aristote. Le livre se termine par une tra-
duction compléte du Lysis, une bibliographie sélective et les index des noms et
des sujets.

L’analyse du Lysis débute par 'examen (p. 25-38) de laffirmation par Socrate
que les parents de Lysis n’aiment ce dernier que dans la mesure ou il est utile et
sage. P&R pensent que cette thése, qui a souvent été utilisée pour illustrer les
absurdités et le caractére sophistique du Lyszs, doit étre analysée en tenant
compte du fait quelle intervient au début du dialogue et qu’ainsi le lecteur ne



260 Comptes rendus

posséde pas encore tous les éléments pour comprendre ce que Socrate entre-
prend dans cet échange avec Lysis. Selon P&R, est sous-entendue, dans cette
partie du dialogue, une conception infantile (« ¢hildish», p. 31) du bonheur, a
savoir la possibilité pour 'enfant de faire ce qu’il veut. Selon cette conception,
que Socrate veut réfuter, le fait que les parents de Lysis 'empéchent de faire ce
quil veut, lorsqu’il ne posséde pas 'expérience ou la connaissance nécessaire,
montre bien qu’ils n’aiment ce dernier que dans la mesure ou il participe a la
connaissance. Or, la discussion se poursuit avec Socrate montrant a Lysis que
C’est précisément la connaissance et la sagesse qui rendent une personne utile.
Cela contraste donc avec la premicre conception infantile du bonheur, puisque
ce que Socrate voudrait signifier et faire comprendre a Lysis, c’est que le vrai
bonheur consiste pour un individu a faire ce qu’il veut, mais uniquement lorsque
ce dernier est guidé par la sagesse. Ainsi donc, se cache de facon implicite der-
riere la premicre affirmation (celui qui aime n’aime que dans la mesure ou I’étre
aimé possede la connaissance), 'idée qu'aimer une personne, c’est vouloir que
cette derniére soit sage. P&R concluent donc leur analyse (p. 34-36) en affirmant
que Socrate cherche a montrer a Lysis que sa conception initiale du bonheur
doit étre remplacée par une vision plus subtile, ou le bonheur des parents est
inhérent a celui des enfants et ou la notion d’utilité doit étre comprise dans un
sens plus large, a savoir celui selon lequel est utile ce qui contribue au bien
propre et a la sagesse d’une personne.

P&R poursuivent leur analyse du dialogue en mettant le doigt sur deux
aspects importants de 'examen orchestré par Socrate de la relation de philia. 11y
a plusieurs niveaux de lecture (p. 61-63) dans la démonstration : celui de Socrate,
qui établit la these que c’est le ni bon ni mauvais qui est ami du bon, comme il
apparaitra dans le passage central du Lysis. Vient ensuite celui de Lysis, qui ne
comprend pas encore tout, mais qui chemine sur la bonne voie, d’autant plus
que, dans la discussion qu’il a eue précédemment avec Socrate a propos de
I’'amour parental, il a appris 'importance de la connaissance dans le contexte de
I’amitié. Ménexene, ayant manqué cette discussion, se situe a un échelon infé-
rieur de compréhension. Cest finalement Hippothales qui exemplifie le niveau
le plus bas, et a qui toute compréhension échappe. P&R examinent ensuite
(p- 75-91) Taffirmation que le bon ne peut pas aimer le bon car, étant auto-
suffisant, il ne peut pas aimer tout court. I’exemple classique d’un homme ver-
tueux, subissant une séance sordide de torture, suggere assez clairement que cet
homme, bien que bon, n’est nullement autosuffisant. P&R résolvent cette diffi-
culté en introduisant I'idée de « maximum self-sufficiency available » (p. 88). Socrate
aurait en téte non pas une notion absolue d’autosuffisance, mais bien de « practi-
cal self-sufficiency », C’est-a-dire d’une autosuffisance compte tenu des circon-
stances extérieures dans lesquelles se trouve la personne qualifiée de bonne. Et
C’est bien cette autosuffisance que la sagesse nous offre : la sagesse, autrement
dit, est associée a I'idée de « maximum happiness available to us, starting from where we
happen to be now » (p. 89).

L’analyse du passage central du Lysis (216c-221d) voit P&R tenter (p. 139-
153) de répondre a la question « qu’est-ce que le profon philon ? ». Leur réponse
est qu’il s’agit de la sagesse : ils refusent donc la lecture minimaliste qui identifie



Comptes rendus 261

le « first friend» avec tout ce qui peut étre désiré comme fin. Afin d’accréditer
cette these, P&R s’appuient sur 'importance que donne Platon a la sagesse et a
la connaissance durant tout le dialogue. Quand, en 220c, Socrate rapproche le
bien et l'utile, il s’agirait d’une allusion a la premicre discussion a propos de
’'amour parental entre Socrate et Lysis, au cours de laquelle la sagesse était expli-
citement connectée a l'utilité. Autre exemple : la discussion du Lysis se clot par
'idée que le bien nous est oikeios. Or, toujours dans cette premicre discussion, la
sagesse ¢était comprise comme ce qui permettait de faire les choses notres
(hemeteros, p. 145) — notamment par la connaissance et 'expérience. Cette these
doit cependant répondre a I'objection suivante : la sagesse (en tant qu’elle est
connaissance) est un moyen (et non une fin) qui rend possible d’atteindre le
bonheur et la vie heureuse. Or le « first friend » doit étre identifié a une fin et non
a un moyen. A cela, P&R répondent que la sagesse comme moyen est intime-
ment connectée au bien/bonheur comme fin, et qu’il s’agit en fait des deux
faces de la méme médaille : le « first friend », c’est le bien ou le bonheur, mais c’est
aussi la sagesse en tant qu’aucune vie ne peut étre bonne ou heureuse sans la
sagesse, et que c’est seulement cette derniére qui peut toujours et dans tous les
cas déterminer ce qui est bon (p. 150-153).

Le commentaire se poursuit par 'examen (p. 162-170) de la possibilité de la
philia réciproque (possibilité requise dans le cas de la vraie philia) entre celui qui
aime et celui qui est aimé. P&R examinent cette difficulté en se servant a nou-
veau de la notion de sagesse : si une personne A aime une personne B, alors B
est d’'une certaine fagon oikeios a A. En effet, s’il s’agit d’un amour authentique,
alors B doit avoir une certaine connexion avec le bien de A. Or, si le bien de A
dépend de la sagesse, B doit jouer un réle dans I'acquisition de cette sagesse.
C’est donc, selon Socrate, en vertu de son ame (ou d’une caractéristique de son
ame) que B est oikeios 2 A. En méme temps, si I'intérét de A pour B repose sur
un souci d’acquisition de la sagesse, A sera alors aussi, d’une certaine fagon, oz
fetos 2 B.

L’interprétation de P&R repose sur deux théses fondamentales liées 'une a
lautre : le principe de référence réelle (« principle of real reference » (PRR) et I'intel-
lectualisme socratique (IS). Le PRR affirme (p. 205-211) que la référence d’un
énoncé n’est pas, comme le pensait Frege, déterminée par sa signification, mais
par lintention de I’énonciateur de référer a la nature réelle des choses. Un
exemple de ce principe est identifiable en Gorg. 474b : Socrate y affirme que Po-
los pense que l'injustice est un mal, méme si personnellement Polos ne croit pas
penser cela. En fait, selon le PRR, ce a quoi Polos fait référence lorsqu’il parle
de Pinjustice n’est pas déterminé par ses croyances personnelles a propos de
cette derniere ou par des conventions linguistiques, mais par la nature réelle de
Pinjustice. Par conséquent, Polos veut toujours faire référence a la nature réelle
de Iinjustice, et quand il pense a injustice réelle, sans le savoir lui-méme, il doit
nécessairement penser qu’il s’agit en fait d’'un mal. Derriere le PRR, il est pos-
sible d’identifier un réalisme qui suppose une connexion forte entre états psy-
chologiques et réalité. De plus, le PRR est intimement lié a I'IS, puisque I'IS
affirme que le désir universel pour le bien implique que personne ne puisse



262 Comptes rendus

désirer le mal, puisque le bien est le seul objet auquel se référe réellement ce
désir.

I’IS affirme, selon P&R (p. 216-230), que (i) tout acte volontaire est con-
forme aux croyances du sujet quant a ce qui est réellement bien pour lui ; (ii) un
acte est volontaire si, et seulement si, il est entrepris pour le bien réel du sujet.
Quand le désir du bien (c’est-a-dire le désir de maximiser réellement son bon-
heur, en se servant de la sagesse et de la connaissance) est combiné avec la croy-
ance que certains actes concrets vont réellement contribuer a cette maximi-
sation, alors un désir exécutif qui causera ces actes est produit. Par contre,
quand le raisonnement du sujet est erroné par rapport aux bénéfices d’une
action, I'action qui en est la conséquence n’est pas volontaire. Pour Platon, selon
P&R, dans une telle configuration, le sujet ne fait pas ce qu’il veut vraiment, ce
vers quoi son désir tend réellement (PRR), donc il agit involontairement. Qu’est-
ce qui fait alors agir le sujet dans ces conditions ? Penner (p. 221) pense qu’il
s’agit d’un désir double et incohérent, a savoir le désir de faire une action parti-
culiere (qui n’est pas réellement bonne) combiné avec le désir de maximiser réel-
lement son bien propre. Mais une action qui satisferait ce désir n’existe pas, d’ou
lincohérence du désir dans cette situation. P&R argumentent finalement en
faveur d’un rapprochement de I'IS et de la philia ; plus précisément, la philia est
une espece de désir. 11 est impossible d’aimer (de désirer) quelqu’un de mauvais ;
si celui qui est aimé est en fait méchant, sans que celui qui I'aime le sache, alors
ce dernier ne 'aime pas réellement. Il n’y a qu’une seule chose qui est réellement
aimée, le proton philon, qui est objet de désir : tous les autres objets aimés ne sont
que des images (et des moyens en vue) de ce « firs? friend », qui est aimé pour lui-
méme et qui est la seule fin réellement désirée.

L’analyse de P&R se termine (p. 280-296) par une réponse a une critique de
Vlastos et de Kant. Pour Vlastos, toute définition de 'amour implique que celui
qui aime doit concevoir le bien de celui qu’il aime comme une fin en soi, in-
dépendamment de son propre bien, ce que la philia platonicienne n’admet pas.
Pour P&R, la situation est moins tranchée que cela, car le bonheur des parents
est intimement lié a celui des enfants. Par conséquent, le concept d’utilité dans le
Lysis doit  étre congu de fagon large : 'utilité d’un enfant ne dépend pas de ce
qu’il va apporter matériellement a ses parents (argent, gloire), mais plutét du role
qu’il joue dans leur épanouissement général.

Luca PITTELOUD

Xavier IBANEZ-PUIG, Lectura del «Teetet» de Platd : Saviesa i prudéncia en el tribunal
del saber, Barcelone, Barcelonesa d’Edicions, 2007 (Akademia, 4), 463 p.

La prise de conscience de I'héritage de précompréhensions communes avec
lesquelles le lecteur d’aujourd’hui tente d’accéder au texte, cet éclaircissement de
notre sitnation interprétative, ouvre dans le travail que nous commentons ici la pos-
sibilité de signaler aussi les apories et les vides qui demeurent non résolus, qui se
manifestent soit dans les accords soit dans les querelles qui dominent la tradition
interprétative du dialogue et qui mettent I'accent, dans tous les cas, sur leur
insuffisance herméneutique. Dépasser cette insuffisance requerra des principes



