
 

Philosophie antique
Problèmes, Renaissances, Usages 
8 | 2008
Les anciens sophistes

Terry PENNER, Christopher J. ROWE, Plato’s Lysis
Cambridge , Cambridge University Press, 2005, 366 p. ISBN 0-521-79130-8

Luca Pitteloud

Édition électronique
URL : https://journals.openedition.org/philosant/4805
DOI : 10.4000/philosant.4805
ISSN : 2648-2789

Éditeur
Éditions Vrin

Édition imprimée
Date de publication : 3 décembre 2008
Pagination : 263-266
ISBN : 978-2-7574-0076-0
ISSN : 1634-4561
 

Référence électronique
Luca Pitteloud, « Terry PENNER, Christopher J. ROWE, Plato’s Lysis », Philosophie antique [En ligne], 8 | 2008,
mis en ligne le 01 juillet 2021, consulté le 03 décembre 2022. URL : http://journals.openedition.org/
philosant/4805  ; DOI : https://doi.org/10.4000/philosant.4805 

Creative Commons - Attribution - Pas d'Utilisation Commerciale - Pas de Modification 4.0 International
- CC BY-NC-ND 4.0
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

https://journals.openedition.org
https://journals.openedition.org
https://journals.openedition.org/philosant/4805
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 

 

COMPTES RENDUS 

Terry PENNER, Christopher J. ROWE, Plato’s Lysis, Cambridge : Cambridge 
University Press, 2005, 366 p. ISBN 0-521-79130-8. 79.20 €. 

La plupart des études récentes sur le Lysis de Platon considèrent ce dialogue 
comme un échec philosophique. Si quelques parties du Lysis ont retenu l’at-
tention des commentateurs, il en est peu qui ont essayé, dans leur analyse, de 
défendre l’idée que ce court texte offre un contenu philosophique construit et 
cohérent. Terry Penner et Christopher Rowe (P&R) relèvent ce défi dans leur 
commentaire philosophique de ce dialogue en affirmant qu’une analyse systéma-
tique du Lysis est insuffisante et même contreproductive, car les éléments litté-
raires et philosophiques y sont interdépendants. P&R découvrent du début à la 
fin du Lysis un développement argumentatif qui s’intègre subtilement dans un 
cadre littéraire et dramatique, développement qui propose au lecteur une théorie 
générale de la philia comprise comme un désir universel qui motive toutes les 
actions humaines. P&R en concluent que le Lysis pose le cadre et les fonde-
ments d’une discussion et d’un agenda qui seront non seulement repris dans 
certains dialogues comme le Banquet et le Phèdre, mais aussi chez Aristote dans 
l’Éthique à Nicomaque.  

Le livre se compose de deux parties : la première offre une traduction du 
Lysis entrecoupée de l’analyse complète des différents passages du dialogue. La 
seconde partie propose une exposition de la théorie du Lysis au moyen d’une 
relecture du dialogue qui porte son attention sur quelques thèses fondamentales 
contenues dans le texte ou le sous-tendant. La relecture étudie les aspects 
suivants : (i) l’identification du « first friend » ; (ii) le bien désiré en tant que fin ; 
(iii) les rapports entre philia, eros et epithymia ; (iv) les liens entre le « first friend », le 
bien, le bonheur et l’Idée du Bien. Cette seconde partie s’achève sur un examen 
de l’idée défendue par Vlastos et Kant, qui semble être en opposition avec le 
Lysis, à savoir que l’amitié doit impliquer le désir du bien pour les autres indé-
pendamment de son propre bien. Enfin P&R s’interrogent sur la relation entre 
le Lysis et d’autres textes de Platon et d’Aristote. Le livre se termine par une tra-
duction complète du Lysis, une bibliographie sélective et les index des noms et 
des sujets. 

L’analyse du Lysis débute par l’examen (p. 25-38) de l’affirmation par Socrate 
que les parents de Lysis n’aiment ce dernier que dans la mesure où il est utile et 
sage. P&R pensent que cette thèse, qui a souvent été utilisée pour illustrer les 
absurdités et le caractère sophistique du Lysis, doit être analysée en tenant 
compte du fait qu’elle intervient au début du dialogue et qu’ainsi le lecteur ne 



 Comptes rendus 260 

possède pas encore tous les éléments pour comprendre ce que Socrate entre-
prend dans cet échange avec Lysis. Selon P&R, est sous-entendue, dans cette 
partie du dialogue, une conception infantile (« childish », p. 31) du bonheur, à 
savoir la possibilité pour l’enfant de faire ce qu’il veut. Selon cette conception, 
que Socrate veut réfuter, le fait que les parents de Lysis l’empêchent de faire ce 
qu’il veut, lorsqu’il ne possède pas l’expérience ou la connaissance nécessaire, 
montre bien qu’ils n’aiment ce dernier que dans la mesure où il participe à la 
connaissance. Or, la discussion se poursuit avec Socrate montrant à Lysis que 
c’est précisément la connaissance et la sagesse qui rendent une personne utile. 
Cela contraste donc avec la première conception infantile du bonheur, puisque 
ce que Socrate voudrait signifier et faire comprendre à Lysis, c’est que le vrai 
bonheur consiste pour un individu à faire ce qu’il veut, mais uniquement lorsque 
ce dernier est guidé par la sagesse. Ainsi donc, se cache de façon implicite der-
rière la première affirmation (celui qui aime n’aime que dans la mesure où l’être 
aimé possède la connaissance), l’idée qu’aimer une personne, c’est vouloir que 
cette dernière soit sage. P&R concluent donc leur analyse (p. 34-36) en affirmant 
que Socrate cherche à montrer à Lysis que sa conception initiale du bonheur 
doit être remplacée par une vision plus subtile, où le bonheur des parents est 
inhérent à celui des enfants et où la notion d’utilité doit être comprise dans un 
sens plus large, à savoir celui selon lequel est utile ce qui contribue au bien 
propre et à la sagesse d’une personne.  

P&R poursuivent leur analyse du dialogue en mettant le doigt sur deux 
aspects importants de l’examen orchestré par Socrate de la relation de philia. Il y 
a plusieurs niveaux de lecture (p. 61-63) dans la démonstration : celui de Socrate, 
qui établit la thèse que c’est le ni bon ni mauvais qui est ami du bon, comme il 
apparaîtra dans le passage central du Lysis. Vient ensuite celui de Lysis, qui ne 
comprend pas encore tout, mais qui chemine sur la bonne voie, d’autant plus 
que, dans la discussion qu’il a eue précédemment avec Socrate à propos de 
l’amour parental, il a appris l’importance de la connaissance dans le contexte de 
l’amitié. Ménexène, ayant manqué cette discussion, se situe à un échelon infé-
rieur de compréhension. C’est finalement Hippothalès qui exemplifie le niveau 
le plus bas, et à qui toute compréhension échappe. P&R examinent ensuite 
(p. 75-91) l’affirmation que le bon ne peut pas aimer le bon car, étant auto-
suffisant, il ne peut pas aimer tout court. L’exemple classique d’un homme ver-
tueux, subissant une séance sordide de torture, suggère assez clairement que cet 
homme, bien que bon, n’est nullement autosuffisant. P&R résolvent cette diffi-
culté en introduisant l’idée de « maximum self-sufficiency available » (p. 88). Socrate 
aurait en tête non pas une notion absolue d’autosuffisance, mais bien de « practi-
cal self-sufficiency », c’est-à-dire d’une autosuffisance compte tenu des circon-
stances extérieures dans lesquelles se trouve la personne qualifiée de bonne. Et 
c’est bien cette autosuffisance que la sagesse nous offre : la sagesse, autrement 
dit, est associée à l’idée de « maximum happiness available to us, starting from where we 
happen to be now » (p. 89). 

L’analyse du passage central du Lysis (216c-221d) voit P&R tenter (p. 139-
153) de répondre à la question « qu’est-ce que le proton philon ? ». Leur réponse 
est qu’il s’agit de la sagesse : ils refusent donc la lecture minimaliste qui identifie 



 Comptes rendus 261 

le « first friend » avec tout ce qui peut être désiré comme fin. Afin d’accréditer 
cette thèse, P&R s’appuient sur l’importance que donne Platon à la sagesse et à 
la connaissance durant tout le dialogue. Quand, en 220c, Socrate rapproche le 
bien et l’utile, il s’agirait d’une allusion à la première discussion à propos de 
l’amour parental entre Socrate et Lysis, au cours de laquelle la sagesse était expli-
citement connectée à l’utilité. Autre exemple : la discussion du Lysis se clôt par 
l’idée que le bien nous est oikeios. Or, toujours dans cette première discussion, la 
sagesse était comprise comme ce qui permettait de faire les choses nôtres 
(hemeteros, p. 145) – notamment par la connaissance et l’expérience. Cette thèse 
doit cependant répondre à l’objection suivante : la sagesse (en tant qu’elle est 
connaissance) est un moyen (et non une fin) qui rend possible d’atteindre le 
bonheur et la vie heureuse. Or le « first friend » doit être identifié à une fin et non 
à un moyen. À cela, P&R répondent que la sagesse comme moyen est intime-
ment connectée au bien/bonheur comme fin, et qu’il s’agit en fait des deux 
faces de la même médaille : le « first friend », c’est le bien ou le bonheur, mais c’est 
aussi la sagesse en tant qu’aucune vie ne peut être bonne ou heureuse sans la 
sagesse, et que c’est seulement cette dernière qui peut toujours et dans tous les 
cas déterminer ce qui est bon (p. 150-153). 

Le commentaire se poursuit par l’examen (p. 162-170) de la possibilité de la 
philia réciproque (possibilité requise dans le cas de la vraie philia) entre celui qui 
aime et celui qui est aimé. P&R examinent cette difficulté en se servant à nou-
veau de la notion de sagesse : si une personne A aime une personne B, alors B 
est d’une certaine façon oikeios à A. En effet, s’il s’agit d’un amour authentique, 
alors B doit avoir une certaine connexion avec le bien de A. Or, si le bien de A 
dépend de la sagesse, B doit jouer un rôle dans l’acquisition de cette sagesse. 
C’est donc, selon Socrate, en vertu de son âme (ou d’une caractéristique de son 
âme) que B est oikeios à A. En même temps, si l’intérêt de A pour B repose sur 
un souci d’acquisition de la sagesse, A sera alors aussi, d’une certaine façon, oi-
keios à B. 

L’interprétation de P&R repose sur deux thèses fondamentales liées l’une à 
l’autre : le principe de référence réelle (« principle of real reference » (PRR) et l’intel-
lectualisme socratique (IS). Le PRR affirme (p. 205-211) que la référence d’un 
énoncé n’est pas, comme le pensait Frege, déterminée par sa signification, mais 
par l’intention de l’énonciateur de référer à la nature réelle des choses. Un 
exemple de ce principe est identifiable en Gorg. 474b : Socrate y affirme que Po-
los pense que l’injustice est un mal, même si personnellement Polos ne croit pas 
penser cela. En fait, selon le PRR, ce à quoi Polos fait référence lorsqu’il parle 
de l’injustice n’est pas déterminé par ses croyances personnelles à propos de 
cette dernière ou par des conventions linguistiques, mais par la nature réelle de 
l’injustice. Par conséquent, Polos veut toujours faire référence à la nature réelle 
de l’injustice, et quand il pense à l’injustice réelle, sans le savoir lui-même, il doit 
nécessairement penser qu’il s’agit en fait d’un mal. Derrière le PRR, il est pos-
sible d’identifier un réalisme qui suppose une connexion forte entre états psy-
chologiques et réalité. De plus, le PRR est intimement lié à l’IS, puisque l’IS 
affirme que le désir universel pour le bien implique que personne ne puisse 



 Comptes rendus 262 

désirer le mal, puisque le bien est le seul objet auquel se réfère réellement ce 
désir. 

L’IS affirme, selon P&R (p. 216-230), que (i) tout acte volontaire est con-
forme aux croyances du sujet quant à ce qui est réellement bien pour lui ; (ii) un 
acte est volontaire si, et seulement si, il est entrepris pour le bien réel du sujet. 
Quand le désir du bien (c’est-à-dire le désir de maximiser réellement son bon-
heur, en se servant de la sagesse et de la connaissance) est combiné avec la croy-
ance que certains actes concrets vont réellement contribuer à cette maximi-
sation, alors un désir exécutif qui causera ces actes est produit. Par contre, 
quand le raisonnement du sujet est erroné par rapport aux bénéfices d’une 
action, l’action qui en est la conséquence n’est pas volontaire. Pour Platon, selon 
P&R, dans une telle configuration, le sujet ne fait pas ce qu’il veut vraiment, ce 
vers quoi son désir tend réellement (PRR), donc il agit involontairement. Qu’est-
ce qui fait alors agir le sujet dans ces conditions ? Penner (p. 221) pense qu’il 
s’agit d’un désir double et incohérent, à savoir le désir de faire une action parti-
culière (qui n’est pas réellement bonne) combiné avec le désir de maximiser réel-
lement son bien propre. Mais une action qui satisferait ce désir n’existe pas, d’où 
l’incohérence du désir dans cette situation. P&R argumentent finalement en 
faveur d’un rapprochement de l’IS et de la philia ; plus précisément, la philia est 
une espèce de désir. Il est impossible d’aimer (de désirer) quelqu’un de mauvais ; 
si celui qui est aimé est en fait méchant, sans que celui qui l’aime le sache, alors 
ce dernier ne l’aime pas réellement. Il n’y a qu’une seule chose qui est réellement 
aimée, le proton philon, qui est objet de désir : tous les autres objets aimés ne sont 
que des images (et des moyens en vue) de ce « first friend », qui est aimé pour lui-
même et qui est la seule fin réellement désirée. 

L’analyse de P&R se termine (p. 280-296) par une réponse à une critique de 
Vlastos et de Kant. Pour Vlastos, toute définition de l’amour implique que celui 
qui aime doit concevoir le bien de celui qu’il aime comme une fin en soi, in-
dépendamment de son propre bien, ce que la philia platonicienne n’admet pas. 
Pour P&R, la situation est moins tranchée que cela, car le bonheur des parents 
est intimement lié à celui des enfants. Par conséquent, le concept d’utilité dans le 
Lysis doit  être conçu de façon large : l’utilité d’un enfant ne dépend pas de ce 
qu’il va apporter matériellement à ses parents (argent, gloire), mais plutôt du rôle 
qu’il joue dans leur épanouissement général. 

Luca PITTELOUD 

Xavier IBÁÑEZ-PUIG, Lectura del «Teetet» de Plató : Saviesa i prudència en el tribunal 
del saber, Barcelone, Barcelonesa d’Edicions, 2007 (Akademia, 4), 463 p. 

La prise de conscience de l’héritage de précompréhensions communes avec 
lesquelles le lecteur d’aujourd’hui tente d’accéder au texte, cet éclaircissement de 
notre situation interprétative, ouvre dans le travail que nous commentons ici la pos-
sibilité de signaler aussi les apories et les vides qui demeurent non résolus, qui se 
manifestent soit dans les accords soit dans les querelles qui dominent la tradition 
interprétative du dialogue et qui mettent l’accent, dans tous les cas, sur leur 
insuffisance herméneutique. Dépasser cette insuffisance requerra des principes 


