
 

Philosophie antique
Problèmes, Renaissances, Usages 
9 | 2009
Néoplatonisme

Francis A. GRABOWSKI III, Plato, Metaphysics and the
Forms
Londres-New York, Continuum Press, 2008 (Continuum Studies in
Ancient Philosophy), 163 p. ISBN 978-0-8264-9780-2.

Luca Pitteloud

Édition électronique
URL : https://journals.openedition.org/philosant/2830
DOI : 10.4000/philosant.2830
ISSN : 2648-2789

Éditeur
Éditions Vrin

Édition imprimée
Date de publication : 13 novembre 2009
Pagination : 221-224
ISBN : 978-2-7574-0124-8
ISSN : 1634-4561
 

Référence électronique
Luca Pitteloud, « Francis A. GRABOWSKI III, Plato, Metaphysics and the Forms », Philosophie antique [En
ligne], 9 | 2009, mis en ligne le 25 juillet 2019, consulté le 02 décembre 2022. URL : http://
journals.openedition.org/philosant/2830  ; DOI : https://doi.org/10.4000/philosant.2830 

Creative Commons - Attribution - Pas d'Utilisation Commerciale - Pas de Modification 4.0 International
- CC BY-NC-ND 4.0
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

https://journals.openedition.org
https://journals.openedition.org
https://journals.openedition.org/philosant/2830
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 Comptes rendus 221 

 

la dimension du politique. C’est pourquoi il est besoin d’une si vaste diversité 
d’abords et de points de vue. En d’autres termes, de même que J. Monserrat a 
compris la nécessité d’interpréter les dialogues platoniciens dans des per-
spectives herméneutiques différentes, en ce qu’il appelle une « intégration de 
modèles »5, de même la question de la philosophie politique doit être envisagée 
dans des horizons qui pourraient sembler, de prime abord, assez divergents. 

Or, qu’en est-il de la dimension du politique ? S’agit-il d’un domaine parti-
culier du savoir, tout simplement juxtaposé à d’autres régions susceptibles d’une 
connaissance théorique ou d’un savoir pratique ? Nullement ! Voilà peut-être 
l’enseignement le plus profond que nous offre la lecture de cet ouvrage de 
J. Monserrat Molas. En effet, la dimension du politique ne se laisse pas juxta-
poser aux domaines des « arts » ou des « savoirs particuliers », aux technai, mais 
elle les embrasse sans pourtant s’épuiser en aucun : la dimension du politique 
s’identifie avec la dimension de la philosophie elle-même, dans la mesure où elle 
comprend la réalité humaine en son entier : « Il faudra que la sortie de l’aporia soit 
fournie par Socrate à partir d’une autre position : le savoir philosophique, dans 
la mesure où il concerne le tout et non les parties, il lui faudra traiter la dimen-
sion de la totalité humaine, c’est-à-dire de la ville, de son gouvernement ; la 
politique n’est pas l’une des techniques circonscrites à un domaine du concret. » 
(P. 103.) 

Pablo SANDOVAL VILLAROEL 

Francis A. GRABOWSKI III, Plato, Metaphysics and the Forms, Londres-New York, 
Continuum Press, 2008 (Continuum Studies in Ancient Philosophy), 163 p. 
ISBN 978-0-8264-9780-2. 

Si le platonisme est généralement considéré comme une métaphysique de 
type réaliste, c’est-à-dire qui postule au centre de sa doctrine l’existence de 
réalités indépendantes des particuliers sensibles, c’est la question du statut des 
Formes qui fait débat. Francis A. Grabowski III pose au point de départ de son 
étude la thèse suivante : dans les critiques adressées à Platon, par exemple dans 
celle de Bertrand Russell, les Formes ont souvent été identifiées à des uni-
versaux. Or cette vue doit être réfutée. Il est préférable de plaider pour une posi-
tion qui ferait des Formes des particuliers. Les Formes sont, selon Grabowski, 
des « concrete particulars » ou encore des « perfect particulars » (p. 2). Plus précisé-
ment, il affirme que, comme on ne trouve nulle part chez Platon la preuve 
directe qu’il faut considérer les Formes comme des universaux (chapitre 1), il est 
possible, et même correct, de concevoir les Formes comme des réalités con-
crètes en s’appuyant sur l’épistémologie platonicienne et ses conséquences méta-
physiques (chapitre 3). Afin d’arriver à cette conclusion, Grabowski examine 
l’héritage épistémologique de Platon en défendant l’idée que, chez les Grecs, la 
structure explicative de la connaissance est identique à celle de la perception 
(chapitre 2). 

 
5. Voir Josep Monserrat (éd.), Hermenèutica i Platonisme, op. cit., p. 22. 



222 Comptes rendus 

 

Le premier chapitre (p. 15-43) comporte donc une critique de la thèse qui 
identifie les Formes platoniciennes à des universaux. Grabowski fait remonter 
son enquête jusqu’à Aristote qui fut, selon lui, le premier à commettre cette 
erreur lorsqu’il affirme que les Formes sont des « universals which are at the same 
time both separate and particular » (1086a32-34). Qu’Aristote se serve de ses propres 
concepts pour attaquer Platon ne doit pas faire oublier une différence fonda-
mentale entre les Formes et les universaux : un universel n’exemplifie jamais sa 
propre propriété. Or c’est bien le cas des Formes. L’universel « égal » n’exempli-
fie pas la propriété « égalité ». Dire l’égal est égal, au sens attributif, serait une 
absurdité. Chez Platon en revanche, les Formes participent d’elles-mêmes. La 
Forme de l’Égalité équivaut à l’Égal en soi et possède donc de manière absolue 
et éminente la propriété « égal ». Plus précisément, les Formes sont des para-
digmes qui sont différenciés des particuliers sensibles non pas dans un rapport 
universel-particulier mais dans un rapport plénitude-déficience. Selon Grabow-
ski, le second rapport n’implique pas de différence de catégorie mais de degré au 
sein d’une même catégorie ontologique, contrairement au premier. Si les Formes 
étaient des universaux, elles ne pourraient pas être des paradigmes. Il y a 
toutefois deux façons de comprendre la notion de paradigme : le paradigme du 
mètre peut être considéré soit comme un « abstract standard », par exemple la 
distance parcourue par la lumière dans le vide durant l’intervalle de 1/299, 792, 
458 seconde ou comme un « concrete standard », à savoir, dans ce cas, comme 
l’objet métallique qui se trouve au Bureau international des poids et mesures à 
Paris. Pour Grabowski, les Formes doivent être comprises dans le deuxième 
sens. La relation entre Formes et particuliers sensibles est celle entre un modèle 
et une copie. Or le modèle doit autant être un objet concret que la copie. Le 
modèle n’est pas une propriété de la copie, comme le sont les universaux par 
rapport aux objets qui les exemplifient. Les Formes sont d’une certaine façon les 
parents (p. 41) des réalités sensibles. Afin de mieux comprendre ce qu’est le vrai 
statut des Formes, il faut examiner l’épistémologie de Platon, et pour ce faire, 
d’abord faire un détour vers l’héritage épistémologique qu’il a reçu. 

Partant des thèses généralement admises que pour Platon, comme (1) le 
monde sensible est en changement constant et que (2) il ne peut y avoir de con-
naissance d’objets en changement, alors (3) il faut postuler l’existence de réalités 
séparées et distinctes du monde sensible, Grabowski veut montrer, dans le cha-
pitre 2 (p. 45-78), que la théorie platonicienne de la connaissance a pour une 
grande part été influencée par un trait commun des théories épistémologiques 
de ses prédécesseurs, à savoir que, pour connaître un objet, il est nécessaire 
d’être directement en contact (« acquaintance », p. 78) avec lui. Or Platon 
endossera totalement cette thèse, qui découle en réalité de l’association de la 
connaissance à la perception que l’on trouvait chez les premiers penseurs grecs. 
La connaissance ne consisterait donc pas, pour les Grecs, en un processus 
logique impliquant une série de déductions mais, au contraire, en une relation 
directe avec l’objet connu. Elle n’est ainsi ni synthétique, ni dérivative, mais 
caractérisée par un contact immédiat entre sujet et objet. 

Le chapitre 3 (p. 79-106) tente de donner une caractérisation aux Formes en 
tenant compte des conséquences qu’entraîne l’épistémologie de Platon. Comme 



 Comptes rendus 223 

 

la connaissance requiert à la fois des objets éternels mais aussi un contact direct 
avec ces objets, ces derniers ne peuvent être ni des réalités sensibles, car chan-
geantes, ni des propositions ou objets mathématiques, car il n’y a pas de rapport 
direct possible avec une proposition. Les Formes doivent donc être des « concrete 
particulars » (p. 80) qui possèdent comme propriétés notamment la permanence 
et l’éternité. L’argumentation est la suivante : 

(1) Il est possible d’être en relation avec les réalités sensibles et avec les 
Formes d’une façon similaire, à savoir dans un rapport direct et personnel, 
« through personal acquaintance » (p. 80) ;  

(2) si différents objets sont appréhendés d’une façon similaire, alors il est 
probable que ces objets sont ontologiquement semblables ; 

(3) les réalités sensibles sont des particuliers concrets, 
donc 
(4) il est probable que les Formes sont aussi des particuliers concrets. 

Grabowski affirme que Platon pensait que le seul moyen de connaître un x, 
par exemple Ménon, est d’être dans un rapport direct avec cet x, dans ce cas en 
rencontrant réellement Ménon. Pareillement, on connaît une Forme dans un 
contact direct avec elle. Cette connaissance des Formes est une faculté ou un 
pouvoir (dynamis) (p. 95) qui peut être compris comme une sorte de « mental 
seeing » (p. 94). D’ailleurs, le vocabulaire visuel de Platon doit être pris au premier 
degré. Dans la connaissance intelligible, il est effectivement possible, en un sens, 
de voir et de toucher les Formes au moyen de l’organe de connaissance. 
Grabowski affirme ainsi : «The difference for Plato between physical perception and mental 
perception cannot therefore lie in the relationship between the knowing subject and the object of 
knowledge; rather, the difference must lie merely in the organs of perception and entities 
perceived. On the one hand, the physical senses detect sensible particulars; on the other hand, 
the mental senses detect the Forms.» (P. 100.)  

Grabowski conclut son étude en affirmant que lorsqu’un artiste réalise une 
peinture représentant un violon d’après un modèle, ce modèle doit être un indi-
vidu concret. Cela ne signifie pas qu’il n’y a pas de différence entre la peinture et 
le modèle, l’un est en deux dimensions, l’autre en trois, par exemple, mais tous 
les deux sont des objets concrets. Aussi surprenant que cela puisse paraître, 
Grabowski écrit, p. 107 : «The Bed Itself is an eminently tangible bed; if it were kicked, it 
would be found solid and would give a resounding bang. Of course, it cannot really be kicked, 
at least not by ordinary folks with ordinary feet; our unreal, phantom feet would simply pass 
right through it. Only the Foot Itself possesses the reality and solidity necessary to kick the Bed 
Itself, but alas no living human being can boat having such an impressive appendage.» Bien 
sûr, écrit Grabowski, tout objet concret ne doit pas forcément être un objet 
physique. Le dieu d’Aristote et les Formes de Platon ont cela de commun qu’ils 
existent eux-mêmes par eux-mêmes, indépendamment du monde sensible, exer-
cent une certaine causalité mais ne se situent pas dans un espace physique. 

L’interprétation de Grabowski présente quelques difficultés. Quand il 
affirme, par exemple, que la connaissance pour Platon doit s’effectuer dans un 
rapport direct avec l’objet de connaissance, excluant toute forme de processus, 
cela ne semble pas tout à fait exact. En effet, Platon associe souvent la connais-
sance avec le processus dialectique (comme dans les livres VI et VII de la Répu-



224 Comptes rendus 

 

blique ou encore en Ménon, 98a). De plus, Grabowski va peut-être un peu loin 
lorsqu’il prétend (p. 98) qu’il faut prendre le vocabulaire visuel de Platon au 
premier degré et non dans un sens métaphorique. Il semble clair que le lexique 
de la vue joue un rôle prépondérant tout au long de l’œuvre de Platon et il paraît 
difficile de lui nier toute valeur métaphorique, au moins dans la mesure où ledit 
lexique est amplement utilisé dans des passages ayant eux-mêmes un rôle illus-
tratif comme, par exemple, les allégories ou les mythes. Finalement, même si 
Grabowski a sans doute raison de refuser aux Formes platoniciennes le statut 
d’universel, les représenter comme des particuliers n’est pas forcément la bonne 
solution. Si l’on veut critiquer la tendance à identifier les Formes de Platon à des 
universaux, il ne faut pas non plus les identifier à des particuliers, puisque ces 
deux termes sont liés au sein de la même articulation conceptuelle, laquelle n’est 
par ailleurs pas spécifiée explicitement dans la métaphysique de Platon. Plus 
encore, il faudrait demander à Grabowski quel genre de particuliers sont exacte-
ment les Formes du Bien et du Beau, Formes qu’il laisse de côté dans son étude 
au profit, par exemple, de celle du Lit. Or, il semble clair qu’il est plus aisé de se 
représenter comme un particulier la Forme du Lit que celle du Beau car la pre-
mière se situe dans un rapport plus évident avec une imagerie visuelle que la 
seconde. Il faudrait donc trouver pour qualifier les Formes une autre voie qui 
dépasserait le clivage universel-particulier. Quand Grabowski affirme que le 
modèle doit absolument être un objet concret, cela n’est pas tout à fait exact. En 
effet, le modèle d’une maison peut très bien être le plan d’un architecte et non 
un prototype concret. Dans ce cas, il s’agit d’une entité abstraite qui peut jouer 
le rôle de paradigme dans la mesure où la maison réalisée ne sera qu’imparfaite 
par rapport à ce modèle. Dans l’alternative que proposait Grabowski concernant 
le statut du paradigme du mètre, Platon n’aurait sans doute pas tranché pour la 
solution du mètre étalon comme objet concret. À vrai dire, l’option d’une loi 
abstraite, scientifique ou autre, n’est en tout cas pas à éliminer a priori. 

Luca PITTELOUD 

Voula TSOUNA, The Ethics of Philodemus, New York, Oxford U. P., 2007, 350 p. 
ISBN : 978-0-19-929217-2. 

L’éthique de Philodème de Gadara est aujourd’hui accessible, en langue 
anglaise, dans une présentation thématique qui met en perspective toutes les 
œuvres actuellement publiées de l’épicurien d’Herculanum, protégé du beau-
père de César, Calpurnius Piso Caesoninus, et ami de Virgile et d’Horace. Les 
trois cent cinquante pages du livre de Voula Tsouna, The Ethics of Philodemus, 
offrent en effet enfin au public la réorganisation et le commentaire, en un seul 
volume, de larges et très nombreux extraits (pas moins de 150 références au 
Franc-parler de Philodème, par exemple) des grands textes éthiques de Philo-
dème, qui ont été déchiffrés sur les papyrus carbonisés de la bibliothèque épicu-
rienne d’Herculanum, découverte à la fin du XVIIIe siècle. Ces textes ont pu être 
régulièrement réédités et traduits, depuis plus de trente ans, sous l’impulsion de 
Marcello Gigante et avec le soutien du Centro Internazionale per lo Studio dei 
Papiri Ercolanesi (CISPE), à Naples et dans plusieurs universités d’Europe et 


