
IDENTIDAD Y ESCRITURA IDENTITARIA  

EN EL  

IMAGINARIO MAGREBÍ FRANCÓFONO 

CLAUDIA PENA LÓPEZ 

MARINA RUIZ CANO

(Coordinadoras)

ISBN: 978-84-1122-334-8

DYKINSON EBOOK





IDENTIDAD Y ESCRITURA IDENTITARIA EN EL IMAGINARIO MAGREBÍ FRANCÓFONO 

COORDINACIÓN 

CLAUDIA PENA LÓPEZ 
MARINA RUIZ CANO 



 

 
Comité científico 
 
Adela Cortijo 
Alicia Yllera 
Antonio Altarriba 
Antonio Ansón 
Claude Benoît 
Lola Bermúdez 
 
 
 
 
Financian: 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
© Copyright de los textos, las personas autoras Madrid, 2022  
 
 
Editorial Dykinson 
C/ Meléndez Valdés, 61 
28015 Madrid 
Tele ́fono (+34) 91 544 28 46 - (+34) 91 544 28 69  
 e-mail: info@dykinson.com  
http://www.dykinson.es   
http://www.dykinson.com   
 
 
 
ISBN: 978-84-1122-334-8  



 3  
 

INTRODUCCIÓN ............................................................................................................................. 5 

GÉNERO, LENGUA, PATRIA. YASMINA KHADRA, LAS PARADOJAS DE UN MITO 

 Antonio Bueno García ...................................................................................................................... 9 

MUJERES Y DESTERRITORIALIZACIÓN EN LA NOVELA MA PART DE GAULOIS DE 

MAGYD CHERFI 

 Christophe Rabiet .......................................................................................................................... 27 

ESPACIOS FEMENINOS EN LA LITERATURA MAGREBÍ: EL EJEMPLO DE MALIKA 

MOKEDDEM 

Emma Bahíllo Sphonix-Rust .......................................................................................................... 39 

SEXO, CLASE SOCIAL Y RAZA A TRAVÉS DE DANS L’ENFER DES TOURNANTES DE 

SAMIRA BELLIL : VIOLENCIA DE GÉNERO Y FEMINISMO EN LAS CITÉS FRANCESAS 

 Inés González Aguilar, Samira Hontoria Nebreda y Laura Bernal Martín ....................................... 47 

MUJER Y EXTRANJERA: UNA AVENTURA COMPLEJA EN LE PAYS DES AUTRES I DE 

LEILA SLIMANI 

 Lourdes Carriedo López ................................................................................................................. 61 

LEÏLA SLIMANI: POR UNA SEXUALIDAD LIBRE 

 Juan Manuel Ibeas-Altamira ........................................................................................................... 71 

LA BÚSQUEDA IDENTITARIA EN LA OBRA DE SAMIRA EL AYACHI: ENTRE 

POSIBILIDADES INFINITAS Y ALIENACIÓN SOCIAL 

 Marina Ruiz Cano .......................................................................................................................... 79 

DUALIDADES Y DECONSTRUCCIÓN DE LA IDENTIDAD FEMENINA EN LA HIJA 

PEQUEÑA DE FATIMA DAAS 

 Claudia Pena López ........................................................................................................................ 87 

ABDELLAH TAÏA, LA VOZ DE QUIENES NO TIENEN VOZ: UN PAÍS PARA MORIR 

 Lydia Vázquez Jiménez ................................................................................................................... 95 

L’ARMÉE DU SALUT  : RECLUSIÓN, ALIENACIÓN Y BÚSQUEDA IDENTITARIA 

 Lucie Lacoste ................................................................................................................................ 101 

L’ARMÉE DU SALUT DE ABDELLAH TAÏA COMO HERRAMIENTA DE APRENDIZAJE DE 

LA MULTICULTURALIDAD EN CLASE DE FLE 

 Ainhoa Cusacovich Torres ............................................................................................................ 115 

 



 27  
 

MUJERES Y DESTERRITORIALIZACIÓN EN LA NOVELA MA PART DE GAULOIS DE MAGYD 
CHERFI  

 
Christophe Rabiet  

 
Universidad de Valladolid 

 
1. INTRODUCCIÓN 

 
Ma Part de Gaulois (2016) es una novela autobiográfica de Magyd Cherfi en la que narra su infancia en los 

quartiers nord1 de la ciudad francesa de Toulouse. La historia se inicia en la adolescencia de Magyd y sus amigos en la 
década de los setenta, cuando tienen unos diez años. El autor recuerda su vida en la cité2, un lugar donde solo viven 
familias procedentes de la inmigración magrebí, la mayoría de Argelia. Los padres de los adolescentes son inmigrantes 
de primera generación, es decir, argelinos que se exiliaron a Francia; sus hijos, inmigrantes de segunda generación, 
nacidos en Francia.  

En la novela, se distinguen principalmente dos grupos femeninos: por un lado, la madre de Magyd, que 
representa a parte de las madres extranjeras de la cité; y, por otro, Bija, el símbolo de muchas de las adolescentes 
francesas de origen magrebí del mismo lugar. Los personajes objeto del presente análisis, ya sean masculinos o 
femeninos, están establecidos en /el mismo lugar: la cité. De acuerdo con la distinción entre espacio y lugar que 
establece de Certeau (1980: 172-173), la cité constituye el lugar estable, fijo, que se convierte en espacio practicado 
cuanto se contempla desde su naturaleza dinámica. En este sentido, el espacio practicado, caracterizado por las 
relaciones de violencia (física y moral) y de discriminación por sexo, determina el comportamiento de los personajes. 
La madre de Magyd y Bija, si quieren evolucionar desde su condición de mujeres, deben modificar su papel dentro del 
espacio practicado, lo que puede conllevar un cambio de lugar. Dicha evolución a través de la variación espacial y del 
lugar sigue el esquema de desterritorialización establecido por Deleuze y Guattari (1972; 1980; 1991). 

 
2. EL CONCEPTO DE DESTERRITORIALIZACIÓN  SEGÚN DELEUZE-GUATTARI 
 

El concepto de desterritorialización3 forma parte de una estructura tripartita elaborada por Gilles Deleuze y Feliz 
Guattari, principalmente en una trilogía de obras: Capitalisme et schizophrénie: Anti-Œdipe (1972), Mille Plateaux 
(1980), y Qu’est-ce que la philosophie? (1980). La primera etapa de dicha estructura es la territorialidad, que los autores 
definen como el territorio de partida, caracterizado por fronteras, ya sean administrativas, animales o identitarias 
(1991: 66). Añaden que puede tratarse de un lugar espacial, un espacio identitario, del pensamiento o de signos (1991: 
66). Asimismo, está marcado por los individuos que lo ocupan y se lo apropian a través de signos específicos (Sibertin-
Blanc, 2010: 234). Cualquier movimiento, organización o relación se establece inicialmente dentro de la 
territorialidad: “Tout agencement est d’abord territorial” (Deleuze, Guattari, 1980: 629).  

Cuando la territorialidad inicial ofrece una situación insatisfactoria al individuo, este tiene la posibilidad de 
abandonarla para buscar otra mejor. Este proceso corresponde a la segunda etapa: la desterritorialización. Deleuze y 
Guattari explican lo siguiente: “Se déterritorialiser, c’est quitter une habitude, une sédentarité. Plus clairement, c’est 
échapper à une aliénation, à des processus de subjectivation précis” (1972: 162). Deleuze (2007: 43) simboliza el 
dinamismo de dicho proceso por la línea de fuga, que Reberendo (2010) define como la imagen de la totalidad del 
movimiento para la escapatoria del individuo dentro del proceso de desterritorialización. La desterritorialización es 
múltiple en tanto que existen varios casos, aunque los principales sean dos.  

En primer lugar, existe el caso de desterritorialización absoluta, que permite al individuo acceder a una nueva tierra 
(Reberendo: 2010). La línea de fuga correlativa está segmentada en etapas positivas, aunque no exentas de obstáculos 
que podrían poner en peligro dicho proceso. El segundo caso se produce cuando la línea de fuga sufre catástrofes que 
impiden que el individuo acceda al nuevo lugar: se trata de la desterritorialización relativa. Dicho proceso acarrea la 

                                                 
1 Los “quartiers nord” son una serie de barrios populares en la zona norte de Toulouse. 
2 Se ha privilegiado mantener cité para conservar todos los matices culturales que expresa este término francés. El término español 
correspondiente sería “barrio marginal de la periferia”. 
3 Los términos relativos a la estructura tripartita están en cursiva la primera vez que se refieren. En sus siguientes apariciones aparecen en 
tipografía normal. 



 28  
 

vuelta parcial a la territorialidad de partida. Es considerada parcial, ya que el proceso de desterritorialización, por muy 
incompleto que sea, y aunque haya sufrido un fracaso (línea de fuga interrumpida), conlleva un aprendizaje y una 
evolución del individuo. En consecuencia, la persona vuelve al territorio de partida, que ya no considera como tal, con 
su nueva condición y percepción. Dicho de otro modo, el espacio practicado inicial no ha cambiado, pero el 
comportamiento del individuo y su visión sí. La persona, mediante su evolución, habrá experimentado cierta 
independencia y liberación con respecto al espacio practicado inicial. Por lo tanto, cualquier caso de 
desterritorialización, ya sea absoluta o relativa, acarrea inexorablemente una reterritorialización (Aron, 2016: 6). Dicha 
evolución, que acompaña a la desterritorialización, corresponde al proceso de devenir (Deleuze y Guettari, 1972: 8). 
Aunque Deleuze y Guattari lo conciban como un cambio drástico, François Zourabichvili matiza el concepto de 
devenir al señalar lo siguiente: “On n’abandonne pas ce qu’on est pour devenir autre chose (imitation, identification), 
mais une autre façon de vivre, penser et sentir hante ou s’enveloppe dans la nôtre et la fait fuir” (2003: 30). Dicho 
matiz parece adecuarse mejor a la presente novela puesto que, ya sea a través de líneas de fuga absolutas o relativas, 
todos los personajes analizados experimentan una evolución diferente. Ambos casos de desterritorialización -absoluta y 
relativa- ponen de manifiesto su carácter dinámico, un proceso que “nunca es simple, siempre es múltiple y 
compuesto” (Reberendo: 2010).  

La reterritorialización conforma la tercera y última etapa de la estructura tripartita de Deleuze y Guattari. Por un 
lado, puede ser una reterritorialización absoluta cuando el individuo se adapta a un nuevo territorio. Se trata, pues, del 
proceso consecuente a la desterritorialización absoluta y es la culminación de la línea de fuga absoluta. El individuo se 
apropia de esa nueva territorialidad, y cierra exitosamente el proceso de desterritorialización. Por otro lado, existe la 
posibilidad de una reterritorialización relativa cuando se efectúa un retorno parcial a la territorialidad de partida, como 
consecuencia de la desterritorialización relativa. La estructura tripartita territorialidad, desterritorialización y 
reterritorialización tiene un carácter universal4, pues se aplica a cualquier situación que implique un cambio de 
espacio practicado y/o de lugar, según la definición de Certeau (1980).  

 
3. LOS TRES ESPACIOS DE LA FICCIÓN 

 
El primer lugar destacable es la cité, y se corresponde con la territorialidad de partida de los personajes que la 

habitan. Michel de Certeau define el lugar de la manera siguiente: 
 
[Un] ordre (quel qu’il soit) selon lequel des éléments sont distribués dans des rapports de coexistence. S’y trouve donc exclue la 

possibilité, pour deux choses, d’être à la même place. La loi du «propre »  y règne : les éléments considérés sont les uns à côté des autres, 
chacun situé en un endroit «propre » et distinct qu’il définit. Un lieu est donc une configuration instantanée de positions. Il implique 
une indication de stabilité (1980: 172-173). 

 
La cité, como lugar fijo y concreto, se divide en dos subterritorios, cada uno de ellos practicado por un colectivo 

de personajes. El primero es el hogar de cada familia, un subterritorio interior que parece simbolizar el universo 
femenino, pues la madre de Magyd solo aparece en dicho lugar, como se verá a continuación. El segundo subterritorio, 
exterior en este caso, es la calle Raphaël, cuyos representantes son los tres matones -Mounir, Saïd y Fred le Gitan- que 
siembran el terror y no dudan en insultar y agredir a los habitantes. Es un espacio conflictivo donde reina una crisis de 
identidad general que se manifiesta en comportamientos neuróticos, casi esquizofrénicos (Cherfi, 2016: 193). La cité 
en su conjunto, aparte de ser un lugar aislado, constituye un espacio cerrado y opresor, donde se ejerce una influencia 
negativa sobre los personajes que lo practican. Dicha situación acarrea una profunda aversión hacia cualquier influencia 
gala procedente del exterior y convierte la cité en un espacio de odio y de hostilidad, donde no llegan los valores de la 
democracia (Amelia Valcárcel5, 2004: 10).  

                                                 
4 El carácter universal recuerda al concepto de Monomito de Joseph Campbell (2017), el patrón universal de las aventuras del héroe. 
Algunas de las tres etapas y subdivisiones correlativas del Monomito podrían articularse, de alguna manera, con la estructura tripartita de 
Deleuze, y formar etapas de otra estructura universal, igualmente aplicable a la novela objeto de estudio del presente artículo. A modo de 
ejemplo, Campbell (2017) señala una situación inicial común, la partida, que se materializa en la llamada de la aventura, en la que el 
protagonista sufre una vida insatisfactoria que quiere aniquilar y suplantar por otra, más auténtica. Dicha primera etapa corresponde al 
proceso de desterritorialización, es decir, cuando el protagonista emprende su partida, tras abandonar su territorio inicial.  
5 Se trata del prólogo a la edición española del libro Ni putes Ni soumises de Fadéla Amara (2004). En este trabajo, se cita la sexta edición 
española (2018).  



 29  
 

El segundo lugar es la sala de teatro, ubicada dentro de la cité. Se trata de otro subterritorio interior, que actúa 
como un espacio-refugio para algunos personajes víctimas en la cité que encuentran en el teatro una vía de escape. Se 
trata principalmente los adolescentes del grupo de teatro y del apoyo escolar: Magyd, Momo, Samir, Bija, Hélène y 
Agnès. 

El tercer lugar, la ciudad de Toulouse se opone al espacio cerrado de la cité. Referido como el mundo gaulois, 
Toulouse simboliza el territorio nacional, y encarna los valores franceses de igualdad de los derechos rechazados por 
una parte de los personajes de la cité (Cherfi, 2016: 42). Sin embargo, algunos personajes con deseo de 
desterritorialización, aunque se muestren reacios a dicho espacio abierto, quieren pertenecerle de alguna manera, como 
es el caso de Magyd.  

Los espacios frecuentados mantienen entre ellos relaciones excluyentes, al igual que sucede entre ciertos colectivos 
de personajes, aunque la presencia de personajes transversales como Magyd, Hélène y Agnès, que pertenecen a todos 
ellos o, por lo menos, pueden llegar a ocupar los tres espacios, sirve de punto de unión y demuestra que, al fin y al 
cabo, no son espacios totalmente estancos. Los personajes femeninos de la cité sufren particularmente en este 
microcosmos represor, y si quieren intentar liberarse de la condición de inferioridad que su género les impone, 
necesitan experimentar un proceso de desterritorialización que las lleve a una reterritorialización más próspera para 
ellas. Sin embargo, esa última etapa no está garantizada, y cuando se emprende el proceso de desterritorialización 
tampoco se puede prever el grado de satisfacción que ofrecerá la reterritorialización. De esta forma, esta última etapa 
puede resultar tan injusta como la territorialidad de partida y, hasta que no llegue y se adapte a ella, el personaje no 
puede saber si es acogedora o no. 

 
4. LA FIGURA DE LA MADRE 
 

4.1. Una mujer como las demás 
 
El narrador relata que la madre de Magyd se casó a la fuerza a los catorce años y fue obligada a abandonar su 

montaña natal de Argelia para reunirse con su marido en Francia. Allí, se siente desamparada al sentirse menos de lo 
que ya era (Cherfi, 2016: 47), una emigrante que ni siquiera habla francés. El matrimonio cabileño funda una familia 
de acuerdo con las costumbres arábigo-musulmanas tradicionales, en los quartiers nord de Toulouse, un enclave aislado 
del resto de la vida francesa, en la que se agrupan otras familias de inmigrantes como ellos. La madre aparece siempre 
dentro de casa, en los roles tradicionales de ama de casa, esposa y madre, sin poder renunciar a ellos: “Très vite, elle 
avait pleuré de se retrouver moins que ce qu’elle n’était déjà, une étrangère sans langue, sans mots et sans parole” 
(Cherfi, 2016: 47). Aunque le hubiera gustado tener menos hijos para dedicarse más tiempo a sí misma, las tradiciones 
le imponen ser madre ante todo (Thé ou café, minuto 7). La vida de la madre de Magyd se corresponde con el esquema 
de vida tradicional que describe Amara al hablar de su propia familia: 

 
Mi padre tenía una idea bastante sencilla del lugar que le correspondía a cada cual: qué duda cabía de que hombres y mujeres 

eran iguales ante la ley, pero los hombres fuera de casa y las mujeres dentro de ella. Esa era su concepción del mundo heredada de su 
educación cabilia. Una visión muy habitual entre los trabajadores inmigrantes. […]. Los padres cabilios como él venían de una 
sociedad patriarcal y machista en la que los hombres tenían la obligación de atender a las necesidades de sus esposas. En cuanto a 
estas, tenían que quedarse en casa para educar a su prole. Es decir que había una especie de reparto del territorio en la pareja: el 
hombre se ocupaba de las necesidades económicas de la familia trabajando fuera de casa y la mujer se quedaba en el hogar 
ocupándose de los niños y administrando todo el ámbito doméstico. Las mujeres no ssalían nunca excepto para hacer la compra que ir 
a buscar a sus retoños al colegio. Las niñas tenían que seguir su modelo (Amara, 2018: 28-29). 

 
Cherfi esboza las condiciones de algunas mujeres de la cité como un calvario, insistiendo en la violencia conjugal 

de algunos maridos sobre su mujer (2016: 110), cuyo mayor ejemplo es la madre de Bija:  
 

[…] sa mère cognée jusque dans la rue par son mari et qui passait son temps à l’excuser. En quelque sorte une victime avocate 
de son bourreau, schéma classique, et nous, pris entre deux feux, devions taire le scandale, toujours taire l’inacceptable, ça nous 
flinguait. Que faire? […] Dans la cité, les cas étaient légion et nous avions pris le pli, simplement pris le pli, attendant de pied ferme 
des jours meilleurs » (Cherfi, 2016 : 121). 

  
Las condiciones de vida de las mujeres descritas por Cherfi se corresponden a la situación expuesta por Fadela 

Amara: 



 30  
 

 
Más allá del desempleo que afecta más duramente a los jóvenes de las barriadas obreras, de la pobreza que padecen las familias, 

cualquiera que sea su origen, de la exclusión cultural y política que margina a sus habitantes, de las discriminaciones de las que 
diariamente son víctimas los jóvenes procedentes de la inmigración, de las formas de violencia que se dan en las en los barrios 
abandonados a su suerte, los suburbios están viviendo una lenta degradación social, una lenta deriva hacia el gueto, que ya se ha 
cobrado sus primeras víctimas: las chicas. […] Toda una serie de humillaciones y de obligaciones socavan ya la vida diaria de estas 
mujeres (Amara, 2018: 22-23). 

 
 
 
4.2. Una madre diferente 
 
La madre, sin embargo, parece distinguirse de las demás mujeres por su intransigencia hacia la educación 

académica de sus hijos. Da mucha importancia a su escolaridad y los anima a que sean instruidos para adquirir un 
buen estatus profesional (Cherfi, 2016: 163). A diferencia de otras madres desamparadas que abandonan a sus hijos a 
su suerte por las calles de la cité, ella transmite a Magyd el valor de estudiar, para preservarlo de la delincuencia y del 
fracaso escolar. Incluso se opone a que abandone los estudios por el fútbol, como suelen hacerlo la mayoría de los 
jóvenes de su edad:  

 
Il n’y a rien de plus stupide que de courir derrière une balle qu’il faut domestiquer avec ses pieds. Un ballon, ça ramène 

l’intelligence au plus bas du corps dans ce qu’il a de plus laid, les pieds. C’est avec sa tête qu’on devient un homme, on la remplit 
d’abord et la vie mon fils t’apparaitra comme du miel. Mon fils, ce n’est pas bien de se servir de ses pieds (Cherfi, 2016: 14).  

 
Cuando Magyd tiene 13 años, su madre elabora un dosier médico para impedir que curse la formación 

profesional como la mayoría de los jóvenes de la cité (Cherfi, 2016: 40). Ella es consciente de las capacidades 
intelectuales de su hijo y prefiere que siga estudiando una carrera general en el instituto para sacarse un título, una 
trayectoria poco frecuente según Cyprien Avenel al señalar que, en la década de los noventa, un 39% de estos jóvenes 
no sacan ningún título al terminar los estudios (2009:37). Además, se las ingenia para que su hijo pueda estudiar el 
baccalauréat6 en buenas condiciones: no duda en desalojar a sus otros hijos para dejarle un espacio de trabajo en casa 
(Cherfi, 2016: 169), y hasta vende sus joyas para financiarle clases particulares (Cherfi, 2016: 84). Así, la madre forma 
parte de la categoría de familias argelinas inmigrantes de las cité que apoyan a sus hijos en sus estudios, de cara a su 
ascenso social, que Emmanuelle Santelli define de la manera siguiente: “[…] l’effort de la famille s’est concentré sur 
l’école, sur l’accès aux diplômes. Ils ont donc bénéficié d’un soutien de leur famille avant leur parcours professionnel” 
(Santelli, 2002). 

Se desmarca también de las demás madres al exhibir los boletines de notas de Magyd por el barrio, porque está 
orgullosa de su hijo y presume de la educación que le ha dado. Del mismo modo, será la primera madre de la cité en 
tener un hijo que apruebe el bachiller y, durante la fiesta de graduación organizada en casa, le pide que se deje ver para 
que las demás madres le tengan envidia y se pongan celosas: “Montre-toi, imbécile, je veux qu’elles en pleurent des 
larmes de semoule” (Cherfi, 2016: 243). Esta celebración constituye el paroxismo de la individualización de la madre, 
y su momento de gloria: “je voulais que ce spectacle dure, que maman profite d’un moment de gloire qui était le sien, 
moi j’avais depuis mes années de lycée relativisé l’intérêt d’un tel diplôme” (Cherfi, 2016: 212).  

El excesivo control materno modela el comportamiento de Magyd, que se queja de haber sido demasiado 
mimado, y haberse convertido en un niño bien educado y aborrecido por los demás: “dans les cités ça ramollit l’âme, 
ça vous fait poli, poète et merdeux, détesté de la bande” (Cherfi, 2016: 13). Según Magyd, esta sobreprotección 
materna lo ha transformado profundamente: “J’ai fini mou et docile à l’injonction d’apprendre. Elle [sa mère] a écarté 
tant d’obstacles que j’ai cédé à l’évidence du droit chemin. Je suis entré dans ses ordres et dans le rang, mais bizarre, en 
intégrer un c’était quitter l’autre. Celui de mes copains manouches qui conjuguaient tout à la première personne du 
pluriel” (Cherfi, 2016: 25). 

Por otro lado, la madre aparece como un personaje subversivo porque es la única mujer que no atiza la relación 
dicotómica entre los habitantes de la cité referidos como las víctimas frente a los galos del mundo exterior, presentados 

                                                 
6 Por las mismas razones que cité, conservamos el término baccalauréat, que aparece también en el texto como bac. Es el examen que se 
realiza a finales del último curso de la educación secundaria (curso de terminale, equivalente al segundo curso de bachillerato) y constituye 
el prerrequisito para poder ingresar en estudios superiores. El equivalente español es la selectividad. 



 31  
 

como los verdugos. Ella está al margen de esta polarización que vertebra toda la obra. Ninguna intervención suya 
manifiesta odio o aversión hacia los franceses referidos como los galos. Es más, su actitud parece ir en la dirección 
contraria, pues quiere que su hijo sea un hombre diferente y no uno más. Ella no quiere que su hijo forme parte de este 
antagonismo social y es consciente de que la educación que le inculcada, se refleja en su comportamiento ejemplar, así 
como en sus éxitos escolares, y permitirá a Magyd experimentar una desterritorialización absoluta. La única hostilidad, 
que en realidad es un temor personal, aparece cuando François Mitterrand gana las elecciones presidenciales de 1981: 
el pánico cunde entre los argelinos adultos que se sienten amenazados por su posible expulsión al acordarse del pasado 
de dicho político, cuando el entonces ministro de la Justicia durante la guerra de Argelia se negó a indultar a algunos 
miembros del FLN (Front de Libération Nationale7) condenados a muerte (Cherfi, 2016: 60). 

En definitiva, la madre participa en la evolución de su hijo, y hasta se puede considerar que, sin su actuación, 
Magyd no habría conocido dicho destino. Por lo tanto, la madre podría corresponderse con lo que señala Carbellada 
en la novela naturalista como la mirada de un individuo diferente que propone las formas de resolución del problema 
(2011: 2). La forma elegida por la madre es claramente la educación inculcada a su hijo, decisiva para su destino.  

 
4.3. Escapar a un destino convencional  
 
A pesar de esta relativa transgresión, la madre siempre aparece dentro del hogar asumiendo los roles femeninos 

impuestos por el peso de la tradición. Su única aparición fuera de casa se produce cuando Magyd vuelve a la cité con el 
título de bachillerato: el hijo aparece como el hombre providencial ilustrado, regresa entre las aclamaciones de los 
habitantes, mientras lo espera la madre, erguida y orgullosa, al final de la calle Raphaël, con todas las miradas de los 
vecinos puestas en ella. Se trata de una teatralización cuyo objetivo es glorificar a ambos personajes, como si fuera un 
momento culminante en su existencia, un punto de no retorno con respecto a su condición anterior: la madre, al salir 
del hogar, emprendería simbólicamente su propia emancipación gracias al éxito de su hijo (Cherfi, 2016: 211), y 
abandonaría la territorialidad de partida. Sin embargo, ella es consciente de que su evolución está sujeta al triunfo de su 
hijo y no a su actuación propia. Por eso lo apostó todo por Magyd, pues veía en él la posibilidad de una relativa 
evolución personal. Cuando nació su hijo, ella lo consideró desde el principio como el hijo elegido, que llegó a su vida 
cuando ella estaba preparada para intentar evolucionar:  

 
Elle m’avait choisi moi parce qu’elle était prête. J’étais simplement arrivé à l’heure du rendez-vous, pas une minute avant ni 

une après. Ce n’était pas une coquetterie. […] Elle ne m’avait pas sélectionné au gré des humeurs ou en fonction de la largeur du 
crâne. Juste, j’avais débarqué au moment de la synthèse. Après qu’elle eut réuni une Somme incalculable d’additions qui ouvraient à 
de possibles conquêtes. J’arrivais au moment propice. Les femmes ont leur moment, des moments musclés, elles se sentent prêtes ce jour-
là et pas un autre. Elles se sentent disponibles à des résolutions vitales. Des fois jamais (Cherfi, 2016: 236-237).  

 
De la misma manera que la madre intenta ayudar a su hijo labrándole un futuro distinto, Magyd participa en la 

evolución de su madre, aunque sin saber realmente cómo ayudarla:  
 
Bien sûr je sentais dans mon ventre qu’il s’agissait de sauver ma mère, mais la sauver de quoi au juste ? C’était flou. Elle-même 

ne me dessinait rien de précis. Ne savait pas ce qu’elle attendait d’elle, ni ce qu’elle attendait de moi. Juste l’idée d’une frustration qui 
lui bouffait les tripes. Elle ignorait ce qu’elle était en droit d’exiger des autorités pédagogues ou répressives (Cherfi, 2016 : 29).  

 
Sin embargo, Magyd es consciente de que el intento de emancipación de su madre está perdido de antemano, y 

que la única lucha posible es la suya. La madre tampoco está realmente convencida de la viabilidad de su propia 
emancipación a través de la de su hijo. Cuando Magyd le advierte que corre el riesgo de eclipsarla y convertirse en su 
peor enemigo, ella, consciente de su propio destino desde el principio, le responde: «sois mon ennemi, mais sois» 
(Cherfi, 2016: 29). En definitiva, ella no busca cambiar el punto de ruptura de su línea de fuga, sino que se conforma 
con el triunfo de su hijo, al que ella ha contribuido. La madre solo quiere romper la tradición para que su hijo tenga 
un destino diferente, y es consciente de que, en el fondo, ella no podrá emanciparse. Como mujer musulmana casada, 
sometida a su marido y a su violencia (Cherfi, 2016: 87), no podrá liberarse del peso de las tradiciones, ni de la 
dominación masculina. En este sentido, Amara señala que los patrones sociales establecidos en este colectivo de 
individuos están muy arraigados, y no pueden cambiar fácilmente, como lo ilustra con la posibilidad de la mujer de 

                                                 
7 Creada en 1954, esta agrupación de movimientos nacionalistas argelinos dirigió una lucha armada (Ejército de Liberación Nacional) 
contra el imperio colonial francés para obtener la independencia de Argelia. 



 32  
 

trabajar fuera del hogar: “Mi padre jamás habría consentido que su mujer trabajara, lo habría sentido como una 
incapacidad personal para mantener a su familia, un cuestionamiento de su lugar como cabeza de familia. Y además 
estaba el ‘qué dirán’, la mirada de los demás, el ‘tribunal social’” (Cherfi, 2018: 29).  

El intento de emancipación femenina está condenado al fracaso ya que, por mucho que busque glorificarse a 
través del triunfo de su hijo -un triunfo relativo, un simple bac según Magyd-, ella permanecerá a la sombra de un 
hombre. En este sentido, el hijo perpetúa el modelo machista existente, que se traduce en la novela por una inversión 
de la situación: cuando está a punto de graduarse en el instituto, Magyd cambia de actitud, pasa de ser el hijo dócil y 
cumplidor al hijo que empieza a ejercer su autoridad sobre su madre. Concretamente, Magyd aprovecha la situación 
que le confiere potestad -estudiar el bac- para manipular a su madre porque él sabe que ahora tiene control sobre ella:  

 
C’était ainsi comme un jeu d’échecs, je la lui jouais chantage au bac, elle fulminait. […] Ça sonnait comme l’heure des 

vengeances et j’étais décidé à lui faire payer le prix de tous les matches de foot qui m’étaient passés sous le nez, toutes les sorties à la 
plage, toutes les filles qui me disaient “ dommage, tchao !”. Tous les plaisirs qui m’avaient été longtemps interdits. Consciente de la 
partie d’échecs qui se jouait, elle acceptait de perdre par avance et rangeait ses griffes. Moi, j’abusais et m’entendais au fond de ma 
calotte crânienne ; “échec et mat, la vieille ! ” Des fois des: “Prends ça dans ta gueule” (Cherfi, 2016: 168-169). 

 
En definitiva, los papeles de la madre y de Magyd se invierten, ya que si bien la madre, con la autoridad y 

legitimidad que le confiere su papel de madre sobre la educación de su hijo, lo obligaba a estudiar y le prohibía ciertas 
actividades, su hijo, cuando se libera de dicha dominación gracias al pretexto del bachillerato, empieza a ejercer su 
dominación incipiente sobre su madre, y esta se vuelve más dócil con él. Dicha dominación se manifiesta de forma 
infantil, teñida de chantaje y venganza, propia de un adolescente que no quiere hacerle daño a su madre sino afirmar 
su superioridad naciente sobre ella. Sin embargo, la madre parece fomentar dicha nueva dominación masculina sobre 
ella al decirle a su hijo que ella quiere ser su esclava: “Si tu as le bac, je serai ton esclave, tu pourras tout me demander” 
(Cherfi, 2016: 205). Parece que cuando ve la posibilidad de evolucionar gracias a su hijo, le indica que desea ser su 
esclava, como si su cambio personal fuera posible solo a través de la autoridad de un hombre.  

En definitiva, el comportamiento de la madre está determinado por su entorno, y recuerda a los personajes de las 
novelas naturalistas, que Carbellada define como individuos sin libertad, determinados por el entorno y contenidos por 
ataduras (2011: 2). De todas las formas de resolución del problema a partir de grandes transformaciones individuales 
señaladas por Carbellada (2011: 2), ninguna se ajusta a la situación de la madre. Ella es víctima del fatalismo y no 
puede cambiar la territorialidad de partida que ve reforzada la dominación masculina por el fracaso de su intento de 
emancipación. De hecho, la madre no se emancipa, sino que evoluciona dentro de los límites de los roles establecidos 
por dicha territorialidad de partida. Permite que su hijo acceda a una desterritorialización absoluta: después de la 
obtención del bachillerato, y gracias a la parte gala que ha ido desarrollando, abandona la cité para emprender una gira 
musical junto con unos amigos del instituto recién graduados. La reterritorialización absoluta le ofrece al protagonista 
una situación que supera sus expectativas, ya que se volvió el mismo y accedió a su codiciada parte gala:  

 
On est montés un matin dans une estafette, je n’en suis plus jamais redescendu. Les tournées en entraînant d’autres, je n’ai plus 

jamais été le scribe du quartier, le poète des unes, l’écrivain public des autres, le lettré de ma mère ou le scribouillard de la plèbe. […] 
je suis devenu «moi ». […] J’ai fait de mon fardeau des ailes, de mes blessures un bouclier, de mes fêlures identitaires deux richesse 
dans lesquelles s’est engouffrée la seule idée qui vaille, l’universel. En devenant Magyd, j’ai juste récupéré ma part de Gaulois (Cherfi, 
2016: 258-259). 

 
La madre, por su parte, accede a una reterritorialización relativa ya que no abandona la cité y tampoco vuelve a la 

territorialidad de partida ya que su devenir, en el sentido que le atribuye Deleuze, ha cambiado. En efecto, adopta otra 
manera de pensar y otro comportamiento porque ha tenido una experiencia que la distingue de los demás. El ascenso 
social que experimenta su hijo le ofrece inevitablemente a la madre la posibilidad de evolucionar también a nivel social, 
aunque siga en el mismo espacio practicado. 

 
5. LAS ADOLESCENTES 
 

5.1. Las adolescentes y su territorialidad de partida 
 
Gran parte de la inmigración de segunda generación, nacida en Francia, vive en la cité. Esta juventud es, por 

tanto, ciudadana francesa, aunque exhiba sus raíces árabes y su religión musulmana, una mezcla, como lo señala el 



 33  
 

autor, que le genera un conflicto de identidad sin precedentes. Como señalan Bancel, Blanchard y Lemaire (2005), 
dicha generación sufre una crisis de identidad múltiple, pues busca una identidad individual, y otra colectiva, que le 
permita tener una identidad nacional. Este grupo de adolescentes es de nacionalidad francesa, aunque no se sienta 
realmente francés. La mayoría rechaza una parte de esa identidad, que considera su enemiga al reivindicar sus orígenes 
magrebíes, que tampoco asume completamente. Está atrapado entre dos identidades, lo que le genera muchos 
conflictos interiores, como señala Magyd: “Est-ce qu’on était si peu Français ? On parlait des Français comme les 
Français parlent des Martiens… […] On se prétendait français mais on disait ‘eux’. […] Mais est-ce qu’on est pas nous 
de putains de Français ?” (Cherfi, 2016: 127). El momento culminante de dicha crisis se produce cuando los 
adolescentes acuden a la audición de Momo y Bija en el teatro del centro de Toulouse y Magyd se pone a reflexionar 
sobre su sentimiento de pertenencia a dicho lugar: “Chez nous, chez vous, barbouillés du cerveau et jusqu’à 
aujourd’hui dans quel “nous” est-ce que je m’intègre moi, et à quel ‘vous’ j’appartiens? Où m’inclure, où m’exclure ? 
Ai-je donné mon accord pour appartenir à l’un ou à l’autre ?“ (Cherfi, 2016: 181). Esa crisis de identidad, alimentada 
por el peso de la religión y las cortapisas de las tradiciones culturales, también provoca violencia, tanto física como 
psicológica, de unos jóvenes de la cité que la ejercen sobre ciertos y ciertas adolescentes. Mounir representa el mejor 
ejemplo de la encarnación de dicha violencia. Es un personaje lleno de odio, que rechaza sus propias identidades: “je 
m’en bats les couilles de l’Algérie, moi! […] Tu vois, moi, les Français je peux pas les dicave (respirer), je te dis pas les 
Françaises, à part les baiser, frère, elle sont pas fiables, à la première occase elles te font manger du halouf…“ (Cherfi, 
2016: 75).  

En este grupo se encuentran varias adolescentes, que se crían en las condiciones que ofrece la territorialidad de 
partida -la educación conservadora, el peso de la religión y las tradiciones árabes, la violencia contra las mujeres- y las 
condenan, desde la infancia, a reproducir exactamente el mismo patrón que sus madres, como señala Magyd al afirmar 
que las jóvenes le recuerdan a las madres: “ces femmes bafouées, réduites dans l’acceptation du pire“ (Cherfi, 2016: 
191). El autor insiste en el hecho de que se les prohíbe salir y que sus hermanos mayores y primos ponen muchas trabas a 
su libertad (Cherfi, 2016: 42). Asimismo, las chicas no pueden entretenerse mucho jugando: “Les filles qui jouaient entre 
elles un court moment entre la vaisselle et les graines de semoule à gonfler” (Cherfi, 2016: 13), es decir, sin abandonar 
sus roles femeninos. Sobre ellas se ejerce todo tipo de violencia: la psicológica -“elles en bavaient, d’être traitées comme 
des immatures, des servantes ou, pire, des dangers pour l’institution masculine“ (Cherfi, 2016: 204)-, unida a una 
fuerte violencia física, a la que las chicas no oponen ninguna resistencia: “faut bien qu’on nous dresse car on part de 
travers“ (Cherfi, 2016: 15). 

  
5.2. Las adolescentes y la sala de teatro 
 
Las adolescentes, cuando se les permite salir de casa, acuden al teatro. Dicho lugar tiene una doble función, la de 

ayudar con los deberes a la juventud que sufre fracaso escolar, y la de taller de teatro: “un lieu de vie où tenter 
l’initiation au plaisir d’apprendre, à celui de se retrouver dans des pratiques d’expression corporelle (…) ou artistiques“ 
(Cherfi, 2016: 97). Magyd es el líder de este lugar, escribe las obras de teatro y supervisa a los voluntarios que ayudan 
con los deberes. Cuenta con el apoyo de Momo y Samir, sus dos acólitos, así como el de Hélène y Agnès, dos chicas 
francesas muy unidas al grupo de adolescentes. Este pequeño equipo improvisado de profesorado y animación del 
barrio pone sus diversos conocimientos y habilidades al servicio de quienes los necesiten. 

Este lugar representa un refugio donde se establece el respeto y se acepta la diversidad de género, un lugar propicio 
para la evasión y el entretenimiento, en las antípodas de la cité. Allí se aplican las reglas de Magyd, benévolas y basadas 
en cierta libertad, lejos de las de los matones de la cité. La práctica del teatro permite a la juventud exteriorizar: 
“assouvir un je-ne-sais-quoi de sa névrose et de leur quête identitaire” (Cherfi, 2016: 41). En la sala de teatro, las chicas 
pueden abandonar, por un breve momento, sus roles impuestos y actuar con mayor libertad en las obras de teatro. A 
modo de ejemplo, pueden imitar a los matones de la calle Raphaël para denunciar su comportamiento - “Ne ris pas 
connasse, on dirait une pute, allez rentre!” (Cherfi, 2016: 171)-, se imitan entre sí, desafían la prohibición al 
interpretar un papel del sexo opuesto o, más aún, al ridiculizar la religión. 

Las chicas acuden a este lugar dos o tres veces por semana, acompañadas por Magyd. Se les permite salir con él 
porque se ha ganado la confianza de las familias, y la obtención del bachillerato le proporciona mayor legitimidad 
(Cherfi, 2016: 204). Por lo tanto, las chicas siempre permanecen bajo la autoridad de un varón: cuando no están bajo el 
control de un padre,   hermano o primo, salen bajo la protección de Magyd. 

Bija, la hermana pequeña de Mounir, es un ejemplo de esas chicas que quieren liberarse de las imposiciones 



 34  
 

socioculturales. Bija, al igual que la madre de Magyd, se distingue de las demás por su carácter desacorde. A pesar de que 
sus padres son muy estrictos, no se abstiene de ninguna locura y tiene el valor de enfrentarse a sus hermanos para salir 
con sus amigos y amigas. En varias ocasiones, señala su deseo de cambiar y de ignorar las consecuencias de sus actos de 
desobediencia: “bifurquer, de casser un itinéraire tout tracé, d’en finir avec sa peur d’Arabe” (Cherfi, 2016: 60). A 
través de su papel como Antígona en la audición de Momo, ella quiere demostrarse a sí misma que puede ser una persona 
diferente, aunque sin saber realmente qué persona (Cherfi, 2016: 191). Por lo tanto, la cultura, simbolizada por el teatro, 
constituye una de las desterritorializaciones que podría sacar a Bija de la situación insatisfactoria que vive. 

 
5.3. Una emancipación imposible 
 
Bija, al igual que la madre de Magyd, representa el fracaso del intento de emancipación femenina y el fatalismo al 

que están abocadas la mayoría de las mujeres de la cité. En un momento, Bija está leyendo Veinticuatro horas en la vida 
de una mujer, de Zweig (1927), un libro prestado por Magyd, que narra la vida de una mujer burguesa que vive en la 
opulencia y decide dejarlo todo para vivir una loca historia de amor que solo durará veinticuatro horas. Al acabar la 
lectura, Nacer, su hermano mayor, y su padre la golpean, pues temen que las niñas aprendan demasiado a través de la 
lectura. Según ellos, las niñas podrían desestabilizar las tradiciones machistas, el peso de los hombres sobre las mujeres 
y la religión que estos utilizan para dominarlas (Cherfi, 2016: 45). Esa escena violenta contra ella es una advertencia de 
sus maltratadores para disuadirla de liberarse de su estado de sumisión. Es, de hecho, el primer aviso del fracaso de su 
intento de emancipación y el primer punto de ruptura de la línea de fuga. Por otro lado, cuando Bija fracasa en la 
audición, Momo la abofetea. Esta agresión es otra advertencia que acaba con su intento de emancipación y constituye 
el segundo punto de ruptura de la línea de fuga. Bija no se desmorona ante este fracaso, ya que ella misma afirma que 
conocía de antemano su destino: “elle aurait ajouté qu’elle vivait dans un trou noir et qu’elle cherchait à sa façon un 
peu de lumière, mais que voilà qu’elle était arabe et que pour les filles arabes, ça finissait toujours mal, parce qu’en 
réalité elles n’ont aucun choix” (Cherfi, 2016: 166-167). Ella ya preveía que sería una víctima de la fatalidad, lo que 
recuerda, una vez más el determinismo del naturalismo. En realidad, no creía en su propia emancipación, estaba 
convencida desde el principio de que se trataba de una emancipación simulada a través de la ficción del teatro, el único 
camino posible para la emancipación de estas chicas, un ideal de emancipación, un juego, circunscrito al espacio de 
refugio emocional que constituye el teatro: “Ce défouloir n’était certes que des moments de scène jouées, mais ‘c’était 
déjà ça’” (Cherfi, 2016: 172). Su pasividad ante la bofetada de Momo tras la audición pone en evidencia su 
resignación. Las jóvenes representadas en la novela aceptan en silencio la violencia, la ven como actos de un atavismo 
cultural ineludible. En consecuencia, Bija no intenta luchar contra la desterritorialización relativa. 

Las chicas no salen de la cité, pero sin duda evolucionan gracias a la experiencia que tienen: forman parte de una 
generación distinta de la de sus padres y además son francesas, por lo que conocen otra realidad que les permite tener 
otra percepción: están más conectadas con el mundo francés, gracias al idioma, la escolarización y sus amistades. Todo 
ello implica que, si son madres, podrán intentar transmitir otros valores a sus hijos e hijas porque habrá germinado en 
ellas una nueva conciencia. Este cambio de paradigma reflejará el devenir correlativo a su proceso de 
desterritorialización y reterritorialización relativas. 

La aceptación de la fatalidad se inscribe también en el yugo que la cité supone para los personajes. La violencia, el 
analfabetismo, un nivel cultural muy pobre, la falta de dominio de la lengua francesa, la omnipresente crisis de 
identidad y el peso aplastante de la religión, la falta de espíritu crítico, así como la mediocridad son factores que las 
privan de los medios intelectuales necesarios para emanciparse verdaderamente. Están desarmadas ante la posibilidad de 
cambio porque en este tipo de situaciones, les falta el instinto que impulsa al individuo a seguir adelante, a menos que se 
le tienda una mano. Así, cuando Hélène y Agnès quieren ayudar a las chicas, estas replican que, por ser chicas de su 
condición, no pueden cambiar, mientras que Hélène y Agnès no sufren esos problemas al ser francesas (Cherfi, 2016: 
103). Conciben su identidad de adolescentes arábigo-musulmanas como un callejón sin salida, un horizonte 
insuperable, en lugar de contemplar una posible escapatoria. Da la impresión de que su individualidad desaparece en 
favor de lo colectivo, porque las chicas son siempre percibidas como un grupo, aboliendo toda singularidad, como si se 
impusieran individualmente un destino común.  

La audición transcurre en un teatro del centro de la ciudad de Toulouse, un lugar que resulta hostil para las y los 
adolescentes de la cité, puesto que una vez allí, se dan cuenta de que es un mundo al que no pertenecen: “tout nous 
excluait, on n’était pas chez nous» / «nous n’étions plus quartier Nord, ici c’était la France” (Cherfi, 2016: 180). El 
decorado del teatro y las diversas efigies del patrimonio francés les recuerdan su falta de raíces francesas (Cherfi, 2016: 



 35  
 

182). La ausencia de puntos de referencia es evidente cuando las y los jóvenes, al sentirse como parias fuera de su 
territorio, reafirman su identidad animando a Momo y Bija a gritos: “Quartiers nord, quartiers nord !” (Cherfi, 2016: 
180). En lugar de apoyarse individualmente, como hace el resto del público con los demás candidatos, la juventud de 
la cité se identifica con su territorio y se une como colectivo para oponerse con fuerza a quienes ven como enemigos: 
“putains de Blancs, putains de blonds toujours à nous barrer la route de la gloire !” (Cherfi, 2016: 177).  Reivindicar su 
pertenencia a un territorio, la cité, que también es un territorio francés, es su forma de legitimar su presencia en el 
centro de la ciudad.  

Cuando ensayan en la sala de teatro de la cité, Momo y Bija están en su elemento, y se sienten casi invencibles. Sus 
amistades neófitas los halagan y confían en que van a tener mucho éxito durante la audición. Sin embargo, el espacio 
exterior (Toulouse) les inflige cierta violencia, ya que los devuelve a la dura realidad, haciéndoles ver que su integración no 
va a ser factible en esas condiciones. Al respecto, Magyd señala en la audición : “Il aurait fallu que ça se passe chez nous en 
banlieue, au milieu du linge étendu, de l’odeur et du bruit” (Cherfi, 2016: 181), aludiendo a la intervención mediática 
de Jacques Chirac del 16 de junio de 19918. El teatro de Toulouse como espacio de actuación ya presagiaba el intento 
idealizado de emancipación. El encuentro de los dos espacios -la cité inclusiva para las y los jóvenes, y Toulouse que 
excluye- es imposible, lo que refleja la complejidad de pertenecer a ambos. Cuando ensayan en la cité, las y los jóvenes 
creen ingeniosamente que su integración va a producirse fácilmente: “tout’façon, la France bouge, c’est pas du calcul, 
elle a envie d’assurer sa part métisse” (Cherfi, 2016: 152), pero el cambio no va a darse tan pronto porque la realidad es 
otra y plantea cuestiones complejas de integración, identidad y sentido de pertenencia, que no pueden resolverse con 
diligencia. Magyd se da cuenta de esta realidad al acudir a la audición:  

 
Mais qu’est-ce qu’on avait cru ? Qu’on allait nous glisser un tapis rouge sous les pompes, qu’on nous souhaiterait la bienvenue, 

sans doute nous offrir un rafraichissement, nous remercier d’être là, nous demander si tout allait bien ? D’où qu’on sortait pour s’être 
fait un film pareil, d’un hôpital psychiatrique, d’un songe, d’une nuit infinie, d’une grotte des siècles où on tournait le dos à la 
lumière ayant pris des ombres pour la réalité ? (Cherfi, 2016: 179). 

 
Por su parte, Hélène sostiene que la elección de François Mitterrand aportará una solución inmediata y eficaz al 

naturalizar a la juventud procedente de la inmigración, como si se tratase de un problema puramente administrativo. La 
reacción de las jóvenes demuestra que ven incompatible esa naturalización con su verdadera identidad:  

 
- Giscard9 est cuit, vous allez toutes être naturalisées. 
Ma sœur, estomaquée, a fait : 
- On va devenir françaises ? Hooo ! Mon père y va pas aimer, déjà qu’il a perdu quatre frères pendant la guerre ! Moi je reste 
arabe, je t’avertis j’ai pas envie qu’y me coupe la tête, française ? T’es folle ! 
Et puis Fouzia d’en rajouter une louche : 
- Moi aussi mon père y me tue, en plus c’est hrrâam 
- C’est quoi, c’est hrrâam ? a fait Hélène. 
- Eh ben c’est péché…les Français y mangent du porc (Cherfi, 2016: 101). 

 
El diálogo sigue con Hélène expresando su opinión sobre el matrimonio de conveniencia al que estarán forzadas 

las adolescentes de la cité (Cherfi, 2016: 102). Hélène dice que ella prefiere no casarse nunca si no encuentra a la 
persona que quiera de verdad. Las adolescentes reaccionan con estupor: 

 
- Et si tu le trouves jamais [le prince charmant] ? 
- Ben ça sera jamais. 
- Quoi ? t’es folle ! Nous faut qu’on le trouve et fissa. 
- Sinon ? 
 
 

                                                 
8 Jacques Chirac, del partido político Rassemblement pour la République (R.P.R.), fue el presidente de la República Francesa de 1995 a 
2007, como sucesor de François Mitterrand. En su intervención mediática del 16 de junio de 1991, el presidente Chirac describió 
despectivamente la forma de vida de las y los inmigrantes residentes en las cités insistiendo en «le bruit et l’odeur» (el ruido y el olor), que 
molestaban a la clase trabajadora francesa que convivía con ellos: https://www.youtube.com/watch?v=4BxaVdu0hqU. Magyd Cherfi, es 
también cantante y escribió en 1996 con su grupo musical Zebda la canción «Le bruit et l’odeur» para denunciar dicha intervención: 
https://www.youtube.com/watch?v=rbXUIkYOvl8.   
9 Valéry Giscard d’Estaing fue presidente de la República Francesa de 1974 a 1981.  



 36  
 

- On se marie quand même. 
- C’est dommage 
- Quoi dommage ? 
- Ben de ne pas profiter de la vie, de son corps, d’être libre. 
- D’être libre ! Mais on est des filles, comment tu veux être libre ? 
- Moi je suis libre ! 
- Mais c’est ce qu’on te dit ! T’es Française ! 
- Devenez-le. 
- On l’est déjà ?  
- Ben alors ? 
- Françaises légalement, pas moralement. 
- C’est quoi ça ? 
- Pour les papiers ! Mais au fond on est arabes. 
- Soyez françaises au fond ! 
- Tu comprends rien ! T’as qu’à te convertir, toi ! (Cherfi, 2016: 102-103). 

 
La cuestión de la integración se aborda aquí desde la brecha existente entre ser francés o francesa desde el punto de 

vista administrativo y el sentimiento de serlo realmente. La mentalidad cerrada, la falta de empatía y de racionalidad se 
aprecia en esas jóvenes francesas de origen arábigo-musulmán en busca de una identidad. Ellas mismas son conscientes, 
desde el principio, de la imposibilidad de su propia emancipación. Aunque frecuentan los tres espacios identificados 
anteriormente, las adolescentes solo pertenecen al de la cité y la sala de teatro, por lo que están condenadas a una 
desterritorialización relativa y a seguir en su territorialidad de partida. Algunos adolescentes también se dan cuenta de 
la fatalidad de los destinos impuestos a estas chicas. Por un lado, son los que acceden a la desterritorialización absoluta. 
Es el caso de Magyd, que quisiera ser el salvador de todas ellas, pero es consciente de que se trata de una empresa 
titánica: “[c’est comme] colmater la fuite d’un paquebot géant” (Cherfi, 2016: 196). También sabe perfectamente que 
van a fracasar: “elles ont perdu d’avance, […] elles sont tenues à la gorge. […] Avec nous, elles s’offrent juste un sursis. 
N’essayons pas de voir plus loin. Elles savent que c’est mort pour elles et on le sait aussi, profitons du sursis moi j’irai 
pas au-delà” (Cherfi, 2016: 50). Agnès es muy lúcida y cuando es consciente de que todos sus esfuerzos se han agotado, 
decide centrarse en el futuro de quienes lo tienen: “on est arrivés au bout, tu [Magyd] vas pas jouer au sauveur toute ta 
vie, faut que tu te concentres sur toi. L’année prochaine t’as la fac, et moi aussi d’ailleurs” (Cherfi, 2016: 230). Por 
otro lado, Momo parece ser el que mejor entiende la complejidad de todos los desafíos al afirmar que estas chicas han 
estado condenadas desde el principio y que el cambio social que esperan tardará en producirse: “Hé mais c’est pas des 
Françaises […] mais tu crois quoi? Que tu vas les changer ? Qu’elles vont s’émanciper sur une pièce de Molière ? […] 
On est là, on passe du bon temps mais on ne va pas changer deux mille ans de tradition, si on bouge un tout petit peu 
les lignes ce sera bien. C’est toute mon ambition à moi […]” (Cherfi, 2016: 158).  

 
6. CONCLUSIONES 

 
Los personajes femeninos de la cité, la madre de Magyd y las jóvenes adolescentes de origen arábigo-musulmán, 

fracasan en su intento de emancipación y son víctimas del fatalismo. Las características que definen la territorialidad de 
partida -la sociedad machista, la crisis de identidad, la violencia, el peso de la religión musulmana, las tradiciones árabes y 
la cité como lugar y espacio a puerta cerrada- son los factores responsables de la imposibilidad de transgredir su 
condición impuesta. Los espacios determinan el comportamiento de los individuos y los espacios se oponen y excluyen 
entre sí para reflejar la complejidad de la identidad y la integración problemática de estos individuos. Los personajes 
femeninos analizados son conscientes de los límites de su pertenencia a determinados espacios y aceptan su fatalidad. 
Frente a la aparente inercia de la situación -la desterritorialización relativa-, existe una posible evolución, aunque 
menor, en estos personajes: la madre tiene la satisfacción de haber triunfado como tal gracias al éxito de su hijo, que en 
parte se debe a ella. Se distingue de las demás en su papel de madre por haber hecho posible la desterritorialización 
absoluta de su hijo, que se materializa en un ascenso social. Asimismo, las chicas evolucionan porque experimentan una 
nueva realidad y tratarán, en la medida de sus posibilidades, de no reproducir los mismos patrones que la generación 
anterior. Esta lenta evolución refleja la dificultad que tienen las mujeres para liberarse del dominio de los espacios sobre 
ellas. Es un cambio lento que tomará varias generaciones. Algunos personajes representan esa esperanza de evolución 
social: Magyd es el primer bachiller de la cité y un tránsfuga de la clase social, un caso análogo al de Annie Ernaux en su día 
(Ernaux, 1997) y Édouard Louis (Louis, 2014); Momo trastoca simbólicamente los códigos establecidos al besar a Bija 



 37  
 

en la boca (un acto inaudito en la cité) y se disculpa por haberla abofeteado tras la audición fallida. Estos 
comportamientos masculinos demuestran que la situación en la territorialidad de partida va a evolucionar a través de 
las nuevas generaciones, que intentarán no repetir los patrones familiares. 

 
7. BIBLIOGRAFÍA 
 

ARON, David (2016). La Géosophie de Gilles Deleuze. En Revue Europeenne de Coaching, 1. Disponible en 
https://revue-europeenne-coaching.com/numeros/la-geosophie-de-gilles-deleuze/. [Fecha de consulta: 04/10/2021] 

AVENEL, Cyprien (2009). “La construction du « problème des banlieues » entre ségrégation et stigmatisation”. 
Journal français de psychiatrie. 3 (34). 36–44. https://www.cairn.info/revue-journal-francais-de-psychiatrie-2009-3-
page-36.htm  [Fecha de consulta: 07/10/2021] 

BANCEL, Nicolas, BLANCHARD, Pascal, y LEMAIRE, Sandrine (2005). La Fracture coloniale. La société 
française au prisme de l'héritage colonial. París: La découverte. 

CAMPBELL, Joseph (2017). El héroe de las mil caras, psicoanálisis del mito. México: Fondo de la cultura 
económica (2ª ed) 

CARBELLADA, Alfredo Juan Manuel (2011). “Naturalismo, realismo literario y la explicación de los fenómenos 
sociales”. Margen. 61. 1-10.  
https://www.margen.org/suscri/numero61.html [Fecha de consulta: 06/10/2021] 

CHERFI, Magyd (2016). Ma Part de Gaulois. París: Actes Sud.  
DE CERTEAU, Michel (1990). L’invention du quotidien 1. Arts de faire. París: Gallimard. 
DELEUZE, Gilles y GUATTARI, Félix (1972). L’Anti-Œdipe. París: Éditions de Minuit, colección Capitalisme 

et schizophrénie. 
DELEUZE, Gilles y GUATTARI, Félix (1980). Mille Plateaux. París: Éditions de Minuit, colección Capitalisme 

et schizophrénie. 
DELEUZE, Gilles y GUATTARI, Félix (1991). Qu’est-ce que la philosophie ?. París: Éditions de Minuit, 

colección Capitalisme et schizophrénie. 
DELEUZE, Gilles (2007). Dos regímenes de locos. Textos y entrevistas. Valencia: Pretextos.  
ERNAUX, Annie (1997). La Honte, París: Gallimard. 
GROSBEDOU. (2010). Le Bruit et l'odeur. Jacques Chirac [Archivo de Vídeo]. Youtube.  

https://www.youtube.com/watch?v=4BxaVdu0hqU [Fecha de consulta: 04/10/2021] 
LOUIS, Édouard. (2014). En finir avec Eddy Bellegueule, París: Le Seuil.  
REBERENDO, Fernando (2010). Deleuze. Desterritorialización. Artículo de blog, disponible en 

http://deleuzefilosofia.blogspot.com/2010/12/desterritorializacion.html. [Fecha de consulta: 04/10/2021]. 
SANTELLI, Emmanuelle (01 de enero de 2002). Les parcours de mobilité sociale ascendante des descendants 

d’immigrés algériens. Millénaire 3. https://www.millenaire3.com/ressources/Les-parcours-de-mobilite-sociale-
ascendante-des-descendants-d-immigres-algeriens [Fecha de consulta: 07/10/2021]. 

SIBERTIN-BLANC, Guillaume (2010). “La spatialité géographique comme analyseur des formes de subjectivité 
selon Gilles Deleuze”. L’Espace géographique. 39. 225-238. 

ZOURABICHVILI, François (2003). Le Vocabulaire de Gilles Deleuze. París: Ellipses. 
Thé ou café. (6-11-2016). Magyd Cherfi - Intégrale du 06/11/2016 [Archivo de Vídeo]. Youtube.  

https://www.youtube.com/watch?v=EXfJWdcqcYA. [Fecha de consulta: 04/10/2021]. 
ZebdaVEVO. (2012). Zebda - Le bruit et l’odeur [Archivo de Vídeo]. Youtube. 

https://www.youtube.com/watch?v=rbXUIkYOvl8 [Fecha de consulta: 05/10/2021]  


