IDENTIDAD Y ESCRITURA IDENTITARIA
EN EL
IMAGINARIO MAGREBI FRANCOFONO

CLAUDIA PENA LOPEZ
MARINA RUIZ CANO

(Coordinadoras)







IDENTIDAD Y ESCRITURA IDENTITARIA EN EL IMAGINARIO MAGREBI FRANCOFONO

COORDINACION

CLAUDIA PENA LOPEZ
MARINA RUIZ CANO



Comité cientifico

Adela Cortijo
Alicia Yllera
Antonio Altarriba
Antonio Ansén
Claude Benoit
Lola Bermudez

Financian:

UNIVERSIDAD DE VALLADOLID
FACULTAD DE FILOSOFIA ¥ LETRAS

Departamento de Filologia Francesa y Alermana

Universidad deValladolid Plazn del Campus, 5/n

47011 VALLADOLID

© Copyright de los textos, las personas autoras Madrid, 2022

Editorial Dykinson

C/ Meléndez Valdés, 61

28015 Madrid

Tele fono (+34) 91 544 28 46 - (+34) 91 544 28 69
e-mail: info@dykinson.com
http://www.dykinson.es
http://www.dykinson.com

ISBN: 978-84-1122-334-8



INTRODUCCION ....ccooiiiriiiiiiiiisniiiinsessissessssssssssssssssssssssssssss s sssssessssssssssssssssssssosss s 5
GENERO, LENGUA, PATRIA. YASMINA KHADRA, LAS PARADOJAS DE UN MITO

ANTONIO BUENO GAICIA...eiiuiiiiiiiiiiieeeite ettt et e et e et e et e e s bt e e st e e saseeesaseeas 9
MUJERES Y DESTERRITORIALIZACION EN LA NOVELA MA PART DE GAULOIS DE

MAGYD CHERFI

Christophe RabIet ..c..c.veuiriiieiiiiiicieietcienccee ettt s 27
ESPACIOS FEMENINOS EN LA LITERATURA MAGREBI: EL EJEMPLO DE MALIKA

MOKEDDEM

Emma Bahillo Sphonix-RUST ......ccccciriiiiiiiiicceeece et 39
SEXO, CLASE SOCIAL Y RAZA A TRAVES DE DANS L’ENFER DES TOURNANTES DE

SAMIRA BELLIL : VIOLENCIA DE GENERO Y FEMINISMO EN LAS CITES FRANCESAS

Inés Gonzdlez Aguilar, Samira Hontoria Nebreda y Laura Bernal Martin .......cccccoceeveinenccncnennns 47
MUJER Y EXTRANJERA: UNA AVENTURA COMPLEJA EN LE PAYS DES AUTRES I DE

LEILA SLIMANI

Lourdes Carried0 LOPEZ .....c.ooveiiuiiiiniiiiiiiicinesice ettt st s 61
LEILA SLIMANI: POR UNA SEXUALIDAD LIBRE

Juan Manuel Ibeas-Altamira .......cccuiiiiuiiiiiiiiiiiie ettt et e e it e e ae e e ae e e eareeeeans 71
LA BUSQUEDA IDENTITARIA EN LA OBRA DE SAMIRA EL AYACHI: ENTRE

POSIBILIDADES INFINITAS Y ALIENACION SOCIAL

Marina RUIZ Cano ..c...eeveeriiiiieieee ettt et ettt be e st e bt e st e b e sareens 79
DUALIDADES Y DECONSTRUCCION DE LA IDENTIDAD FEMENINA EN LA HIJA

PEQUENA DE FATIMA DAAS

Claudia Pena LOPEzZ .....cc.eviruieiiiiiiiiiiieeeneee ettt sttt s 87
ABDELLAH TAIA, LA VOZ DE QUIENES NO TIENEN VOZ: UN PAIS PARA MORIR

Lydia VAZQUEZ JIMENEZ ....cuvuiiiiiiiiiiniiieieierece sttt sttt 95
L’ARMEE DU SALUT : RECLUSION, ALIENACION Y BUSQUEDA IDENTITARIA

LUCIE LLACOSTE ..ttt ettt et ettt et e e bttt s bt e e et e e earee s 101
L’ARMEE DU SALUT DE ABDELLAH TATA COMO HERRAMIENTA DE APRENDIZAJE DE

LA MULTICULTURALIDAD EN CLASE DE FLE

AINhoa CUSaCOVICR TOITES ..o eeeeeeeeeeeeeee e 115



MUJERES Y DESTERRITORIALIZACION EN LA NOVELA MA PART DE GAULOIS DE MAGYD
CHERFI

Christophe Rabiet
Universidad de Valladolid

1. INTRODUCCION

Ma Part de Gaulois (2016) es una novela autobiogrifica de Magyd Cherfi en la que narra su infancia en los
quartiers nord" de la ciudad francesa de Toulouse. La historia se inicia en la adolescencia de Magyd y sus amigos en la
década de los setenta, cuando tienen unos diez afios. El autor recuerda su vida en la cité, un lugar donde solo viven
familias procedentes de la inmigracién magrebi, la mayoria de Argelia. Los padres de los adolescentes son inmigrantes
de primera generacidn, es decir, argelinos que se exiliaron a Francia; sus hijos, inmigrantes de segunda generacién,
nacidos en Francia.

En la novela, se distinguen principalmente dos grupos femeninos: por un lado, la madre de Magyd, que
representa a parte de las madres extranjeras de la ¢i#é; y, por otro, Bija, el simbolo de muchas de las adolescentes
francesas de origen magrebi del mismo lugar. Los personajes objeto del presente andlisis, ya sean masculinos o
femeninos, estdn establecidos en /el mismo lugar: la cizé. De acuerdo con la distincién entre espacio y lugar que
establece de Certeau (1980: 172-173), la cité constituye el lugar estable, fijo, que se convierte en espacio practicado
cuanto se contempla desde su naturaleza dindmica. En este sentido, el espacio practicado, caracterizado por las
relaciones de violencia (fisica y moral) y de discriminacién por sexo, determina el comportamiento de los personajes.
La madre de Magyd y Bija, si quieren evolucionar desde su condicién de mujeres, deben modificar su papel dentro del
espacio practicado, lo que puede conllevar un cambio de lugar. Dicha evolucién a través de la variacién espacial y del
lugar sigue el esquema de desterritorializacion establecido por Deleuze y Guattari (1972; 1980; 1991).

2. EL CONCEPTO DE DESTERRITORIALIZACION SEGUN DELEUZE-GUATTARI

El concepto de desterritorializacion® forma parte de una estructura tripartita elaborada por Gilles Deleuze y Feliz
Guattari, principalmente en una trilogfa de obras: Capitalisme et schizophrénie: Anti-(Edipe (1972), Mille Plateaux
(1980), y Quest-ce que la philosophie? (1980). La primera etapa de dicha estructura es la territorialidad, que los autores
definen como el territorio de partida, caracterizado por fronteras, ya sean administrativas, animales o identitarias
(1991: 66). Afiaden que puede tratarse de un lugar espacial, un espacio identitario, del pensamiento o de signos (1991:
66). Asimismo, estd marcado por los individuos que lo ocupan y se lo apropian a través de signos especificos (Sibertin-
Blanc, 2010: 234). Cualquier movimiento, organizacién o relacién se establece inicialmente dentro de la
territorialidad: “Tout agencement est d’abord territorial” (Deleuze, Guattari, 1980: 629).

Cuando la territorialidad inicial ofrece una situacién insatisfactoria al individuo, este tiene la posibilidad de
abandonarla para buscar otra mejor. Este proceso corresponde a la segunda etapa: la desterritorializacién. Deleuze y
Guattari explican lo siguiente: “Se déterritorialiser, C’est quitter une habitude, une sédentarité. Plus clairement, c’est
échapper 4 une aliénation, a des processus de subjectivation précis” (1972: 162). Deleuze (2007: 43) simboliza el
dinamismo de dicho proceso por la /inea de fuga, que Reberendo (2010) define como la imagen de la totalidad del
movimiento para la escapatoria del individuo dentro del proceso de desterritorializacién. La desterritorializacién es
multiple en tanto que existen varios casos, aunque los principales sean dos.

En primer lugar, existe el caso de desterritorializacién absoluta, que permite al individuo acceder a una nueva tierra
(Reberendo: 2010). La linea de fuga correlativa estd segmentada en etapas positivas, aunque no exentas de obstdculos
que podrian poner en peligro dicho proceso. El segundo caso se produce cuando la linea de fuga sufre catdstrofes que
impiden que el individuo acceda al nuevo lugar: se trata de la desterritorializacion relativa. Dicho proceso acarrea la

! Los “quartiers nord” son una serie de barrios populares en la zona norte de Toulouse.

2 Se ha privilegiado mantener ci#é para conservar todos los matices culturales que expresa este término francés. El término espafiol
correspondiente serfa “barrio marginal de la periferia”.

% Los términos relativos a la estructura tripartita estdn en cursiva la primera vez que se refieren. En sus siguientes apariciones aparecen en
tipografia normal.

_27 —



vuelta parcial a la territorialidad de partida. Es considerada parcial, ya que el proceso de desterritorializacién, por muy
incompleto que sea, y aunque haya sufrido un fracaso (linea de fuga interrumpida), conlleva un aprendizaje y una
evolucién del individuo. En consecuencia, la persona vuelve al territorio de partida, que ya no considera como tal, con
su nueva condicién y percepcién. Dicho de otro modo, el espacio practicado inicial no ha cambiado, pero el
comportamiento del individuo y su visién si. La persona, mediante su evolucién, habrd experimentado cierta
independencia y liberacién con respecto al espacio practicado inicial. Por lo tanto, cualquier caso de
desterritorializacién, ya sea absoluta o relativa, acarrea inexorablemente una reterritorializacién (Aron, 2016: 6). Dicha
evolucién, que acompana a la desterritorializacién, corresponde al proceso de devenir (Deleuze y Guettari, 1972: 8).
Aunque Deleuze y Guattari lo conciban como un cambio dréstico, Frangois Zourabichvili matiza el concepto de
devenir al senalar lo siguiente: “On n’abandonne pas ce qu’on est pour devenir autre chose (imitation, identification),
mais une autre facon de vivre, penser et sentir hante ou s’enveloppe dans la nétre et la fait fuir” (2003: 30). Dicho
matiz parece adecuarse mejor a la presente novela puesto que, ya sea a través de lineas de fuga absolutas o relativas,
todos los personajes analizados experimentan una evolucién diferente. Ambos casos de desterritorializacién -absoluta y
relativa- ponen de manifiesto su cardcter dindmico, un proceso que “nunca es simple, siempre es multiple y
compuesto” (Reberendo: 2010).

La reterritorializacién conforma la tercera y dltima etapa de la estructura tripartita de Deleuze y Guattari. Por un
lado, puede ser una reterritorializacién absoluta cuando el individuo se adapta a un nuevo territorio. Se trata, pues, del
proceso consecuente a la desterritorializacién absoluta y es la culminacién de la linea de fuga absoluta. El individuo se
apropia de esa nueva territorialidad, y cierra exitosamente el proceso de desterritorializacién. Por otro lado, existe la
posibilidad de una reterritorializacion relativa cuando se efectiia un retorno parcial a la territorialidad de partida, como
consecuencia de la desterritorializacién relativa. La estructura tripartita —territorialidad, desterritorializacién y
reterritorializacién— tiene un cardcter universal®, pues se aplica a cualquier situacién que implique un cambio de
espacio practicado y/o de lugar, segin la definicién de Certeau (1980).

3. LOS TRES ESPACIOS DE LA FICCION

El primer lugar destacable es la cité, y se corresponde con la territorialidad de partida de los personajes que la
habitan. Michel de Certeau define el lugar de la manera siguiente:

[Un] ordre (quel qu’il soit) selon lequel des éléments sont distribués dans des rapporss de coexistence. S’y trouve donc exclue la
possibilité, pour deux choses, d'étre a la méme place. La loi du «propre » y régne : les éléments considérés sont les uns & coté des autres,
chacun situé en un endroit «propre » et distinct qu’il définit. Un lieu est donc une configuration instantanée de positions. Il implique
une indication de stabilité (1980: 172-173).

La cité, como lugar fijo y concreto, se divide en dos subterritorios, cada uno de ellos practicado por un colectivo
de personajes. El primero es el hogar de cada familia, un subterritorio interior que parece simbolizar el universo
femenino, pues la madre de Magyd solo aparece en dicho lugar, como se verd a continuacién. El segundo subterritorio,
exterior en este caso, es la calle Raphaél, cuyos representantes son los tres matones -Mounir, Said y Fred le Gitan- que
siembran el terror y no dudan en insultar y agredir a los habitantes. Es un espacio conflictivo donde reina una crisis de
identidad general que se manifiesta en comportamientos neurdticos, casi esquizofrénicos (Cherfi, 2016: 193). La cizé
en su conjunto, aparte de ser un lugar aislado, constituye un espacio cerrado y opresor, donde se ejerce una influencia
negativa sobre los personajes que lo practican. Dicha situacién acarrea una profunda aversion hacia cualquier influencia
gala procedente del exterior y convierte la cizé en un espacio de odio y de hostilidad, donde no llegan los valores de la
democracia (Amelia Valcarcel’, 2004: 10).

* El cardcter universal recuerda al concepto de Monomito de Joseph Campbell (2017), el patrén universal de las aventuras del héroe.
Algunas de las tres etapas y subdivisiones correlativas del Monomito podrian articularse, de alguna manera, con la estructura tripartita de
Deleuze, y formar etapas de otra estructura universal, igualmente aplicable a la novela objeto de estudio del presente articulo. A modo de
ejemplo, Campbell (2017) sefala una situacién inicial comun, la partida, que se materializa en lz lamada de la aventura, en la que el
protagonista sufre una vida insatisfactoria que quiere aniquilar y suplantar por otra, mds auténtica. Dicha primera etapa corresponde al
proceso de desterritorializacién, es decir, cuando el protagonista emprende su partida, tras abandonar su territorio inicial.

> Se trata del prélogo a la edicién espanola del libro Vi putes Ni soumises de Fadéla Amara (2004). En este trabajo, se cita la sexta edicién
espafiola (2018).

- 28 —



El segundo lugar es la sala de teatro, ubicada dentro de la ci#é. Se trata de otro subterritorio interior, que actia
como un espacio-refugio para algunos personajes victimas en la cité que encuentran en el teatro una via de escape. Se
trata principalmente los adolescentes del grupo de teatro y del apoyo escolar: Magyd, Momo, Samir, Bija, Hélene y
Agnes.

El tercer lugar, la ciudad de Toulouse se opone al espacio cerrado de la cizé. Referido como el mundo gaulois,
Toulouse simboliza el territorio nacional, y encarna los valores franceses de igualdad de los derechos rechazados por
una parte de los personajes de la cité (Cherfi, 2016: 42). Sin embargo, algunos personajes con deseo de
desterritorializacién, aunque se muestren reacios a dicho espacio abierto, quieren pertenecerle de alguna manera, como
es el caso de Magyd.

Los espacios frecuentados mantienen entre ellos relaciones excluyentes, al igual que sucede entre ciertos colectivos
de personajes, aunque la presencia de personajes transversales como Magyd, Héleéne y Agnés, que pertenecen a todos
ellos o, por lo menos, pueden llegar a ocupar los tres espacios, sirve de punto de unién y demuestra que, al fin y al
cabo, no son espacios totalmente estancos. Los personajes femeninos de la cizé sufren particularmente en este
microcosmos represor, y si quieren intentar liberarse de la condicién de inferioridad que su género les impone,
necesitan experimentar un proceso de desterritorializacién que las lleve a una reterritorializacién mds préspera para
ellas. Sin embargo, esa dltima ctapa no estd garantizada, y cuando se emprende el proceso de desterritorializacién
tampoco se puede prever el grado de satisfaccién que ofrecerd la reterritorializacién. De esta forma, esta tltima etapa
puede resultar tan injusta como la territorialidad de partida y, hasta que no llegue y se adapte a ella, el personaje no
puede saber si es acogedora o no.

4. LA FIGURA DE LA MADRE

4.1. Una mujer como las demds

El narrador relata que la madre de Magyd se casé a la fuerza a los catorce anos y fue obligada a abandonar su
montana natal de Argelia para reunirse con su marido en Francia. Alli, se siente desamparada al sentirse menos de lo
que ya era (Cherfi, 2016: 47), una emigrante que ni siquiera habla francés. El matrimonio cabilefio funda una familia
de acuerdo con las costumbres ardbigo-musulmanas tradicionales, en los guartiers nord de Toulouse, un enclave aislado
del resto de la vida francesa, en la que se agrupan otras familias de inmigrantes como ellos. La madre aparece siempre
dentro de casa, en los roles tradicionales de ama de casa, esposa y madre, sin poder renunciar a ellos: “Tres vite, elle
avait pleuré de se retrouver moins que ce qu’elle n’était déja, une étrangére sans langue, sans mots et sans parole”
(Cherfi, 2016: 47). Aunque le hubiera gustado tener menos hijos para dedicarse més tiempo a si misma, las tradiciones
le imponen ser madre ante todo (74é ou café, minuto 7). La vida de la madre de Magyd se corresponde con el esquema
de vida tradicional que describe Amara al hablar de su propia familia:

M;i padre tenia una idea bastante sencilla del lugar que le correspondia a cada cual: qué duda cabia de que hombres y mujeres
eran iguales ante la ley, pero los hombres fuera de casa y las mujeres dentro de ella. Esa era su concepcion del mundo heredada de su
educacion cabilia. Una vision muy habitual entre los trabajadores inmigrantes. [...]. Los padres cabilios como é| venian de una
sociedad patriarcal y machista en la que los hombres tenian la obligacion de atender a las necesidades de sus esposas. En cuanto a
estas, tenian que quedarse en casa para educar a su prole. Es decir que habia una especie de reparto del territorio en la pareja: el
hombre se ocupaba de las necesidades econdmicas de la familia trabajando fuera de casa y la mujer se quedaba en el hogar
ocupdndose de los nisios y administrando todo el dmbito doméstico. Las mujeres no ssalian nunca excepto para hacer la compra que ir
a buscar a sus retosios al colegio. Las nirias tenian que seguir su modelo (Amara, 2018: 28-29).

Cherfi esboza las condiciones de algunas mujeres de la cité como un calvario, insistiendo en la violencia conjugal
de algunos maridos sobre su mujer (2016: 110), cuyo mayor ejemplo es la madre de Bija:

[...] sa mére cognée jusque dans la rue par son mari et qui passait son temps a Lexcuser. En quelque sorte une victime avocate
de son bourreau, schéma classique, et nous, pris entre deux feux, devions taire le scandale, toujours taire l'inacceptable, ¢a nous
Sflinguait. Que faire? [...] Dans la cité, les cas étaient légion et nous avions pris le pli, simplement pris le pli, attendant de pied ferme
des jours meilleurs » (Cherfi, 2016 : 121).

Las condiciones de vida de las mujeres descritas por Cherfi se corresponden a la situacién expuesta por Fadela
Amara:

—-29



Ms alld del desempleo que afecta mds duramente a los jovenes de las barriadas obreras, de la pobreza que padecen las familias,
cualquiera que sea su origen, de la exclusion cultural y politica que margina a sus habitantes, de las discriminaciones de las que
diariamente son victimas los jovenes procedentes de la inmigracion, de las formas de violencia que se dan en las en los barrios
abandonados a su suerte, los suburbios estdn viviendo una lenta degradacion social, una lenta deriva hacia el gueto, que ya se ha
cobrado sus primeras victimas: las chicas. [...] Toda una serie de humillaciones y de obligaciones socavan ya la vida diaria de estas
mugjeres (Amara, 2018: 22-23).

4.2. Una madre diferente

La madre, sin embargo, parece distinguirse de las demds mujeres por su intransigencia hacia la educacién
académica de sus hijos. Da mucha importancia a su escolaridad y los anima a que sean instruidos para adquirir un
buen estatus profesional (Cherfi, 2016: 163). A diferencia de otras madres desamparadas que abandonan a sus hijos a
su suerte por las calles de la ¢/#é, ella transmite a Magyd el valor de estudiar, para preservarlo de la delincuencia y del
fracaso escolar. Incluso se opone a que abandone los estudios por el futbol, como suelen hacerlo la mayoria de los
jévenes de su edad:

Il ny a rien de plus stupide que de courir derriére une balle qu’il faur domestiquer avec ses pieds. Un ballon, ¢a raméne
Vintelligence au plus bas du corps dans ce qu'il a de plus laid, les pieds. C'est avec sa téte qu'on devient un homme, on la remplit
d'abord et la vie mon fils r apparaitra comme du miel. Mon fils, ce n'est pas bien de se servir de ses pieds (Cherfi, 2016: 14).

Cuando Magyd tiene 13 afios, su madre elabora un dosier médico para impedir que curse la formacién
profesional como la mayorfa de los jévenes de la cizé (Cherfi, 2016: 40). Ella es consciente de las capacidades
intelectuales de su hijo y prefiere que siga estudiando una carrera general en el instituto para sacarse un titulo, una
trayectoria poco frecuente segtiin Cyprien Avenel al sefalar que, en la década de los noventa, un 39% de estos jévenes
no sacan ningun titulo al terminar los estudios (2009:37). Ademds, se las ingenia para que su hijo pueda estudiar el
baccalauréat® en buenas condiciones: no duda en desalojar a sus otros hijos para dejarle un espacio de trabajo en casa
(Cherfi, 2016: 169), y hasta vende sus joyas para financiarle clases particulares (Cherfi, 2016: 84). Asi, la madre forma
parte de la categoria de familias argelinas inmigrantes de las ¢i#é que apoyan a sus hijos en sus estudios, de cara a su
ascenso social, que Emmanuelle Santelli define de la manera siguiente: “[...] leffort de la famille s’est concentré sur
Iécole, sur acces aux diplomes. Ils ont donc bénéficié d’un soutien de leur famille avant leur parcours professionnel”
(Santelli, 2002).

Se desmarca también de las demds madres al exhibir los boletines de notas de Magyd por el barrio, porque estd
orgullosa de su hijo y presume de la educacién que le ha dado. Del mismo modo, serd la primera madre de la cité en
tener un hijo que apruebe el bachiller y, durante la fiesta de graduacién organizada en casa, le pide que se deje ver para
que las demds madres le tengan envidia y se pongan celosas: “Montre-toi, imbécile, je veux qu’elles en pleurent des
larmes de semoule” (Cherfi, 2016: 243). Esta celebracidn constituye el paroxismo de la individualizacién de la madre,
y su momento de gloria: “je voulais que ce spectacle dure, que maman profite d’'un moment de gloire qui était le sien,
moi javais depuis mes années de lycée relativisé 'intérét d’un tel diplome” (Cherfi, 2016: 212).

El excesivo control materno modela el comportamiento de Magyd, que se queja de haber sido demasiado
mimado, y haberse convertido en un nifio bien educado y aborrecido por los demds: “dans les cités ¢a ramollit 'ame,
ca vous fait poli, poete et merdeux, détesté de la bande” (Cherfi, 2016: 13). Segin Magyd, esta sobreproteccién
materna lo ha transformado profundamente: “J’ai fini mou et docile a I'injonction d’apprendre. Elle [sa mére] a écarté
tant d’obstacles que j’ai cédé a 'évidence du droit chemin. Je suis entré dans ses ordres et dans le rang, mais bizarre, en
intégrer un c’érait quitter Pautre. Celui de mes copains manouches qui conjuguaient tout a la premiére personne du
pluriel” (Cherfi, 2016: 25).

Por otro lado, la madre aparece como un personaje subversivo porque es la tinica mujer que no atiza la relacién
dicotémica entre los habitantes de la ¢/#é referidos como las victimas frente a los galos del mundo exterior, presentados

¢ Por las mismas razones que cité, conservamos el término baccalauréat, que aparece también en el texto como bac. Es el examen que se
realiza a finales del dltimo curso de la educacién secundaria (curso de ferminale, equivalente al segundo curso de bachillerato) y constituye
el prerrequisito para poder ingresar en estudios superiores. El equivalente espanol es la selectividad.

—30 -



como los verdugos. Ella estd al margen de esta polarizacién que vertebra toda la obra. Ninguna intervencidn suya
manifiesta odio o aversién hacia los franceses referidos como /los galos. Es miés, su actitud parece ir en la direccién
contraria, pues quiere que su hijo sea un hombre diferente y no uno més. Ella no quiere que su hijo forme parte de este
antagonismo social y es consciente de que la educacién que le inculcada, se refleja en su comportamiento ejemplar, asi
como en sus éxitos escolares, y permitird a Magyd experimentar una desterritorializacién absoluta. La tnica hostilidad,
que en realidad es un temor personal, aparece cuando Francois Mitterrand gana las elecciones presidenciales de 1981:
el pdnico cunde entre los argelinos adultos que se sienten amenazados por su posible expulsion al acordarse del pasado
de dicho politico, cuando el entonces ministro de la Justicia durante la guerra de Argelia se negé a indultar a algunos
miembros del FLN (Front de Libération Nationale”) condenados a muerte (Cherfi, 2016: 60).

En definitiva, la madre participa en la evolucién de su hijo, y hasta se puede considerar que, sin su actuacidn,
Magyd no habria conocido dicho destino. Por lo tanto, la madre podria corresponderse con lo que senala Carbellada
en la novela naturalista como la mirada de un individuo diferente que propone las formas de resolucién del problema
(2011: 2). La forma elegida por la madre es claramente la educacién inculcada a su hijo, decisiva para su destino.

4.3. Escapar a un destino convencional

A pesar de esta relativa transgresion, la madre siempre aparece dentro del hogar asumiendo los roles femeninos
impuestos por el peso de la tradicidn. Su tnica aparicién fuera de casa se produce cuando Magyd vuelve a la ci#é con el
titulo de bachillerato: el hijo aparece como el hombre providencial ilustrado, regresa entre las aclamaciones de los
habitantes, mientras lo espera la madre, erguida y orgullosa, al final de la calle Raphaél, con todas las miradas de los
vecinos puestas en ella. Se trata de una teatralizacién cuyo objetivo es glorificar a ambos personajes, como si fuera un
momento culminante en su existencia, un punto de no retorno con respecto a su condicién anterior: la madre, al salir
del hogar, emprenderia simbdlicamente su propia emancipacién gracias al éxito de su hijo (Cherfi, 2016: 211), y
abandonaria la territorialidad de partida. Sin embargo, ella es consciente de que su evolucidn estd sujeta al triunfo de su
hijo y no a su actuacién propia. Por eso lo aposté todo por Magyd, pues vefa en él la posibilidad de una relativa
evolucién personal. Cuando nacié su hijo, ella lo considerd desde el principio como el hijo elegido, que llegé a su vida
cuando ella estaba preparada para intentar evolucionar:

Elle m’avait choisi moi parce qu'elle était préte. J'étais simplement arrivé a Uheure du rendez-vous, pas une minute avant ni
une aprés. Ce n'était pas une coquetterie. [...] Elle ne m'avair pas sélectionné au gré des humeurs ou en fonction de la largeur du
crine. Juste, javais débarqué au moment de la synthése. Aprés qu'elle eut réuni une Somme incalculable d'additions qui ouvraient &
de possibles conquétes. [ arrivais au moment propice. Les femmes ont leur moment, des moments musclés, elles se sentent prétes ce jour-
la et pas un autre. Elles se sentent disponibles i des résolutions vitales. Des fois jamais (Cherfi, 2016: 236-237).

De la misma manera que la madre intenta ayudar a su hijo labrdndole un futuro distinto, Magyd participa en la
evolucién de su madre, aunque sin saber realmente como ayudarla:

Bien siir je sentais dans mon ventre qu’il s’ agissait de sauver ma mére, mais la sauver de quoi au juste ? Cétait flou. Elle-méme
ne me dessinait rien de précis. Ne savait pas ce qu elle attendait d’elle, ni ce qu’elle attendair de moi. Juste lidée d'une frustration qui
lui bouffait les tripes. Elle ignorait ce qu elle était en droit d'exiger des autorités pédagogues ou répressives (Cherfi, 2016 : 29).

Sin embargo, Magyd es consciente de que el intento de emancipacién de su madre estd perdido de antemano, y
que la tnica lucha posible es la suya. La madre tampoco estd realmente convencida de la viabilidad de su propia
emancipacidn a través de la de su hijo. Cuando Magyd le advierte que corre el riesgo de eclipsarla y convertirse en su
peor enemigo, ella, consciente de su propio destino desde el principio, le responde: «sois mon ennemi, mais sois»
(Cherfi, 2016: 29). En definitiva, ella no busca cambiar el punto de ruptura de su linea de fuga, sino que se conforma
con el triunfo de su hijo, al que ella ha contribuido. La madre solo quiere romper la tradicién para que su hijo tenga
un destino diferente, y es consciente de que, en el fondo, ella no podrd emanciparse. Como mujer musulmana casada,
sometida a su marido y a su violencia (Cherfi, 2016: 87), no podrd liberarse del peso de las tradiciones, ni de la
dominacién masculina. En este sentido, Amara sefiala que los patrones sociales establecidos en este colectivo de
individuos estdn muy arraigados, y no pueden cambiar ficilmente, como lo ilustra con la posibilidad de la mujer de

7 Creada en 1954, esta agrupacién de movimientos nacionalistas argelinos dirigié una lucha armada (Ejército de Liberacién Nacional)
contra el imperio colonial francés para obtener la independencia de Argelia.

—31 -



trabajar fuera del hogar: “Mi padre jamds habria consentido que su mujer trabajara, lo habria sentido como una
incapacidad personal para mantener a su familia, un cuestionamiento de su lugar como cabeza de familia. Y ademis
estaba el ‘qué dirdn’, la mirada de los demds, el ‘tribunal social”” (Cherfi, 2018: 29).

El intento de emancipacién femenina estd condenado al fracaso ya que, por mucho que busque glorificarse a
través del triunfo de su hijo -un triunfo relativo, un simple bac segin Magyd-, ella permanecerd a la sombra de un
hombre. En este sentido, el hijo perpettia el modelo machista existente, que se traduce en la novela por una inversién
de la situacién: cuando estd a punto de graduarse en el instituto, Magyd cambia de actitud, pasa de ser el hijo décil y
cumplidor al hijo que empieza a ejercer su autoridad sobre su madre. Concretamente, Magyd aprovecha la situacién
que le confiere potestad -estudiar el bac- para manipular a su madre porque €l sabe que ahora tiene control sobre ella:

Cérair ainsi comme un jeu déchecs, je la lui jouais chantage au bac, elle fulminair. [...] Ca sonnair comme Uheure des
vengeances et j érais décidé a lui faire payer le prix de tous les matches de foot qui m'éraient passés sous le nez, toutes les sorties & la
plage, toutes les filles qui me disaient “ dommage, tchao I”. Tous les plaisirs qui m'avaient été longtemps interdits. Consciente de la
partie d'échecs qui se jouait, elle acceptait de perdre par avance et rangeait ses griffes. Moi, j abusais et m'entendais au fond de ma
calotte cranienne ; “échec et mat, la vieille ! ” Des fois des: “Prends ca dans ta gueule” (Cherfi, 2016: 168-169).

En definitiva, los papeles de la madre y de Magyd se invierten, ya que si bien la madre, con la autoridad y
legitimidad que le confiere su papel de madre sobre la educacién de su hijo, lo obligaba a estudiar y le prohibia ciertas
actividades, su hijo, cuando se libera de dicha dominacién gracias al pretexto del bachillerato, empieza a ejercer su
dominacién incipiente sobre su madre, y esta se vuelve mds décil con él. Dicha dominacién se manifiesta de forma
infantil, tefiida de chantaje y venganza, propia de un adolescente que no quiere hacerle dafio a su madre sino afirmar
su superioridad naciente sobre ella. Sin embargo, la madre parece fomentar dicha nueva dominacién masculina sobre
ella al decirle a su hijo que ella quiere ser su esclava: “Si tu as le bac, je serai ton esclave, tu pourras tout me demander”
(Cherfi, 2016: 205). Parece que cuando ve la posibilidad de evolucionar gracias a su hijo, le indica que desea ser su
esclava, como si su cambio personal fuera posible solo a través de la autoridad de un hombre.

En definitiva, el comportamiento de la madre estd determinado por su entorno, y recuerda a los personajes de las
novelas naturalistas, que Carbellada define como individuos sin libertad, determinados por el entorno y contenidos por
ataduras (2011: 2). De todas las formas de resolucién del problema a partir de grandes transformaciones individuales
sefaladas por Carbellada (2011: 2), ninguna se ajusta a la situacién de la madre. Ella es victima del fatalismo y no
puede cambiar la terricorialidad de partida que ve reforzada la dominacién masculina por el fracaso de su intento de
emancipacién. De hecho, la madre no se emancipa, sino que evoluciona dentro de los limites de los roles establecidos
por dicha territorialidad de partida. Permite que su hijo acceda a una desterritorializacién absoluta: después de la
obtencién del bachillerato, y gracias a la parte gala que ha ido desarrollando, abandona la ¢i#é para emprender una gira
musical junto con unos amigos del instituto recién graduados. La reterritorializacién absoluta le ofrece al protagonista
una situacién que supera sus expectativas, ya que se volvié el mismo y accedid a su codiciada parte gala:

On est montés un matin dans une estafette, je n'en suis plus jamais redescendu. Les tournées en entrainant d'autres, je n'ai plus
Jjamais été le scribe du quartier, le poéte des unes, 'écrivain public des autres, le lettré de ma mére ou le scribouillard de la plébe. [...]
Jje suis devenu «moi ». [...] Jai fait de mon fardeau des ailes, de mes blessures un bouclier, de mes felures identitaires deux richesse
dans lesquelles s'est engouffrée la seule idée qui vaille, ['universel. En devenant Magyd, jai juste récupéré ma part de Gaulois (Cherfi,

q 24 q gya, ] atj
2016: 258-259).

La madre, por su parte, accede a una reterritorializacion relativa ya que no abandona la ¢i#é y tampoco vuelve a la
territorialidad de partida ya que su devenir, en el sentido que le atribuye Deleuze, ha cambiado. En efecto, adopta otra
manera de pensar y otro comportamiento porque ha tenido una experiencia que la distingue de los demds. El ascenso
social que experimenta su hijo le ofrece inevitablemente a la madre la posibilidad de evolucionar también a nivel social,
aunque siga en el mismo espacio practicado.

5. LAS ADOLESCENTES

5.1. Las adolescentes y su territorialidad de partida

Gran parte de la inmigracién de segunda generacién, nacida en Francia, vive en la cizé. Esta juventud es, por
tanto, ciudadana francesa, aunque exhiba sus raices drabes y su religién musulmana, una mezcla, como lo senala el

— 32—



autor, que le genera un conflicto de identidad sin precedentes. Como senalan Bancel, Blanchard y Lemaire (2005),
dicha generacién sufre una crisis de identidad mdltiple, pues busca una identidad individual, y otra colectiva, que le
permita tener una identidad nacional. Este grupo de adolescentes es de nacionalidad francesa, aunque no se sienta
realmente francés. La mayoria rechaza una parte de esa identidad, que considera su enemiga al reivindicar sus origenes
magrebies, que tampoco asume completamente. Estd atrapado entre dos identidades, lo que le genera muchos
conflictos interiores, como sefiala Magyd: “Est-ce qu'on était si peu Francais? On parlait des Francais comme les
Frangais parlent des Martiens... [...] On se prétendait frangais mais on disait ‘eux’. [...] Mais est-ce qu’on est pas nous
de putains de Frangais?” (Cherfi, 2016: 127). El momento culminante de dicha crisis se produce cuando los
adolescentes acuden a la audicién de Momo y Bija en el teatro del centro de Toulouse y Magyd se pone a reflexionar
sobre su sentimiento de pertenencia a dicho lugar: “Chez nous, chez vous, barbouillés du cerveau et jusqua
aujourd’hui dans quel “nous” est-ce que je m’intégre moi, et & quel ‘vous’ jappartiens? Ol m’inclure, ot m’exclure ?
Ai-je donné mon accord pour appartenir a 'un ou a lautre ?“ (Cherfi, 2016: 181). Esa crisis de identidad, alimentada
por el peso de la religion y las cortapisas de las tradiciones culturales, también provoca violencia, tanto fisica como
psicolégica, de unos jévenes de la cizé que la ejercen sobre ciertos y ciertas adolescentes. Mounir representa el mejor
ejemplo de la encarnacién de dicha violencia. Es un personaje lleno de odio, que rechaza sus propias identidades: “je
m’en bats les couilles de I’Algérie, moi! [...] Tu vois, moi, les Francais je peux pas les dicave (respirer), je te dis pas les
Frangaises, a part les baiser, frere, elle sont pas fiables, 4 la premiere occase elles te font manger du halouf...“ (Cherfi,
2016: 75).

En este grupo se encuentran varias adolescentes, que se crian en las condiciones que ofrece la territorialidad de
partida -la educacién conservadora, el peso de la religién y las tradiciones 4rabes, la violencia contra las mujeres- y las
condenan, desde la infancia, a reproducir exactamente el mismo patrén que sus madres, como sefiala Magyd al afirmar
que las jovenes le recuerdan a las madres: “ces femmes bafouées, réduites dans I'acceptation du pire® (Cherfi, 2016:
191). El autor insiste en el hecho de que se les prohibe salir y que sus hermanos mayores y primos ponen muchas trabas a
su libertad (Cherfi, 2016: 42). Asimismo, las chicas no pueden entretenerse mucho jugando: “Les filles qui jouaient entre
elles un court moment entre la vaisselle et les graines de semoule 4 gonfler” (Cherfi, 2016: 13), es decir, sin abandonar
sus roles femeninos. Sobre ellas se ejerce todo tipo de violencia: la psicoldgica -“elles en bavaient, d’étre traitées comme
des immatures, des servantes ou, pire, des dangers pour linstitution masculine (Cherfi, 2016: 204)-, unida a una
fuerte violencia fisica, a la que las chicas no oponen ninguna resistencia: “faut bien qu’on nous dresse car on part de

travers” (Cherfi, 2016: 15).
5.2. Las adolescentes y la sala de teatro

Las adolescentes, cuando se les permite salir de casa, acuden al teatro. Dicho lugar tiene una doble funcién, la de
ayudar con los deberes a la juventud que sufre fracaso escolar, y la de taller de teatro: “un lieu de vie ou tenter
Pinitiation au plaisir d’apprendre, a celui de se retrouver dans des pratiques d’expression corporelle (...) ou artistiques®
(Cherfi, 2016: 97). Magyd es el lider de este lugar, escribe las obras de teatro y supervisa a los voluntarios que ayudan
con los deberes. Cuenta con el apoyo de Momo y Samir, sus dos acélitos, asi como el de Hélene y Agneés, dos chicas
francesas muy unidas al grupo de adolescentes. Este pequefio equipo improvisado de profesorado y animacién del
barrio pone sus diversos conocimientos y habilidades al servicio de quienes los necesiten.

Este lugar representa un refugio donde se establece el respeto y se acepta la diversidad de género, un lugar propicio
para la evasién y el entretenimiento, en las antipodas de la cizé. Alli se aplican las reglas de Magyd, benévolas y basadas
en cierta libertad, lejos de las de los matones de la cié. La prictica del teatro permite a la juventud exteriorizar:
“assouvir un je-ne-sais-quoi de sa névrose et de leur quéte identitaire” (Cherfi, 2016: 41). En la sala de teatro, las chicas
pueden abandonar, por un breve momento, sus roles impuestos y actuar con mayor libertad en las obras de teatro. A
modo de ejemplo, pueden imitar a los matones de la calle Raphaél para denunciar su comportamiento - “Ne ris pas
connasse, on dirait une pute, allez rentre!” (Cherfi, 2016: 171)-, se imitan entre si, desaffan la prohibicién al
interpretar un papel del sexo opuesto o, mds adn, al ridiculizar la religién.

Las chicas acuden a este lugar dos o tres veces por semana, acompafadas por Magyd. Se les permite salir con él
porque se ha ganado la confianza de las familias, y la obtencién del bachillerato le proporciona mayor legitimidad
(Cherfi, 2016: 204). Por lo tanto, las chicas siempre permanecen bajo la autoridad de un varén: cuando no estdn bajo el
control de un padre,hermano o primo, salen bajo la proteccién de Magyd.

Bija, la hermana pequefia de Mounir, es un ejemplo de esas chicas que quieren liberarse de las imposiciones

_33_



socioculturales. Bija, al igual que la madre de Magyd, se distingue de las demds por su cardcter desacorde. A pesar de que
sus padres son muy estrictos, no se abstiene de ninguna locura y tiene el valor de enfrentarse a sus hermanos para salir
con sus amigos y amigas. En varias ocasiones, sefiala su deseo de cambiar y de ignorar las consecuencias de sus actos de
desobediencia: “bifurquer, de casser un itinéraire tout tracé, d’en finir avec sa peur d’Arabe” (Cherfi, 2016: 60). A
través de su papel como Antigona en la audicién de Momo, ella quiere demostrarse a si misma que puede ser una persona
diferente, aunque sin saber realmente qué persona (Cherfi, 2016: 191). Por lo tanto, la cultura, simbolizada por el teatro,
constituye una de las desterritorializaciones que podria sacar a Bija de la situacién insatisfactoria que vive.

5.3. Una emancipacién imposible

Bija, al igual que la madre de Magyd, representa el fracaso del intento de emancipacién femenina y el fatalismo al
que estdn abocadas la mayoria de las mujeres de la ¢/#é. En un momento, Bija estd leyendo Veinticuatro horas en la vida
de una mugjer, de Zweig (1927), un libro prestado por Magyd, que narra la vida de una mujer burguesa que vive en la
opulencia y decide dejarlo todo para vivir una loca historia de amor que solo durard veinticuatro horas. Al acabar la
lectura, Nacer, su hermano mayor, y su padre la golpean, pues temen que las nifias aprendan demasiado a través de la
lectura. Segun ellos, las nifas podrian desestabilizar las tradiciones machistas, el peso de los hombres sobre las mujeres
y la religién que estos utilizan para dominarlas (Cherfi, 2016: 45). Esa escena violenta contra ella es una advertencia de
sus maltratadores para disuadirla de liberarse de su estado de sumisién. Es, de hecho, el primer aviso del fracaso de su
intento de emancipacién y el primer punto de ruptura de la linea de fuga. Por otro lado, cuando Bija fracasa en la
audicién, Momo la abofetea. Esta agresién es otra advertencia que acaba con su intento de emancipacién y constituye
el segundo punto de ruptura de la /inea de fuga. Bija no se desmorona ante este fracaso, ya que ella misma afirma que
conocfa de antemano su destino: “clle aurait ajouté qu’elle vivait dans un trou noir et qu’elle cherchait  sa fagon un
peu de lumiere, mais que voila qu’elle était arabe et que pour les filles arabes, ¢a finissait toujours mal, parce quen
réalité elles n’ont aucun choix” (Cherfi, 2016: 166-167). Ella ya prevefa que serfa una victima de la fatalidad, lo que
recuerda, una vez mds el determinismo del naturalismo. En realidad, no creia en su propia emancipacién, estaba
convencida desde el principio de que se trataba de una emancipacion simulada a través de la ficcién del teatro, el tinico
camino posible para la emancipacién de estas chicas, un ideal de emancipacién, un juego, circunscrito al espacio de
refugio emocional que constituye el teatro: “Ce défouloir n’était certes que des moments de scéne jouées, mais ‘c’était
déja ¢a”” (Cherfi, 2016: 172). Su pasividad ante la bofetada de Momo tras la audicién pone en evidencia su
resignacién. Las jévenes representadas en la novela acepran en silencio la violencia, la ven como actos de un atavismo
cultural ineludible. En consecuencia, Bija no intenta luchar contra la desterritorializacién relativa.

Las chicas no salen de la ¢i#é, pero sin duda evolucionan gracias a la experiencia que tienen: forman parte de una
generacién distinta de la de sus padres y ademds son francesas, por lo que conocen otra realidad que les permite tener
otra percepcién: estdn mds conectadas con el mundo francés, gracias al idioma, la escolarizacién y sus amistades. Todo
ello implica que, si son madres, podrdn intentar transmitir otros valores a sus hijos e hijas porque habrd germinado en
ellas una nueva conciencia. Este cambio de paradigma reflejard el devenir correlativo a su proceso de
desterritorializacidn y reterritorializacién relativas.

La aceptacién de la fatalidad se inscribe también en el yugo que la ci#é supone para los personajes. La violencia, el
analfabetismo, un nivel cultural muy pobre, la falta de dominio de la lengua francesa, la omnipresente crisis de
identidad y el peso aplastante de la religién, la falta de espiritu critico, asi como la mediocridad son factores que las
privan de los medios intelectuales necesarios para emanciparse verdaderamente. Estdn desarmadas ante la posibilidad de
cambio porque en este tipo de situaciones, les falta el instinto que impulsa al individuo a seguir adelante, a menos que se
le tienda una mano. Asi, cuando Hélene y Agnés quieren ayudar a las chicas, estas replican que, por ser chicas de su
condicién, no pueden cambiar, mientras que Héléne y Agnés no sufren esos problemas al ser francesas (Cherfi, 2016:
103). Conciben su identidad de adolescentes ardbigo-musulmanas como un callején sin salida, un horizonte
insuperable, en lugar de contemplar una posible escapatoria. Da la impresién de que su individualidad desaparece en
favor de lo colectivo, porque las chicas son siempre percibidas como un grupo, aboliendo toda singularidad, como si se
impusieran individualmente un destino comun.

La audicién transcurre en un teatro del centro de la ciudad de Toulouse, un lugar que resulta hostil para las y los
adolescentes de la cizé, puesto que una vez alli, se dan cuenta de que es un mundo al que no pertenecen: “tout nous
excluait, on n’était pas chez nous» / «nous n’étions plus quartier Nord, ici c’était la France” (Cherfi, 2016: 180). El
decorado del teatro y las diversas efigies del patrimonio francés les recuerdan su falta de raices francesas (Cherfi, 2016:

— 34—



182). La ausencia de puntos de referencia es evidente cuando las y los jévenes, al sentirse como parias fuera de su
territorio, reafirman su identidad animando a Momo y Bija a gritos: “Quartiers nord, quartiers nord !” (Cherfi, 2016:
180). En lugar de apoyarse individualmente, como hace el resto del puablico con los demds candidatos, la juventud de
la c¢ité se identifica con su territorio y se une como colectivo para oponerse con fuerza a quienes ven como enemigos:
“putains de Blancs, putains de blonds toujours a nous barrer la route de la gloire !” (Cherfi, 2016: 177). Reivindicar su
pertenencia a un territorio, la cité, que también es un territorio francés, es su forma de legitimar su presencia en el
centro de la ciudad.

Cuando ensayan en la sala de teatro de la cizé, Momo y Bija estdn en su elemento, y se sienten casi invencibles. Sus
amistades nedfitas los halagan y confian en que van a tener mucho éxito durante la audicién. Sin embargo, el espacio
exterior (Toulouse) les inflige cierta violencia, ya que los devuelve a la dura realidad, haciéndoles ver que su integracién no
va a ser factible en esas condiciones. Al respecto, Magyd sefiala en la audicién : “Il aurait fallu que ¢a se passe chez nous en
banlicue, au milieu du linge étendu, de 'odeur et du bruit” (Cherfi, 2016: 181), aludiendo a la intervencién medidtica
de Jacques Chirac del 16 de junio de 19918. El teatro de Toulouse como espacio de actuacién ya presagiaba el intento
idealizado de emancipacién. El encuentro de los dos espacios -la c¢i#é inclusiva para las y los jévenes, y Toulouse que
excluye- es imposible, lo que refleja la complejidad de pertenecer a ambos. Cuando ensayan en la ci#é, las y los jévenes
creen ingeniosamente que su integracion va a producirse ficilmente: “tout’facon, la France bouge, c’est pas du calcul,
elle a envie d’assurer sa part métisse” (Cherfi, 2016: 152), pero el cambio no va a darse tan pronto porque la realidad es
otra y plantea cuestiones complejas de integracién, identidad y sentido de pertenencia, que no pueden resolverse con
diligencia. Magyd se da cuenta de esta realidad al acudir a la audicién:

Mais qu'est-ce qu'on avair cru ? Qu'on allait nous glisser un tapis rouge sous les pompes, qu'on nous souhaiterait la bienvenue,
sans doute nous offrir un rafraichissement, nous remercier d étre la, nous demander si tout allait bien ? D oix qu'on sortait pour s étre
Jait un film pareil, dun hépital psychiatrique, d’un songe, d’une nuit infinie, d’une grotte des siécles o on tournait le dos a la
lumiére ayant pris des ombres pour la réalizé ? (Cherfi, 2016: 179).

Por su parte, Hélene sostiene que la eleccién de Frangois Mitterrand aportard una solucién inmediata y eficaz al
naturalizar a la juventud procedente de la inmigracién, como si se tratase de un problema puramente administrativo. La
reaccién de las jévenes demuestra que ven incompatible esa naturalizacién con su verdadera identidad:

- Giscard’ est cuit, vous allez toutes étre naturalisées.

Ma seeur, estomaquée, a fait :

- On va devenir frangaises ? Hooo ! Mon pére y va pas aimer, déja qu’il a perdu quatre fréres pendant la guerre ! Moi je reste
arabe, je t avertis j ai pas envie qu’y me coupe la téte, francaise ? T'es folle !

Et puis Fouzia d'en rajouter une louche :

- Moi aussi mon pére y me tue, en plus c'est hrrdam

- Cest quoi, c'est hrrdam ? a fait Héléne.

- Eb ben c'est péché.. . les Frangais y mangent du porc (Cherfi, 2016: 101).

El didlogo sigue con Hélene expresando su opinién sobre el matrimonio de conveniencia al que estardn forzadas
las adolescentes de la cizé (Cherfi, 2016: 102). Héléne dice que ella prefiere no casarse nunca si no encuentra a la
persona que quiera de verdad. Las adolescentes reaccionan con estupor:

- Et si tu le trouves jamais [le prince charmant] ?

- Ben ¢a sera jamais.

- Quoi ? t'es folle ! Nous faut qu'on le trouve et fissa.
- Sinon ?

8 Jacques Chirac, del partido politico Rassemblement pour la République (R.P.R.), fue el presidente de la Republica Francesa de 1995 a
2007, como sucesor de Francois Mitterrand. En su intervencién medidtica del 16 de junio de 1991, el presidente Chirac describié
despectivamente la forma de vida de las y los inmigrantes residentes en las ci#és insistiendo en «le bruit et l'odeur» (el ruido y el olor), que
molestaban a la clase trabajadora francesa que convivia con ellos: https://www.youtube.com/watch?v=4BxaVduOhqU. Magyd Cherfi, es

también cantante y escribié en 1996 con su grupo musical Zebda la cancién «Le bruit et 'odeur» para denunciar dicha intervencion:
https://www.youtube.com/watch?v=rbXUIkYOwI8.
? Valéry Giscard d’Estaing fue presidente de la Republica Francesa de 1974 a 1981.

_35_




- On se marie quand méme.

- Clest dommage

- Quoi dommage ?

- Ben de ne pas profiter de la vie, de son corps, détre libre.

- D'étre libre ! Mais on est des filles, comment tu veux étre libre ?
- Moi je suis libre !

- Mais c'est ce qu'on te dit ! T'es Frangaise !

- Devenez-le.

- On lest déja ?

- Ben alors ?

- Frangaises légalement, pas moralement.

- Clest quoi ¢a ?

- Pour les papiers ! Mais au fond on est arabes.

- Soyez frangaises au fond !

- Tu comprends rien ! T'as qu'és te convertir, toi ! (Cherfi, 2016: 102-103).

La cuestién de la integracién se aborda aqui desdela brecha existente entre ser francés o francesa desde el punto de
vista administrativo y el sentimiento de serlo realmente. La mentalidad cerrada, la falta de empatia y de racionalidad se
aprecia en esas jovenes francesas de origen ardbigo-musulmdn en busca de una identidad. Ellas mismas son conscientes,
desde el principio, de la imposibilidad de su propia emancipacién. Aunque frecuentan los tres espacios identificados
anteriormente, las adolescentes solo pertenecen al de la ¢i#é y la sala de teatro, por lo que estdn condenadas a una
desterritorializacién relativa y a seguir en su territorialidad de partida. Algunos adolescentes también se dan cuenta de
la fatalidad de losdestinos impuestos a estas chicas. Por un lado, son los que acceden a la desterritorializacién absoluta.
Es el caso de Magyd, que quisiera ser el salvador de todas ellas, pero es consciente de que se trata de una empresa
titdnica: “[c’est comme] colmater la fuite d’'un paquebot géant” (Cherfi, 2016: 196). También sabe perfectamente que
van a fracasar: “elles ont perdu d’avance, [...] elles sont tenues a la gorge. [...] Avec nous, elles s’offrent juste un sursis.
N’essayons pas de voir plus loin. Elles savent que c’est mort pour elles et on le sait aussi, profitons du sursis moi j’irai
pas au-deld” (Cherfi, 2016: 50). Agnés es muy licida y cuando es consciente de que todos sus esfuerzos se han agotado,
decide centrarse en el futuro de quienes lo tienen: “on est arrivés au bout, tu [Magyd] vas pas jouer au sauveur toute ta
vie, faut que tu te concentres sur toi. L’année prochaine t’as la fac, et moi aussi d’ailleurs” (Cherfi, 2016: 230). Por
otro lado, Momo parece ser el que mejor entiende la complejidad de todos los desafios al afirmar que estas chicas han
estado condenadas desde el principio y que el cambio social que esperan tardard en producirse: “Hé mais C’est pas des
Frangaises [...] mais tu crois quoi? Que tu vas les changer ? Qu’elles vont s’émanciper sur une pi¢ce de Moliere ? [...]
On est 1, on passe du bon temps mais on ne va pas changer deux mille ans de tradition, si on bouge un tout petit peu
les lignes ce sera bien. C’est toute mon ambition & moi [...]” (Cherfi, 2016: 158).

6. CONCLUSIONES

Los personajes femeninos de la ci#é, la madre de Magyd y las jovenes adolescentes de origen ardbigo-musulmadn,
fracasan en su intento de emancipacidén y son victimas del fatalismo. Las caracteristicas que definen la territorialidad de
partida -la sociedad machista, la crisis de identidad, laviolencia, el peso de la religién musulmana, las tradiciones drabes y
la cité como lugar y espacio a puerta cerrada- son los factores responsables de la imposibilidad de transgredir su
condicién impuesta. Los espacios determinan el comportamiento de los individuos y los espacios se oponen y excluyen
entresi para reflejar la complejidad de la identidad y la integracién problemdtica de estos individuos. Los personajes
femeninos analizados son conscientes de los limites de su pertenencia a determinados espacios y aceptan su fatalidad.
Frente a la aparente inercia de la situacién -la desterritorializacién relativa-, existe una posible evolucién, aunque
menor, en estos personajes: la madre tiene la satisfaccién de haber triunfado como tal gracias al éxito de su hijo, que en
parte se debe a ella. Se distingue de las demds en su papel de madre por haber hecho posible la desterritorializacién
absoluta de su hijo, que se materializa en un ascenso social. Asimismo, las chicas evolucionan porque experimentan una
nueva realidad y tratardn, en la medida de sus posibilidades, de no reproducir los mismos patrones que la generacién
anterior. Esta lenta evolucidn refleja la dificultad que tienen las mujeres para liberarse del dominio de los espacios sobre
ellas. Es un cambio lento que tomard varias generaciones. Algunos personajes representan esa esperanza de evolucion
social: Magyd es el primer bachiller de la ci#é y un trdnsfuga de la clase social, un caso andlogo al de Annie Ernaux en su dia
(Ernaux, 1997) y Edouard Louis (Louis, 2014); Momo trastoca simbélicamente los c6digos establecidos al besar a Bija

— 36—



en la boca (un acto inaudito en la cizé) y se disculpa por haberla abofeteado tras la audicién fallida. Estos
comportamientos masculinos demuestran que la situacién en la territorialidad de partida va a evolucionar a través de
las nuevas generaciones, que intentardn no repetir los patrones familiares.

7. BIBLIOGRAFIA

ARON, David (2016). La Géosophie de Gilles Deleuze. En Revue Europeenne de Coaching, 1. Disponible en

https://revue-europeenne-coaching.com/numeros/la-geosophie-de-gilles-deleuze/. [Fecha de consulta: 04/10/2021]
AVENEL, Cyprien (2009). “La construction du « probléme des banlieues » entre ségrégation et stigmatisation”.

Journal frangais de psychiatrie. 3 (34). 36—44. https://www.cairn.info/revue-journal-francais-de-psychiatrie-2009-3-
page-36.htm [Fecha de consulta: 07/10/2021]

BANCEL, Nicolas, BLANCHARD, Pascal, y LEMAIRE, Sandrine (2005). La Fracture coloniale. La société
[frangaise au prisme de ['héritage colonial. Paris: La découverte.

CAMPBELL, Joseph (2017). El héroe de las mil caras, psicoandlisis del mito. México: Fondo de la cultura
econémica (22 ed)

CARBELLADA, Alfredo Juan Manuel (2011). “Naturalismo, realismo literario y la explicacién de los fendmenos
sociales”. Margen. 6l1. 1-10.

heeps://www.margen.org/suscri/numero61.heml [Fecha de consulta: 06/10/2021]

CHERFI, Magyd (2016). Ma Part de Gaulois. Paris: Actes Sud.

DE CERTEAU, Michel (1990). L invention du quotidien 1. Arts de faire. Paris: Gallimard.

DELEUZE, Gilles y GUATTARI, Félix (1972). L’Anti-Edipe. Paris: Editions de Minuit, coleccién Capitalisme
et schizophrénie.

DELEUZE, Gilles y GUATTARI, Félix (1980). Mille Plateaux. Paris: Editions de Minuit, coleccién Capitalisme
et schizophrénie.

DELEUZE, Gilles y GUATTARI, Félix (1991). Qu'est-ce que la philosophie ?. Paris: Editions de Minuit,
coleccién Capitalisme et schizophrénie.

DELEUZE, Gilles (2007). Dos regimenes de locos. Textos y entrevistas. Valencia: Pretextos.

ERNAUX, Annie (1997). La Honte, Paris: Gallimard.

GROSBEDOU. (2010). Le Bruit et lodeur. Jacques Chirac [Archivo de Video]. Youtube.
https://www.youtube.com/watch?v=4BxaVduOhqU [Fecha de consulta: 04/10/2021]

LOUIS, Edouard. (2014). En finir avec Eddy Bellegueule, Paris: Le Seuil.

REBERENDO, Fernando (2010). Deleuze. Desterritorializacion. Articulo de blog, disponible en
http://deleuzefilosofia.blogspot.com/2010/12/desterritorializacion.html. [Fecha de consulta: 04/10/2021].

SANTELLI, Emmanuelle (01 de enero de 2002). Les parcours de mobilité sociale ascendante des descendants
dimmigrés  algériens.  Millénaire 3. hups://www.millenaire3.com/ressources/Les-parcours-de-mobilite-sociale-

ascendante-des-descendants-d-immigres-algeriens [Fecha de consulta: 07/10/2021].
SIBERTIN-BLANC, Guillaume (2010). “La spatialité géographique comme analyseur des formes de subjectivité

selon Gilles Deleuze”. L Espace géographique. 39. 225-238.

ZOURABICHVILI, Francois (2003). Le Vocabulaire de Gilles Deleuze. Paris: Ellipses.

Thé ou café. (6-11-2016). Magyd Cherfi - Intégrale du 06/11/2016 [Archivo de Video]. Youtube.
heeps://www.youtube.com/watch?v=EXfJWdcqcYA. [Fecha de consulta: 04/10/2021].

ZebdaVEVO.  (2012). Zebda - Le  bruit et [lodeur [Archivo de Video]. Youtube.
heeps://www.youtube.com/watch?v=rbXUIkYOVvI8 [Fecha de consulta: 05/10/2021]

_37_



