
MISOGINIA EN LAS ARTES  
Y SU DECONSTRUCCIÓN EN LAS AULAS

CLAUDIA PENA LÓPEZ

Coordinadora

D
Y

K
IN

SO
N

 E
BO

O
K





MISOGINIA EN LAS ARTES  
Y SU DECONSTRUCCIÓN EN LAS AULAS

CLAUDIA PENA LÓPEZ

Coordinadora

Dorine Bertrand
Ainhoa Cusácovich Torres

Sofía Esteban Moreno
Inés González Aguilar

Marina Moreno Pérez de la Lastra
Claudia Pena López

Christophe Rabiet
Marina Ruiz Cano

Lucie Valverde
Angélica Velasco Sesma

Juan Manuel Ibeas-Altamira



No está permitida la reproducción total o parcial de este libro, ni su incorporación a un sistema informático, 
ni su transmisión en cualquier forma o por cualquier medio, sea este electrónico, mecánico, por fotocopia, por 
grabación u otros métodos, sin el permiso previo y por escrito del editor. La infracción de los derechos mencio-
nados puede ser constitutiva de delito contra la propiedad intelectual (art. 270 y siguientes del Código Penal).
Diríjase a Cedro (Centro Español de Derechos Reprográficos) si necesita fotocopiar o escanear algún frag-
mento de esta obra. Puede contactar con Cedro a través de la web www.conlicencia.com o por teléfono en el 
917021970/932720407. 

Este libro ha sido sometido a evaluación por parte de nuestro Consejo Editorial
Para mayor información, véase www.dykinson.com/quienes_somos

© � Los autores 
Madrid, 2024

©  Imagen de portada: Desastres de la Guerra, número 9: “No quieren”, 1810-1814. Francisco de Goya. 

Editorial DYKINSON, S.L. Meléndez Valdés, 61 - 28015 Madrid
Teléfono (+34) 91 544 28 46 - (+34) 91 544 28 69
e-mail: info@dykinson.com
http://www.dykinson.es
http://www.dykinson.com

ISBN: 978-84-1070-085-7
DOI: 10.14679/3359

Maquetación:
Realizada por los autores



 — 5 — 
 

 
 

ÍNDICE 

 

INTRODUCCIÓN  
Claudia Pena López………………………………………………………………………………...………7 

CAPÍTULO 1: DECONSTRUYENDO CONCEPTUALIZACIONES QUE DAÑAN: POR UNA 
COEDUCACIÓN ECOFEMINISTA  
Angélica Velasco Sesma…………………………………………………………………………….……..11 

CAPÍTULO 2: ENCARNAR LA PROSTITUCIÓN EN EL TEATRO ESPAÑOL: DE LA TRATA 
AL MALTRATO, DE LA SUMISIÓN A LA INSUMISIÓN 
Marina Ruiz Cano…………………………………………………………………………………...……21 

CAPÍTULO 3:  LECTURAS CRUZADAS DE RITA LAURA SEGATO Y FERNANDA 
MELCHOR: DE LAS CONTRAPEDAGOGÍAS DE LA CRUELDAD A TEMPORADA DE 
HURACANES, UNA DECONSTRUCCIÓN DE LOS MECANISMOS DE LA VIOLENCIA DE 
GÉNERO  
Lucie Valverde……………………………………………………………………………………………27 

CAPÍTULO 4: UN ANÁLISIS SISTÉMICO Y UNIVERSALISTA DE LA VIOLENCIA DE 
GÉNERO EN JE NE SUIS PAS CELLE QUE JE SUIS Y LA DERNIÈRE SÉANCE DE 
CHAHDORTT DJAVANN  
Dorine Bertrand………………………………………………………………….………………….……35 

CAPÍTULO 5: BORIS VIAN: VIOLENCIA REBELDE Y VIOLENCIA CATÁRTICA, LA 
MUJER COMO OBJETIVO Y COMO CATALIZADORA  
Ainhoa Cusácovich Torres……………………………………………………………..………………….41 

CAPÍTULO 6: LA AMBIVALENCIA DEL FUEGO EN LA LITERATURA MÍSTICA 
MEDIEVAL: MARGUERITE PORETE  
Sofía Esteban Moreno…………………………………………………………………….………………51 

CAPÍTULO 7: DESAFIANDO LAS CONVENCIONES: MUJERES Y VIOLENCIA EN LA OBRA 
DE GOYA  
Juan Manuel Ibeas-Altamira………………………………………………………………………………61 

CAPÍTULO 8: EXPLORANDO LA RELACIÓN ENTRE LA MUJER, LA LITERATURA Y EL 
VINO EN LAS AULAS: PROYECTO DE REESCRITURA DE BAUDELAIRE  
Inés González Aguilar…………………………………………………………………….………………71 
 
 



 — 6 — 
 

CAPÍTULO 9: ANÁLISIS DE GÉNERO Y APLICACIÓN DIDÁCTICA DE ET TU N’ES PAS 
REVENU DE MARCELINE LORIDAN-IVENS  

Christophe Rabiet………………………………………………………………………………...………81 

CAPÍTULO 10: DESMITIFICAR LA FEMINIDAD  
Marina Moreno Pérez de la Lastra………………………………………………………………...………89 



 

 — 81 — 
 

 
 

ANÁLISIS DE GÉNERO Y APLICACIÓN DIDÁCTICA DE ET TU N’ES PAS REVENU DE 
MARCELINE LORIDAN-IVENS 

Christophe Rabiet 

Universidad de Valladolid 

 1. INTRODUCCIÓN 

1.1. Contextualización de la aplicación didáctica 

La presente aplicación didáctica, basada en el testimonio Et tu n’es pas revenu de Marceline Loridan-Ivens 
(2015), constituye la segunda parte de una actividad basada en Retour à Birkenau (2019), de Ginette Kolinka (Rabiet, 
2024). Ambas autoras, del grupo “les filles de Birkenau” (Loridan-Ivens, 2015, p. 39), narran su deportación a los 
campos de exterminio y concentración nazis durante la Segunda Guerra Mundial, cuando eran adolescentes. Este 
trabajo también se enmarca en el Proyecto de Innovación Docente (PID) Inclusión de la perspectiva de género en la 
docencia humanística, contextualizado en la asignatura Destrezas Comunicativas IV, perteneciente al Grado en Lenguas 
Modernas y sus Literaturas de la Universidad de Valladolid. La elección de la temática del genocidio judío se justifica 
con la celebración en 2024 del octogésimo aniversario de la liberación de Francia y el trigésimo aniversario del 
genocidio en Ruanda. Asimismo, anticipa el octogésimo aniversario de la liberación del campo de Auschwitz-
Birkenau en 2025. Finalmente, este trabajo rinde homenaje a la actriz Anouk Aimée, fallecida el 18 de junio de 
2024, protagonista de la película La Petite prairie aux bouleaux (2003) de Loridan-Ivens, en la que su personaje, 
Myriam, regresa por primera vez a Auschwitz-Birkenau desde su liberación. 

1.2. Objetivos y metodología 

El objetivo general de esta aplicación didáctica es, por un lado, ofrecer al alumnado la oportunidad de explorar 
una temática interdisciplinaria que combina literatura (la literatura relacionada con la Shoah, el género literario del 
testimonio, su valor en la construcción histórica, las historias individuales) y civilización (el genocidio de la Shoah 
y la Historia contemporánea de Francia). Por otro lado, se busca sensibilizar al alumnado sobre la cuestión de 
género en su formación universitaria, promoviendo una reflexión desde una perspectiva general de lo femenino, 
sin pretender realizar una investigación exhaustiva sobre la cuestión de género en la obra de Loridan-Ivens (2015).  

El objetivo específico consiste en responder a la afirmación de Wierviorka de que todos los testimonios son 
historias únicas, pero también la expresión de un destino colectivo de 2 500 supervivientes (2013, p. 89). En este 
sentido, este trabajo sigue la conclusión de la actividad anterior (Rabiet, 2024), que avanzaba que la comparación 
de otros testimonios de las “filles de Birkenau” podría aportar matices esenciales para obtener una perspectiva más 
completa de los testimonios femeninos de la Shoah, y permitiría identificar un posible patrón aplicable a las mujeres. 

Siguiendo la misma metodología (inspirada en el método híbrido y flexible) de la actividad anterior, la primera 
etapa de la presente actividad consistió en realizar un análisis de Et tu n’es pas revenu (2015), aplicando nuevamente 
el esquema colectivo arresto-deportación-liberación, con el fin de identificar las diversas formas de violencia que 
experimentó la adolescente a lo largo de estas tres etapas. Así, cada pareja de estudiantes completó en grupo, a 
distancia y de forma asincrónica la ficha de análisis editada en línea en formato Word. En la segunda fase, llevada 
a cabo presencialmente en el aula, el alumnado contrastó los resultados con los de la actividad centrada en Kolinka, 
para validar o refutar la hipótesis de un patrón común aplicable a las mujeres. 

1.3. Et tu n’es pas revenu (2015) 

 Con el fin de mantener la coherencia con la actividad anterior, hemos limitado este trabajo al estudio de una 
sola obra, aunque otras publicaciones de la misma autora, como la de 2024, más descriptiva y cronológica, podrían 
complementar el presente estudio. Las dos actividades se basan en obras con enfoques muy personales: Kolinka 
(2019) narra su historia desde la perspectiva de las visitas a Birkenau que realiza con sus estudiantes, mientras que 
Loridan-Ivens (2015) ofrece una obra íntima e introspectiva. En esta, bajo la forma de una carta dirigida a su padre, 



 

 — 82 — 
 

fallecido durante la deportación, responde a la carta que él le hizo llegar cuando ambos estaban presos en 
Auschwitz-Birkenau. La carta, escrita setenta y cinco años después de la liberación, revela el profundo amor y la 
admiración que sentía por su padre, al mismo tiempo que permite al lector o lectora descubrir la historia de 
Marceline contada a su padre desde su separación durante el proceso de selección en la Judenrampe. El carácter 
íntimo de la carta también se manifiesta en la expresión del dolor inalterable experimentado por Marceline ante la 
ausencia del padre, anunciada por la profecía del padre en Drancy: “Toi tu reviendras peut-être parce que tu es 
jeune, moi je ne reviendrai pas” (2015, p. 11). 

 2. TESTIMONIO DE MUJERES SUPERVIVIENTES DEL HOLOCAUSTO EN EL PANORAMA 
LITERARIO FRANCÉS 

2.1. Serie de publicaciones 

Como se detalló en el primer trabajo (Rabiet, 2024), en el contexto literario francés actual están surgiendo 
publicaciones de las “filles de Birkenau”. Este fenómeno se dinamizó con la publicación de Une vie (2007) y Seul 
l’espoir apaise la douleur (2022), de Simone Veil, y se consolidó con obras destacadas como Et tu n’es pas revenu (2015) 
y On arrive dans la nuit (2023), de Marceline Loridan-Ivens; Retour à Birkenau (2019), de Ginette Kolinka; Dieu était en 
vacances (2023), de Julia Wallach; La Petite fille du passage Ronce (2021), de Esther Senot; y La Mort en échec (2023), de 
Isabelle Choko. 

2.2.  Características de las publicaciones 

De acuerdo con la afirmación de Wieviorka, según la cual es posible que los y las supervivientes no tuvieran 
la capacidad de narrar por escrito su propia historia (2013, p. 176), las publicaciones mencionadas anteriormente 
(excepto las de Veil) son coescritas con periodistas y se caracterizan por un lenguaje transparente, claro y factual, 
presentando una historia breve y no necesariamente de forma cronológica, con títulos generalmente explícitos. 
Aunque dichas publicaciones parecen estar motivadas por objetivos comunes, como la transmisión de su historia 
y el homenaje a quienes no sobrevivieron, es importante recordar el largo camino transcurrido entre la liberación 
y la publicación de estos testimonios. Este periodo pudo vivirse como una forma de violencia invisible, impuesta 
por una sociedad que, al finalizar la guerra, no estaba preparada para escuchar a las víctimas (Wievioka, 2013, p. 
111), relegadas a su condición y estatus de deportados y testigos judíos. 

 3. EVOLUCIÓN DEL ESTATUS DEL TESTIGO Y LAS FORMAS DE TESTIMONIO 

El camino de víctima a testigo reconocido socialmente fue largo y vivido con violencia, lo que refleja la 
complejidad de la historia del genocidio y la construcción de la memoria. En este sentido, Wieviorka (2013) 
distingue las tres fases generales en la historia europea del testimonio de los judíos y judías víctimas de la Shoah. 
Al compás del cambio del estatus de víctima a testigo, la forma del testimonio ha experimentado una considerable 
evolución, influenciada por factores políticos, judiciales y sociales, así como por las circunstancias individuales de 
los testigos.  

3.1.  Primera fase 

Durante los primeros años de posguerra, tanto la sociedad como algunos familiares mostraron resistencia a 
escuchar a los y las supervivientes que deseaban contar sus historias, llegando incluso a cuestionar la veracidad de 
sus testimonios. A pesar de ello, hay quienes lograron escribir después de la liberación, como Delbo (1965). En 
general, las y los supervivientes experimentaron una invisibilización durante ese periodo, una forma de violencia 
tácita que se sumaba a la sufrida en los campos. En Francia, las voces de estas víctimas fueron silenciadas mientras 
se rendía homenaje a los resistentes que regresaban de la deportación (Wierviorka, 2013, p. 111). No fue sino hasta 
el juicio de Eichmann en 1961 cuando se empezó a escuchar a las y los testigos, así como a utilizarlos como parte 
de un contexto judicial (Chevalier, 2000, p. 100). 

3.2.  Segunda fase 

Si el juicio de Eichmann en 1961 marcó el primer momento de conciencia universal sobre el significado de 
Auschwitz, también fue fundamental para la emergencia de la memoria del genocidio al conceder oficialmente la 
palabra a los y las testigos y otorgarles una identidad social como supervivientes (Wieviorka, 2013, p. 82). Durante 
este periodo, las principales formas de compartir las experiencias de este colectivo fueron las declaraciones orales 
y las deposiciones presentadas en el juicio de Eichmann. Wieviorka señala que, en esta segunda etapa del 
reconocimiento del testimonio, se reanudó tímidamente en Europa la publicación de testimonios de supervivientes 
de campos de concentración (2013, p. 86). 



 

 — 83 — 
 

3.3.  Tercera fase 

Tras esta segunda fase de reconocimiento social del testimonio, impulsado por necesidades judiciales más que 
personales, Wieviorka señala que hoy nos hallamos en la era del testimonio considerado ahora como un imperativo 
social, no solo como una necesidad interna (2013, p. 84). En este sentido, quienes sobrevivieron al Holocausto 
enfatizan su papel social en la transmisión de su historia para evitar caer en el olvido, y para hacer frente al 
resurgimiento del antisemitismo. Durante esta tercera fase, en Francia, en el año 2005, la Fundación para la Memoria 
de la Shoah y el Institut National de l’Audiovisuel recopilaron más de cien testimonios en forma de grabaciones filmadas, 
cuyo principal fin fue dar voz a los y las supervivientes, muchos de los cuales no tienen la capacidad de expresarse 
por escrito (Wieviorka, 2013, p. 176). Esa iniciativa incluyó la grabación de Marceline Loridan-Ivens, cuya 
transcripción oficial generó la obra On arrive dans la nuit (Loridan-Ivens, 2024), en la que relata de forma cronológica, 
factual y descriptiva su vida y experiencia.  

 
4. APLICACIÓN DIDÁCTICA 

4.1. Etapa 1 (resultados) 

Los resultados obtenidos indican que, además de la violencia física y verbal sufrida de manera constante y 
colectiva por todas las presas, se han identificado nuevamente los cuatro tipos de violencia descritos por Rabiet 
(2024) a lo largo de las tres etapas. El primer tipo de violencia, de naturaleza social, se evidencia en las separaciones 
forzosas de sus familiares. El segundo tipo de violencia afecta a la intimidad y el cuerpo, mientras que el tercero 
surge del miedo. Finalmente, el cuarto tipo implica una violencia emocional relacionada con el silencio, la 
invisibilidad y la ausencia. 

4.1.1. El arresto 

El primer tipo de violencia se evidencia cuando Marceline es arrestada junto con su padre por la Gestapo, en 
Bollène, la noche del 29 de febrero de 1944. Posteriormente los conducen a la cárcel Saint-Anne de Aviñón, luego 
a las Grandes Baumettes de Marsella y, finalmente, al campo de internamiento de Drancy, en París, el 1 de abril. En 
este proceso, se separa a Marceline de su madre y sus hermanos, quienes lograron esconderse en el jardín durante 
el arresto inicial. A lo largo de su estancia en las distintas cárceles, Marceline también es separada temporalmente 
de su padre hasta su traslado en tren a Drancy. En este campo de internamiento, su padre parece presentir el 
desenlace de la deportación: “Toi tu reviendras peut-être parce que tu es jeune, moi je ne reviendrai pas” (2015, p. 
11). Esta profecía afecta profundamente a Marceline, quien no concibe una separación tan definitiva de su padre: 
“Cette prophétie s’est gravée en moi aussi violemment et aussi définitivement que le matricule 78 750 sur mon 
avant-bras gauche, quelques semaines plus tard” (2015, p. 12). 

4.1.2. La deportación 

4.1.2.1. El convoy 

El 13 de abril de 1944, Marceline y su padre son deportados en el convoy 71 hacia el campo de Auschwitz-
Birkenau, junto con 1 500 prisioneros más, entre quienes se encuentran Simone Veil y Ginette Kolinka. Durante 
el traslado, que dura tres días en un vagón de mercancías con más de sesenta personas, Marceline recuerda 
especialmente la sed que padecía: 

Puis le convoi 71, au moins 1500 personnes déportées vers Auschwitz-Birkenau, toi et moi parmi une soixantaine dans le wagon 
à bestiaux avec tous ces bagages qui ne serviraient à rien, moi qui, au bout d’une journée, ai crié que j'avais soif, un homme m’a giflée, 
“ici tout le monde a soif alors tais-toi !” (2015, p. 61-62). 

4.1.2.2. La Judenrampe 

Cuando el convoy llega al apeadero de la Judenrampe, separan a Marceline de su padre durante el proceso de 
selección. A partir de ese momento, pierde todo contacto con él y no puede despedirse. Esta segunda separación 
forzada la deja sin familia. A pesar de querer subirse a los camiones que llevan al campo, su amiga Françoise, a 
quien conoció en Drancy, la convence para que se quede con ella y vayan caminando hasta el destino, que está a 
un kilómetro de distancia.  

4.1.2.3. El registro 

Al entrar en el campo, las mujeres se dirigen a la sauna, una sala de desinfección en la que se pone en marcha 
el siguiente protocolo de registro de las prisioneras: en primer lugar, deben desvestirse por completo, un proceso 



 

 — 84 — 
 

que Marceline recuerda como una etapa violenta y de humillación debido a que nunca se había desnudado ante 
nadie, por pudor y debido a su educación. Insiste en las secuelas morales que este trauma deja en ella: 

Je n’aime pas mon corps. C’est comme s’il portait encore la trace du premier regard d’un homme sur moi, celui d’un nazi. Jamais 
je ne m’étais montrée nue avant ça, surtout dans ma nouvelle peau de jeune fille qui venait de m’imposer des sains et tout le reste, la 
pudeur était de rigueur dans les familles. Alors se déshabiller, pour moi, a longtemps été associé à la mort, à la haine, au regard glacé 
de Mengele, ce démon du camp chargé de la sélection, qui nous faisait tourner nues sur nous-mêmes au bout de sa baguette et décidait 
qui vivrait ou pas (2015, p. 62-63). 

En segundo lugar, las presas son tatuadas en el antebrazo izquierdo con un número de identificación. Aunque 
algunas gritan por el dolor, la sorpresa o el espanto, Marceline, más afectada por la desnudez, no incide en este 
proceso, y menciona simplemente su número de identificación: el 78 750. Después de esta etapa de pérdida 
identitaria, en la que las prisioneras son reducidas a números, las guardias les afeitan en público, no solo el cabello 
sino también el vello púbico. De pronto, las mujeres pierden su feminidad. Aunque viven este acto como una 
agresión física, Marceline no profundiza en la descripción de esta etapa, como si no quisiera contarle esta 
experiencia íntima a su padre, por pudor.  

Las duchas marcan la última etapa del protocolo de registro para las mujeres. Aunque Marceline tampoco 
detalla en exceso esta fase, se percibe la violencia de la escena, especialmente la desnudez de tantos cuerpos 
apiñados. Luego, las prisioneras deben vestirse con harapos sucios y rotos, pertenecientes a antiguas prisioneras 
gaseadas: “une jupe qui arrivait jusque par terre, un petit gilet, un caleçon d’homme taché qui puait le désinfectant, 
une chaussure plate trop grande, une autre à talon et trop grande aussi” (2015, p. 21). A partir de ese momento, ya 
no conservan nada de su vida anterior; nada les pertenece y se convierten en seres vacíos, sin identidad.  

4.1.2.4. La vida en el campo 

Marceline insiste en varias ocasiones en el proceso de deshumanización experimentado dentro del campo de 
Birkenau: “Là-bas, tu sais bien, comme l’esprit se contracte, comme le futur dure cinq minutes, comme on perd 
conscience de soi-même” (2015, p. 15). También añade: “Nous n’étions plus des femmes, plus des hommes, là-
bas” (2015, p. 35). El proceso de deshumanización se intensifica con el miedo constante que experimenta 
Marceline, manifestándose de tres maneras distintas. En primer lugar, el temor a morir de hambre la lleva a adoptar 
una actitud dura y a pelear por la comida para evitar que otras se la arrebaten. En segundo lugar, el miedo continuo 
a la selección para ir a la cámara de gas: “Le gaz nous menaçait encore. Nous étions tout au bord. Nous ne vivions 
que le présent, les prochaines minutes. Plus rien ne pouvait nourrir l’espoir. Il était mort” (p. 18). Esta 
deshumanización la conduce a actuar sin piedad: “Il n’y avait plus d’humanité en moi, j’avais tué la petite fille, je 
creusais tout près de la chambre à gaz […]. J’étais au service de la mort” (2015, p. 24). En tercer lugar, las 
condiciones de detención la llevan a banalizar la muerte: “Je les voyais les enfants, depuis mon bloc, qui allaient sur 
le chemin des chambres à gaz. Je me souviens de cette petite fille, accrochée à sa poupée. Elle avait le regard perdu. 
[…] Je la regardais” (2015, p. 17). Marceline relata un episodio que aúna la violencia social y emocional provocada 
por el reencuentro con su padre en el campo: 

Il y a eu ce jour où nous nous sommes croisés. […] Nous nous sommes vus, sommes sortis de nos rangs et avons couru l’un vers 
l’autre. Je suis tombée dans tes bras, tombée de tout mon être, ta prophétie était fausse, tu vivais. […] j’étais tellement heureuse de te 
voir. Nous retrouvions nos sens, le toucher, le corps aimé (2015, p. 12-13). 

Este reencuentro, que termina con golpes e insultos por parte de los soldados al separarlos (2015, p. 13), reaviva 
en Marceline la esperanza de que su padre estuviera vivo. Sin embargo, al no volver a verlo después de este episodio, 
la invade la incertidumbre: 

Et moi je regardais vers toi en me demandant, est-ce le camp ou est-ce la ville ? Est-il parti au gaz? Est-il encore vivant ? Il y 
avait entre nous des champs, des blocs, des miradors, des barbelés, des crématoires, et par-dessus tout, l’insoutenable incertitude de ce que 
devenait l’autre (2015, p. 8-9). 

4.1.2.5. Traslados a otros campos 

Marceline es trasladada en noviembre de 1944 al campo de concentración de Bergen-Belsen, en Alemania, 
alejándose de su padre, que todavía imagina con vida: “Je quittais Birkenau. Je m’éloignais de toi” (2015, p. 38). 
Dos meses después, llegan los últimos presos de Birkenau, quienes sobrevivieron a la marcha de la muerte tras la 
evacuación del campo antes de la llegada de los rusos: “Nous avons vu arriver les visages harassés des camps des 
marches de la mort en provenance de Birkenau, j’ai reconnu parmi eux mon amie Simone, sa sœur, leur mère…» 
(p. 40). En febrero de 1945, trasladaron a Marceline al campo de Raguhn, cerca de Leipzig, donde trabajó en una 
fábrica de aviones Junker. Posteriormente, en abril, la llevan al campo de Terezín, en la ciudad checa de 



 

 — 85 — 
 

Theresienstadt, donde el Ejército Rojo la libera el 10 de mayo del mismo año. Marceline comenta que, durante el 
traslado desde Leipzig, usa a una prisionera muerta para conseguir comida: “Finalement j’ai volé la morte et j’ai 
partagé avec Renée” (2015, p. 46). En general, Marceline señala que los sucesivos traslados representaron una 
disminución progresiva del horror y la violencia: “Mon chemin est comme un decrescendo de l’horreur, Birkenau-
Bergen-Belsen-Raguhn, camp d’extermination-camp de concentration-usine” (p. 41). El día de la liberación del 
campo de Terezín, Marceline huyó a Praga, profundamente afectada física y psicológicamente: “Nous savons que 
les nazis ont perdu, mais c’est trop tard pour se réjouir, les souffrances ont été trop grandes, il ne nous reste que le 
sentiment de l’horreur et de la perte” (2015, p. 48). Finalmente, llega al campo de repatriación de Pilsen, desde 
donde es trasladada de vuelta a Francia, al centro de acogida en el hotel Lutetia de París.   

4.1.3. La liberación 

En la etapa de la liberación se producen casos de violencia emocional relacionados con la ausencia, el silencio, 
y la invisibilidad.  

4.1.3.1. La vuelta a casa 

Cuando llega al hotel Lutetia, a los pocos días, habla con su madre por teléfono y entiende que su padre no 
había vuelto:  

J’ai tout de suite demandé si tu étais là. Elle n’a pas répondu, elle a juste articulé, “Rentre”. J’ai compris à l’hésitation de sa voix que tu 
n’étais pas revenu alors je lui ai dit que je ne voulais pas rentrer. […]. C’est toi que je voulais revoir (2015, p. 25). 

A partir de ese momento, no quiere regresar a Bollène sin su padre: “Et je serais bien restée là […] à fuir mon 
pressentiment, ta prophétie, à tenter de te croire encore égaré en Russie ou ailleurs” (p. 27). Frente al hotel, las 
familias de los prisioneros se agrupaban y preguntaban a los y las supervivientes si habían visto a sus hijos e hijas. 
Marceline les responde con la misma frialdad que habían mostrado las deportadas cuando las registraron al entrar 
en Birkenau: 

À tous ceux qui dans le hall consultaient les listes, ou sur les trottoirs brandissaient des pancartes et des photos à la recherche de leurs 
disparus, je répétais, “Tous le monde est mort” S’ils insistaient, me montraient des photos d’une famille, je disais calmement : “il y avait des 
enfants ? Pas un enfant ne reviendra”, je ne prenais pas de gants, je ne les ménageais pas, j’avais l’habitude de la mort. J’étais devenue dure 
comme ces anciens déportés qui nous virent arriver à Birkenau sans un mot de réconfort (2015, p. 26). 

Marceline no puede quedarse en el hotel Lutetia, y tiene que volver a Bollène, a casa de su familia, a su pesar: 
“On m’a mise dans un train en direction du sud avec ma carte de rapatriée. Je n’avais pas envie tu sais. Il n’y avait 
de retrouvailles possibles qu’avec toi. De partage et de récit possibles qu’avec toi” (2015, p. 27). Cuando llega a la 
estación de Bollène, su tío Charles, también deportado a Auschwitz, le dice que no cuente nada porque nadie la va 
a entender “J’étais à Auschwitz. Ne leur raconte pas, ils ne comprennent rien” (p. 28). Este silencio impuesto es 
fruto de la indiferencia, la incomprensión y las ganas de pasar página de quienes no han sufrido la deportación. 
Incluso la madre carece de empatía: “Elle ne voulait pas comprendre […]. Il faut oublier, elle disait” (2015, p. 36). 
También añade: “Elle ne m’a pas compris ou n’a pas voulu comprendre, d’où je revenais” (2015, p. 31). Marceline 
se refugia en el silencio: “J’avais commencé à écrire, mais j’ai toujours tout déchiré. Personne ne voulait de mes 
souvenirs” (2015, p. 32). Este silencio refleja la postura de la sociedad de la posguerra, que invisibiliza a los y las 
supervivientes judíos mientras homenajea oficialmente a las personas deportadas que habían sido resistentes 
(Wierviorka, 2013, p. 111). Asimismo, Marceline sufre el síndrome de culpa del superviviente, al ser la única de su 
familia en regresar con vida. Esta violencia emocional es especialmente aguda, ya que siente que quien debería 
haber vuelto es su padre, no ella:   

Tu aurais dû revenir. J’ai toujours pensé qu’il eût mieux valu pour la famille que ce soit toi plutôt que moi. Ils avaient besoin d’un mari, 
d’un père plus que d’une sœur. C’est étrange, je sais, de raisonner ainsi. Mais depuis cette prophétie que tu as faite à Drancy, j’ai toujours 
pensé ta vie contre la mienne. Et c’est ce que j’ai lu dans les yeux de Michel sur le quai où il est venu me chercher avec l’oncle Charles. C’est 
toi qu’il attendait (2015, p. 56). 

Este sentimiento de culpa se agudiza con el tiempo, ya que sus dos hermanos, que no fueron deportados, no 
sobreviven a la pérdida del padre. Su hermano pequeño, Michel, se suicida al cumplir la misma edad que tenía su 
padre cuando murió en 1945, según el acta oficial. Dos años más tarde, su hermana Henriette también se quita la 
vida: “Elle aussi est morte des camps sans jamais y être allée” (2015, p. 59). Ante la ausencia de su padre, Marceline 
también intenta suicidarse en dos ocasiones, mientras que en los campos luchaba por sobrevivir: “Au camp 
pourtant, j’ai tout fait pour être des vivantes” (2015, p. 34). Esta paradoja refleja el amor profundo que sentía por 
su padre. El dolor insoportable también se manifiesta en la falta de una sepultura para este: 



 

 — 86 — 
 

Si nous avions eu une tombe, un endroit où te pleurer, les choses auraient peut-être été plus simples. Si tu étais rentré, diminué, malade, 
pour mourir comme tant d’autres, car rentrer ne voulait pas dire survivre, nous t’aurions vu partir, nous t’aurions serré tes mains jusqu’à ce 
qu’elles soient sans force, nous t’aurions veillé nuit et jour, nous aurions écouté tes dernières pensées, tes murmures, tes adieux, ils auraient 
chassé à tout jamais la lettre qui me manque aujourd’hui, ils auraient apaisé Michel, rassuré Henriette, ils nous auraient fourni à tous une 
seule et même image de fin. Et nous t’aurions fermé les yeux en récitant le kaddish (2015, p. 59-60). 

El dolor nunca abandona a Marceline, quien mantiene la esperanza de que su padre siga vivo desde que lo ve 
por última vez en los campos. Incluso después de la liberación, cuestiona la veracidad del acta oficial de su muerte 
(2015, p. 42). Esta incertidumbre parece desafiar la profecía que su padre hizo en Drancy. 

4.1.3.2. El regreso a Birkenau 

En el año 1991, Marceline vuelve a los campos de Auschwitz-Birkenau con motivo del festival de cine de 
Varsovia para presentar su película Une histoire de vent (1988). Al llegar, se da cuenta de que nunca había entrado en 
el campo de Auschwitz donde su padre estuvo preso, y desconoce la distancia entre este campo y el de Birkenau. 
Asimismo, no logra encontrar el lugar exacto donde se había visto por última vez con su padre. Por lo tanto, decide 
concentrarse en Birkenau, donde emergen sus recuerdos: 

J’en avais un souvenir très précis. […] Des gens du coin passer à vélo comme on prend un raccourci. […] C’était vide. Alors tout est 
remonté très vite, l’odeur, les cris, les chiens, Françoise, Mala, le ciel rouge et noir à force de flammes. Puis j’ai retrouvé ma coya et je m’y suis 
couchée (2015, p. 79). 

Marceline no profundiza en el cambio del campo, ya que consigue recordar las sensaciones, y fue 
principalmente con la intención de conectarse espiritualmente con su padre y buscar el lugar donde lo vio por 
última vez.  

4.1.3.3. El testimonio 

Su carrera intelectual y artística de actriz, guionista y directora de cine le permitió transmitir su historia a través 
de películas, documentales, entrevistas, programas televisivos y radiofónicos, así como mediante la publicación de 
varios libros como L’Amour après (2018) (Loridan-Ivens, 2024, p. 295-298). Una de sus obras cinematográficas 
destacadas fue La Petite prairie aux bouleaux (2003), que decide dirigir después de regresar a Auschwitz-Birkenau, en 
1991. Marceline reflexiona sobre la complejidad de expresar lo indecible:   

J’ai fait un film, dix ans plus tard, de ces moments-là, je voulais traverser le miroir, percer un passage, atteindre l’imaginaire de ceux qui n’y 
sont pas allés. Je ne suis pas sûre d’y être arrivée. Comment transmettre ce que nous avons-nous-mêmes tant de mal à nous expliquer ? (2015, p. 
79). 

También comenta el temor que siente hacia el antisemitismo actual: “Je sais maintenant que l’antisémitisme 
est une donnée fixe, qui vient par vagues avec les tempêtes du monde, les mots, les montres et les moyens de 
chaque époque” (2015, p. 80-81).   

4.2.  Etapa 2 (resultados) 

Kolinka y Loridan-Ivens se conocen en la cárcel de Aviñón después de ser arrestadas y comparten el mismo 
camino hasta la liberación del campo de Terezín, el 10 de mayo de 1945. Aunque sus testimonios son personales e 
íntimos, ambos cumplen el mismo objetivo de transmitir una experiencia personal basada en una historia común. 
Además, se ha identificado un patrón común aplicado a las mujeres, basado en los cuatro tipos de violencia sufridos 
a lo largo de las tres etapas (que se suman a la constante y colectiva violencia física y verbal):  la violencia social 
(separaciones forzosas de familiares), la violencia íntima (relacionada con la intimidad y el cuerpo), el temor 
constante a la muerte, y la violencia emocional (caracterizada por el silencio, la invisibilidad y la ausencia).   

4.2.1. El arresto 

En esta primera etapa, ambas mujeres hacen hincapié en las dolorosas separaciones forzosas de sus familiares 
cuando eran adolescentes. Kolinka relata el sufrimiento causado por la separación de sus hermanas y madre, siendo 
esta la primera vez que se distanciaba de ellas. Por otro lado, Marceline resalta la profecía de una separación 
definitiva de su padre, pronunciada en Drancy, como un presagio doloroso que deja una profunda huella en su 
experiencia. 

 
 
 



 

 — 87 — 
 

4.2.2. La deportación 

Las dos mencionan la promiscuidad en el convoy, aunque Kolinka enfatiza la agresión a su intimidad al tener 
que realizar sus necesidades a la vista de todo el mundo. En contraste, Marceline se centra más en la experiencia 
de sed. No se puede afirmar que sea menos pudorosa que Kolinka, pues es probable que haya decidido omitir o 
minimizar las escenas de violencia relacionadas con la intimidad en la carta que le escribe a su padre, posiblemente 
por respeto o pudor.  

Al llegar a la Judenrampe, ambas mujeres relatan la separación de sus padres durante el proceso de selección, 
describiendo cómo de repente se encuentran sin ningún familiar: el padre de Ginette y su hermano subieron a los 
camiones, mientras que Marceline pierde de vista al suyo poco después de bajarse del convoy.  

Durante el proceso de registro, ambas mujeres narran la humillación, el pudor y la vergüenza que 
experimentan al tener que desvestirse por primera vez delante de otras personas, sensaciones influenciadas por la 
educación recibida. La violencia relacionada con la intimidad se intensifica con la etapa del afeitado y la ducha, 
eclipsando el dolor del tatuaje del número de identificación. Para ambas, el registro representa el preludio del 
proceso de deshumanización que las aguarda dentro del campo. Este proceso se agudiza con el miedo constante 
que sienten hacia el hambre, la sed, la enfermedad, la selección (mientras están en Birkenau), y con la banalización 
de la muerte. 

Aunque los distintos traslados suponen una disminución del horror y la violencia, el hambre impulsó a ambas 
adolescentes a usar el cadáver de otra presa en un convoy para hacerse con su comida. 

4.2.3. La liberación 

Al regresar de los campos, se evidencian la violencia, el dolor y el trastorno causados por la ausencia de los 
familiares fallecidos en la deportación: mientras Ginette se culpa por haber alentado a su padre y hermano a subir 
a los camiones, Marceline también experimenta la culpa por haber sobrevivido, reflejada en sus dos intentos de 
suicidio y en los suicidios de dos de sus hermanos, quienes no logran sobrevivir a la pérdida del padre. Ambas 
mujeres sufren el silencio impuesto por la sociedad de posguerra, que invisibiliza a los y las supervivientes judíos. 
Además, experimentan el silencio impuesto por la indiferencia, la falta de comprensión y el deseo de olvidar por 
parte de quienes no habían sido deportados. 

Por otro lado, el modo en que se anuncia el fallecimiento de los familiares, con la misma frialdad con la que 
las deportadas fueron registradas al llegar a Birkenau, refleja la violencia ejercida sobre las adolescentes, quienes 
terminan banalizando la muerte.  

A partir de los años 1990, regresan a Auschwitz-Birkenau. Kolinka no logra reconocer nada debido a la 
transformación del campo con el paso de los años. En cambio, Loridan-Ivens puede recordar sensaciones y ubicar 
su barracón y camastra, aunque lamentablemente no encuentra el lugar exacto donde vio a su padre por última vez. 

Finalmente, ambas supervivientes logran transmitir su historia a través de testimonios y diversas iniciativas. 
Cabe señalar que el temor al antisemitismo no las abandona, motivándolas precisamente a compartir sus 
experiencias para evitar que se olvide lo sucedido y prevenir que vuelva a ocurrir. Wieviorka señala a este respecto 
que probablemente nos encontremos hoy en día en la cuarta fase de la historia del testigo, caracterizada por el 
antisemitismo: 

Ainsi serions-nous entrés dans un nouveau cycle, dans une quatrième phase de l’histoire de cette mémoire caractérisée tout à la fois par son 
institutionnalisation et par sa mise en cause. Ce passé dont on disait qu’il ne voulait pas passer est peut-être en train de passer, avec la mise en cause 
de l’existence même de l’État d’Israël et la monté d’un nouvel antisémitisme. Car la mémoire, bien qu’elle se réfère au passé, se vit toujours au présent 
(en Loridan-Ivens, 2015, p. 121-122). 

5. CONCLUSIONES 

Los resultados obtenidos demuestran que, si bien la historia de Lori-dan-Ivens, así como la de Kolinka, siguen 
el esquema colectivo de los supervivientes de la Shoah (compuesto por tres etapas), la violencia experimentada 
como adolescentes las lleva a un estado de deshumanización que constituye experiencias individuales que no 
pueden ser completamente asimiladas al patrón común de todos los prisioneros. Se trata de experiencias femeninas 
con manifestaciones de violencia específicas que no se encuentran en los testimonios de los prisioneros masculinos. 
Estas experiencias individuales femeninas confirman la hipótesis según la cual es posible identificar un patrón 
aplicable a las mujeres, aunque existan ligeras variaciones entre las deportadas. 

Por otro lado, la implementación del método inspirado en la modalidad híbrida y flexible (HyFlex), en el que 
el alumnado ha colaborado en la construcción del ejercicio por parejas, ha demostrado ser adaptable a nuestras 
actividades. Los resultados de estas experiencias han reflejado un alto grado de satisfacción y una valoración 
positiva por parte de las y los participantes. Entre los múltiples beneficios de esta modalidad, cabe destacar que 
permitió a cada pareja de estudiantes realizar la actividad según sus propios métodos de aprendizaje, fomentando 



 

 — 88 — 
 

tanto el trabajo autónomo como el trabajo en grupo. Esto convirtió al alumnado en actores directos de su propio 
aprendizaje, promoviendo una mayor implicación y responsabilidad en el proceso educativo. 

 

6. REFERENCIAS BIBLIOGRÁFICAS 

CHEVALIER, Yves (2000). WIEVIORKA (Annette), L’ère du témoin. Archives de sciences sociales des 
religions, n.º 110 (1), p. 110-111. https://doi.org/10.4000/assr.20611 [consultado el 1 de julio de 2024]. 

CHOKO, Isabelle (2023). La Mort en échec. París: Grasset. 
DELBO, Charlotte (1965). Aucun de nous ne reviendra. París: Éditions de Minuit. 
KOLINKA, Ginette (2019). Retour à Birkenau. París: Grasset. 
LORIDAN-IVENS, Marceline (2015). Et tu n’es pas revenu. París: Grasset. 
LORIDAN-IVENS, Marceline (2018). L’amour après. París: Grasset. 
LORIDAN-IVENS, Marceline (2024). On arrive dans la nuit. París: Flammarion. 
RABIET, Christophe (2024). Análisis de género del testimonio literario Retour à Bikenau de  
Ginette Kolinka. (En prensa). Madrid: Dykinson. 
SENOT, Esther (2021). La Petite fille du passage Ronce. París: Grasset. 
VEIL, Simone (2007). Une vie. París: Stock. 
VEIL, Simone (2022). Seul l’espoir apaise la douleur. París: J’ai lu. 
WALLACH, Julia (2023). Dieu était en vacances. Nueva York: Harper Kollins. 
WIEVIORKA, Annette (2013). L’Ère du témoin. París: Hachette. 
 

https://doi.org/10.4000/assr.20611

