4
)
)
/M
=
Z
o
7]
g
<
o
~

“ARSUVa \

Universidad de Valladolid

Pacto ¢ Estado

contra la violencia de género

Y
) Junta de
Castillay Ledn

IM PU LS k Servicios Sociales

Universidad deValladolid

Virt UVa







CLAUDIA PENA LOPEZ

Coordinadora

MISOGINIA EN LAS ARTES
Y SUDECONSTRUCCION EN LAS AULAS

Dorine Bertrand Christophe Rabiet
Ainhoa Cusacovich Torres Marina Ruiz Cano
Sofia Esteban Moreno Lucie Valverde
Inés Gonzalez Aguilar Angélica Velasco Sesma
Marina Moreno Pérez de la Lastra Juan Manuel Ibeas-Altamira
Claudia Pena Lopez

Universidad de Valladolid

"@RSUVa \(u)\

Pacto « Estado Universidad deValladolid

contra la violencia de género

A . )
oD Junta de \ Virt UVaf)

NOS
IM PULS * Servicios Sociales
* de Castilla y Ledn

@Mﬂﬂ, S.L



No esta permitida la reproduccion total o parcial de este libro, ni su incorporacion a un sistema informatico,
ni su transmision en cualquier forma o por cualquier medio, sea este electrénico, mecanico, por fotocopia, por
grabacion u otros métodos, sin el permiso previo y por escrito del editor. La infraccion de los derechos mencio-
nados puede ser constitutiva de delito contra la propiedad intelectual (art. 270 y siguientes del Codigo Penal).
Dirfjase a Cedro (Centro Espafiol de Derechos Reprograficos) si necesita fotocopiar o escanear algun frag-
mento de esta obra. Puede contactar con Cedro a través de la web www.conlicencia.com o por teléfono en el
917021970/932720407.

Este libro ha sido sometido a evaluacion por parte de nuestro Consejo Editorial
Para mayor informacidn, véase www.dykinson.com/quienes_somos

© Los autores
Madrid, 2024

© Imagen de portada: Desastres de la Guerra, nimero 9: “No quieren’, 1810-1814. Francisco de Goya.

Editorial DYKINSON, S.L. Meléndez Valdés, 61 - 28015 Madrid
Teléfono (+34) 91 544 28 46 - (+34) 91 544 28 69

e-mail: info@dykinson.com

http://www.dykinson.es

http://www.dykinson.com

ISBN: 978-84-1070-085-7
DOI: 10.14679/3359

Magquetacion:
Realizada por los autores



INDICE

INTRODUCCION
Claudia Pena LOPez. ..o 7

CAPITULO 1: DECONSTRUYENDO CONCEPTUALIZACIONES QUE DANAN: POR UNA
COEDUCACION ECOFEMINISTA

Angélica VEIasCo SeSma. ..ot 11

CAPITULO 2: ENCARNAR LA PROSTITUCION EN EL TEATRO ESPANOL.: DE LA TRATA
AL MALTRATO, DE LA SUMISION A LA INSUMISION

Matina RUIZ Cano. . ..ooivui i e e e e e e 21

CAPITULO 3: LECTURAS CRUZADAS DE RITA LAURA SEGATO Y FERNANDA
MELCHOR: DE LLAS CONTRAPEDAGOGIAS DE 1.4 CRUEL.DAD A TEMPORADA DE
HURACANES, UNA DECONSTRUCCION DE LOS MECANISMOS DE LA VIOLENCIA DE
GENERO

TUCIE VaIVErde. oottt e 27

CAPITULO 4: UN ANALISIS SISTEMICO Y UNIVERSALISTA DE LA VIOLENCIA DE
GENERO EN JE NE SUIS PAS CELLE QUE JE SUIS Y 1.4 DERNIERE SEANCE DE
CHAHDORTT DJAVANN

Dotine Bettrand. . .ooooniiii e 35

CAPITULO 5: BORIS VIAN: VIOLENCIA REBELDE Y VIOLENCIA CATARTICA, LA
MUJER COMO OBJETIVO Y COMO CATALIZADORA

AN TaY Yo7 W GR DY e )va (el s B I3 = £ PP 41

CAPITULO 6: LA AMBIVALENCIA DEL FUEGO EN LA LITERATURA MISTICA
MEDIEVAL: MARGUERITE PORETE

SO EStEDAN IMOTENIO . . vttt ettt ettt ettt et e e e e 51

CAPITULO 7: DESAFIANDO LLAS CONVENCIONES: MUJERES Y VIOLENCIA EN LA OBRA
DE GOYA

Juan Manuel Ibeas-Altamira.........ooiiiiiiiii 61

CAPITULO 8: EXPLORANDO LA RELACION ENTRE LA MUJER, LA LITERATURA Y EL
VINO EN LAS AULAS: PROYECTO DE REESCRITURA DE BAUDELAIRE

Inés Gonzalez AGUIIAL. .. ... i 71



CAPITULO 9: ANALISIS DE GENERO Y APLICACION DIDACTICA DE ET TU N’ES PAS
REVENUDE MARCELINE LORIDAN-IVENS

Christophe Rabiet...........ooi 81

CAPITULO 10: DESMITIFICAR LA FEMINIDAD

Marina Motreno PErez de 1a Lastra. ..o oottt et e e e 89



ANALISIS DE GENERO Y APLICACION DIDACTICA DE ET TU N’ES PAS REVENU DE
MARCELINE LORIDAN-IVENS

Christophe Rabiet
Universidad de V alladolid

1. INTRODUCCION
1.1. Contextualizacion de la aplicacion didactica

La presente aplicacion didactica, basada en el testimonio E# ## n'es pas revenu de Marceline Loridan-Ivens
(2015), constituye la segunda parte de una actividad basada en Retour a Birkenan (2019), de Ginette Kolinka (Rabiet,
2024). Ambas autoras, del grupo “les filles de Birkenau” (Loridan-Ivens, 2015, p. 39), narran su deportacion a los
campos de exterminio y concentracién nazis durante la Segunda Guerra Mundial, cuando eran adolescentes. Este
trabajo también se enmatca en el Proyecto de Innovacién Docente (PID) Inclusion de la perspectiva de género en la
docencia humanistica, contextualizado en la asignatura Destrezas Comunicativas IV, perteneciente al Grado en Lenguas
Modernas y sus Literaturas de la Universidad de Valladolid. La eleccién de la tematica del genocidio judio se justifica
con la celebracién en 2024 del octogésimo aniversatio de la liberacién de Francia y el trigésimo aniversario del
genocidio en Ruanda. Asimismo, anticipa el octogésimo aniversario de la liberacién del campo de Auschwitz-
Birkenau en 2025. Finalmente, este trabajo rinde homenaje a la actriz Anouk Aimée, fallecida el 18 de junio de
2024, protagonista de la pelicula La Petite prairie anx bonleauxs (2003) de Loridan-Ivens, en la que su personaje,
Myriam, regresa por primera vez a Auschwitz-Birkenau desde su liberacién.

1.2. Objetivos y metodologia

El objetivo general de esta aplicacion didactica es, por un lado, ofrecer al alumnado la oportunidad de explorar
una tematica interdisciplinaria que combina literatura (la literatura relacionada con la Shoah, el género literario del
testimonio, su valor en la construccion histérica, las historias individuales) y civilizacion (el genocidio de la Shoah
y la Histotia contemporanea de Francia). Por otro lado, se busca sensibilizar al alumnado sobre la cuestién de
género en su formacién universitaria, promoviendo una reflexién desde una perspectiva general de lo femenino,
sin pretender realizar una investigacién exhaustiva sobre la cuestion de género en la obra de Loridan-Ivens (2015).

El objetivo especifico consiste en responder a la afirmacién de Wierviorka de que todos los testimonios son
historias Unicas, pero también la expresion de un destino colectivo de 2 500 supervivientes (2013, p. 89). En este
sentido, este trabajo sigue la conclusién de la actividad anterior (Rabiet, 2024), que avanzaba que la comparacién
de otros testimonios de las “filles de Birkenau” podtia aportar matices esenciales para obtener una perspectiva mas
completa de los testimonios femeninos de la Shoah, y permitiria identificar un posible patrén aplicable a las mujeres.

Siguiendo la misma metodologfa (inspirada en el método hibrido y flexible) de la actividad anterior, la primera
etapa de la presente actividad consistié en realizar un analisis de EZ u n'es pas revenu (2015), aplicando nuevamente
el esquema colectivo arresto-deportacién-liberacion, con el fin de identificar las diversas formas de violencia que
experimenté la adolescente a lo largo de estas tres etapas. Asi, cada pareja de estudiantes completd en grupo, a
distancia y de forma asincronica la ficha de analisis editada en linea en formato Word. En la segunda fase, llevada
a cabo presencialmente en el aula, el alumnado contrasté los resultados con los de la actividad centrada en Kolinka,
para validar o refutar la hipétesis de un patrén comin aplicable a las mujeres.

1.3. Et tu n’es pas revenu (2015)

Con el fin de mantener la coherencia con la actividad antetior, hemos limitado este trabajo al estudio de una
sola obra, aunque otras publicaciones de la misma autora, como la de 2024, mas descriptiva y cronolégica, podrian
complementar el presente estudio. Las dos actividades se basan en obras con enfoques muy personales: Kolinka
(2019) narra su historia desde la perspectiva de las visitas a Birkenau que realiza con sus estudiantes, mientras que
Loridan-Ivens (2015) ofrece una obra intima e introspectiva. En esta, bajo la forma de una carta dirigida a su padre,

81—



fallecido durante la deportacion, responde a la carta que él le hizo llegar cuando ambos estaban presos en
Auschwitz-Birkenau. La carta, escrita setenta y cinco afios después de la liberacién, revela el profundo amor y la
admiracién que sentfa por su padre, al mismo tiempo que permite al lector o lectora descubrir la historia de
Marceline contada a su padre desde su separacién durante el proceso de seleccion en la Judenrampe. El caracter
intimo de la carta también se manifiesta en la expresion del dolor inalterable experimentado por Marceline ante la
ausencia del padre, anunciada por la profecia del padre en Drancy: “Toi tu reviendras peut-étre patce que tu es
jeune, moi je ne reviendrai pas” (2015, p. 11).

2. TESTIMONIO DE MUJERES SUPERVIVIENTES DEL HOLOCAUSTO EN EL PANORAMA
LITERARIO FRANCES

2.1. Serie de publicaciones

Como se detallé en el primer trabajo (Rabiet, 2024), en el contexto literario francés actual estan surgiendo
publicaciones de las “filles de Birkenau”. Este fenémeno se dinamizé con la publicacién de Une vie (2007) y Seul
Lespoir apaise la doutenr (2022), de Simone Veil, y se consolid6 con obras destacadas como EY #u n'es pas revenn (2015)
y On arrive dans la nuit (2023), de Marceline Loridan-Ivens; Retour a Birkenan (2019), de Ginette Kolinka; Dien était en
vacances (2023), de Julia Wallach; La Petite fille du passage Ronce (2021), de Esther Senot; y La Mort en échec (2023), de
Isabelle Choko.

2.2. Caracteristicas de las publicaciones

De acuerdo con la afirmacién de Wieviorka, segtin la cual es posible que los y las supervivientes no tuvieran
la capacidad de narrar por esctito su propia historia (2013, p. 176), las publicaciones mencionadas anteriormente
(excepto las de Veil) son coescritas con periodistas y se caracterizan por un lenguaje transpatente, claro y factual,
presentando una historia breve y no necesariamente de forma cronoldgica, con titulos generalmente explicitos.
Aunque dichas publicaciones parecen estar motivadas por objetivos comunes, como la transmisiéon de su historia
y el homenaje a quienes no sobrevivieron, es importante recordar el largo camino transcurrido entre la liberacion
y la publicacién de estos testimonios. Este periodo pudo vivirse como una forma de violencia invisible, impuesta
por una sociedad que, al finalizar la guerra, no estaba preparada para escuchar a las victimas (Wievioka, 2013, p.
111), relegadas a su condicién y estatus de deportados y testigos judios.

3. EVOLUCION DEL ESTATUS DEL TESTIGO Y LAS FORMAS DE TESTIMONIO

El camino de victima a testigo reconocido socialmente fue largo y vivido con violencia, lo que refleja la
complejidad de la historia del genocidio y la construcciéon de la memoria. En este sentido, Wieviorka (2013)
distingue las tres fases generales en la historia europea del testimonio de los judios y judias victimas de la Shoah.
Al compis del cambio del estatus de victima a testigo, la forma del testimonio ha experimentado una considerable
evolucién, influenciada por factores politicos, judiciales y sociales, asi como por las circunstancias individuales de
los testigos.

3.1. Primera fase

Durante los primeros afios de posguerra, tanto la sociedad como algunos familiares mostraron resistencia a
escuchar a los y las supervivientes que deseaban contar sus historias, llegando incluso a cuestionar la veracidad de
sus testimonios. A pesat de ello, hay quienes lograron esctibir después de la liberacién, como Delbo (1965). En
general, las y los supervivientes experimentaron una invisibilizacién durante ese periodo, una forma de violencia
tacita que se sumaba a la sufrida en los campos. En Francia, las voces de estas victimas fueron silenciadas mientras
se rendia homenaje a los resistentes que regresaban de la deportacion (Wierviorka, 2013, p. 111). No fue sino hasta
el juicio de Eichmann en 1961 cuando se empezé a escuchar a las y los testigos, asi como a utilizarlos como parte
de un contexto judicial (Chevalier, 2000, p. 100).

3.2. Segunda fase

Si el juicio de Eichmann en 1961 marcé el primer momento de conciencia universal sobre el significado de
Auschwitz, también fue fundamental para la emergencia de la memoria del genocidio al conceder oficialmente la
palabra a los y las testigos y otorgarles una identidad social como supervivientes (Wieviorka, 2013, p. 82). Durante
este periodo, las principales formas de compartir las experiencias de este colectivo fueron las declaraciones orales
y las deposiciones presentadas en el juicio de Eichmann. Wieviorka sefiala que, en esta segunda etapa del
reconocimiento del testimonio, se reanudé timidamente en Europa la publicacién de testimonios de supervivientes
de campos de concentracién (2013, p. 86).

82—



3.3. Tercera fase

Tras esta segunda fase de reconocimiento social del testimonio, impulsado por necesidades judiciales mas que
personales, Wieviorka sefiala que hoy nos hallamos en la era del testimonio considerado ahora como un imperativo
social, no solo como una necesidad interna (2013, p. 84). En este sentido, quienes sobrevivieron al Holocausto
enfatizan su papel social en la transmisién de su historia para evitar caer en el olvido, y para hacer frente al
resurgimiento del antisemitismo. Durante esta tercera fase, en Francia, en el afio 2005, la Fundacion para la Memoria
de la Shoab'y el Institut National de I’ Audiovisnel recopilaron mas de cien testimonios en forma de grabaciones filmadas,
cuyo principal fin fue dar voz a los y las supervivientes, muchos de los cuales no tienen la capacidad de expresarse
por escrito (Wieviorka, 2013, p. 170). Esa iniciativa incluyé la grabacién de Marceline Loridan-Ivens, cuya
transcripcion oficial generd la obra On arrive dans la nuit (Lotidan-Ivens, 2024), en la que relata de forma cronoldgica,
factual y descriptiva su vida y experiencia.

4. APLICACION DIDACTICA

4.1. Etapa 1 (resultados)

Los resultados obtenidos indican que, ademads de la violencia fisica y verbal sufrida de manera constante y
colectiva por todas las presas, se han identificado nuevamente los cuatro tipos de violencia desctitos por Rabiet
(2024) alo largo de las tres etapas. El primer tipo de violencia, de naturaleza social, se evidencia en las separaciones
forzosas de sus familiares. El segundo tipo de violencia afecta a la intimidad y el cuerpo, mientras que el tercero
surge del miedo. Finalmente, el cuarto tipo implica una violencia emocional relacionada con el silencio, la
invisibilidad y la ausencia.

4.1.1. E/ arresto

El primer tipo de violencia se evidencia cuando Marceline es arrestada junto con su padre por la Gestapo, en
Bollene, la noche del 29 de febrero de 1944. Posteriormente los conducen a la carcel Saint-Anne de Avifidén, luego
a las Grandes Baumettes de Marsella y, finalmente, al campo de internamiento de Drancy, en Parfs, el 1 de abril. En
este proceso, se separa a Marceline de su madre y sus hermanos, quienes lograron esconderse en el jardin durante
el arresto inicial. A lo largo de su estancia en las distintas carceles, Marceline también es separada temporalmente
de su padre hasta su traslado en tren a Drancy. En este campo de internamiento, su padre parece presentir el
desenlace de la deportacion: “Toi tu reviendras peut-étre parce que tu es jeune, moi je ne reviendrai pas” (2015, p.
11). Esta profecia afecta profundamente a Marceline, quien no concibe una separacioén tan definitiva de su padre:
“Cette prophétie s’est gravée en moi aussi violemment et aussi définitivement que le matricule 78 750 sur mon
avant-bras gauche, quelques semaines plus tard” (2015, p. 12).

4.1.2. La deportacion

4.1.2.1. E/ convoy

El 13 de abril de 1944, Marceline y su padtre son deportados en el convoy 71 hacia el campo de Auschwitz-
Birkenau, junto con 1 500 prisioneros mds, entre quienes se encuentran Simone Veil y Ginette Kolinka. Durante
el traslado, que dura tres dias en un vagén de mercancias con mds de sesenta personas, Marceline recuerda
especialmente la sed que padecia:

Puis le convoi 71, an moins 1500 personnes déportées vers Auschwitz-Birkenan, toi et moi parmi une soixantaine dans le wagon
a bestiaux avec tous ces bagages qui ne serviraient a rien, moi qui, an bout d’une jonrnée, ai crié que j'avais soif, un homme m’'a giflée,
“Gci tout le monde a soif alors tais-toi I” (2015, p. 671-62).

4.1.2.2. La Judenrampe

Cuando el convoy llega al apeadero de la Judenrampe, separan a Marceline de su padre durante el proceso de
seleccion. A partir de ese momento, pierde todo contacto con él y no puede despedirse. Esta segunda separacién
forzada la deja sin familia. A pesar de querer subirse a los camiones que llevan al campo, su amiga Francoise, a
quien conocié en Drancy, la convence pata que se quede con ella y vayan caminando hasta el destino, que esta a
un kilémetro de distancia.

4.1.2.3. El registro

Al entrar en el campo, las mujeres se dirigen a la sauna, una sala de desinfeccién en la que se pone en marcha
el siguiente protocolo de registro de las prisioneras: en primer lugar, deben desvestirse por completo, un proceso



que Marceline recuerda como una etapa violenta y de humillacién debido a que nunca se habfa desnudado ante
nadie, por pudor y debido a su educacién. Insiste en las secuelas morales que este trauma deja en ella:

Je n'aime pas mon corps. C'est comme 5'il portait encore la trace du premier regard d'un homme sur moi, celui d'un nagi. Jamais
Je ne n'étais montrée nue avant ¢a, surtout dans ma nonvelle pean de jeune fille qui venait de m’imposer des sains et tout le reste, la
pudenr était de riguenr dans les familles. Alors se déshabiller, ponr moi, a longtemps été associ¢ a la mort, a la baine, au regard glacé
de Mengele, ce démon du camp chargé de la sélection, qui nous faisait tourner nues sur nous-mémes an bout de sa baguette et décidait

qui vivrait ou pas (2015, p. 62-63).

En segundo lugar, las presas son tatuadas en el antebrazo izquierdo con un nimero de identificacién. Aunque
algunas gritan por el dolor, la sorpresa o el espanto, Marceline, mas afectada por la desnudez, no incide en este
proceso, y menciona simplemente su nimero de identificacién: el 78 750. Después de esta etapa de pérdida
identitaria, en la que las prisioneras son reducidas a nimeros, las guardias les afeitan en puiblico, no solo el cabello
sino también el vello pubico. De pronto, las mujeres pierden su feminidad. Aunque viven este acto como una
agresion fisica, Marceline no profundiza en la descripciéon de esta etapa, como si no quisiera contarle esta
expetiencia intima a su padre, pot pudor.

Las duchas marcan la dltima etapa del protocolo de registro para las mujeres. Aunque Marceline tampoco
detalla en exceso esta fase, se percibe la violencia de la escena, especialmente la desnudez de tantos cuerpos
apifiados. Luego, las prisioneras deben vestirse con harapos sucios y rotos, pertenecientes a antiguas prisioneras
gaseadas: “une jupe qui arrivait jusque par terre, un petit gilet, un calecon d’homme taché qui puait le désinfectant,
une chaussure plate trop grande, une autre a talon et trop grande aussi” (2015, p. 21). A partir de ese momento, ya
no conservan nada de su vida anterior; nada les pertenece y se convierten en seres vacios, sin identidad.

4.1.24. La vida en el campo

Marceline insiste en varias ocasiones en el proceso de deshumanizacién experimentado dentro del campo de
Birkenau: “La-bas, tu sais bien, comme I’esprit se contracte, comme le futur dure cinq minutes, comme on perd
conscience de soi-méme” (2015, p. 15). También afiade: “Nous n’étions plus des femmes, plus des hommes, la-
bas” (2015, p. 35). El proceso de deshumanizacién se intensifica con el miedo constante que experimenta
Marceline, manifestindose de tres maneras distintas. En primer lugar, el temor a morir de hambre la lleva a adoptar
una actitud dura y a pelear por la comida para evitar que otras se la arrebaten. En segundo lugat, el miedo continuo
a la seleccién para ir a la cimara de gas: “Le gaz nous menagait encore. Nous étions tout au bord. Nous ne vivions
que le présent, les prochaines minutes. Plus rien ne pouvait nourrir U'espoir. Il était mort” (p. 18). Esta
deshumanizacién la conduce a actuar sin piedad: “Il n’y avait plus d’humanité en moi, j’avais tué la petite fille, je
creusais tout prés de la chambre a gaz [...]. J’étais au service de la mort” (2015, p. 24). En tercer lugar, las
condiciones de detencién la llevan a banalizar la muerte: “Je les voyais les enfants, depuis mon bloc, qui allaient sur
le chemin des chambres a gaz. Je me souviens de cette petite fille, accrochée a sa poupée. Elle avait le regard perdu.
[...] Je la regardais” (2015, p. 17). Marceline relata un episodio que auna la violencia social y emocional provocada
por el reencuentro con su padre en el campo:

11y a eu ce jour oir nous nous sommes croisés. [...] Nous nous sommes vus, sommes sortis de nos rangs et avons conrn l'un vers
Lautre. Je suis tombée dans tes bras, tombée de tout mon étre, ta prophétie était fansse, tn vivais. [...] jétais tellement heureuse de te
voir. Nous retrouvions nos sens, le toucher, le corps aimé (2015, p. 12-13).

Este reencuentro, que termina con golpes e insultos por parte de los soldados al separatlos (2015, p. 13), reaviva
en Marceline la esperanza de que su padre estuviera vivo. Sin embargo, al no volver a verlo después de este episodio,
la invade la incertidumbre:

Et moi je regardais vers toi en me demandant, est-ce le camp on est-ce la ville 2 Est-il parti an gaz? Est-il encore vivant 2 11y
avait entre nous des champs, des blocs, des miradors, des barbelés, des crématoires, et par-dessus tout, 'insoutenable incertitude de ce que

devenait 'autre (2015, p. §-9).

4.1.2.5. Traslados a otros campos

Matceline es trasladada en noviembre de 1944 al campo de concentracion de Bergen-Belsen, en Alemania,
alejandose de su padre, que todavia imagina con vida: “Je quittais Birkenau. Je m’éloignais de toi” (2015, p. 38).
Dos meses después, llegan los altimos presos de Birkenau, quienes sobrevivieron a la marcha de la muerte tras la
evacuacion del campo antes de la llegada de los rusos: “Nous avons vu arriver les visages harassés des camps des
marches de la mort en provenance de Birkenau, j’ai reconnu parmi eux mon amie Simone, sa sceut, leur mere...»
(p. 40). En febrero de 1945, trasladaron a Marceline al campo de Raguhn, cerca de Leipzig, donde trabajé en una
tabrica de aviones Junker. Posteriormente, en abril, la llevan al campo de Terezin, en la ciudad checa de

84



Thetresienstadt, donde el Ejército Rojo la libera el 10 de mayo del mismo afio. Marceline comenta que, durante el
traslado desde Leipzig, usa a una prisionera muerta para conseguir comida: “Finalement j’ai volé la morte et j’ai
partagé avec Renée” (2015, p. 40). En general, Marceline sefiala que los sucesivos traslados representaron una
disminucién progtesiva del hotror y la violencia: “Mon chemin est comme un decrescendo de I'horreur, Birkenau-
Bergen-Belsen-Raguhn, camp d’extermination-camp de concentration-usine” (p. 41). El dfa de la liberacién del
campo de Terezin, Marceline huyé a Praga, profundamente afectada fisica y psicolégicamente: “Nous savons que
les nazis ont perdu, mais c’est trop tard pour se réjoulit, les souffrances ont été trop grandes, il ne nous reste que le
sentiment de I'horreur et de la perte” (2015, p. 48). Finalmente, llega al campo de repatriacion de Pilsen, desde
donde es trasladada de vuelta a Francia, al centro de acogida en el hotel Lutetia de Patfs.

4.1.3. La liberacion

En la etapa de la liberacion se producen casos de violencia emocional relacionados con la ausencia, el silencio,
y la invisibilidad.

4.1.3.1. La vuelta a casa

Cuando llega al hotel Lutetia, a los pocos dfas, habla con su madre por teléfono y entiende que su padre no
habia vuelto:

J'ai tout de suite demandé si tu étais la. Elle n'a pas répondu, elle a juste articulé, “Rentre”. J'ai compris a lhésitation de sa voix que tu
1’étais pas revenu alors je lui ai dit que je ne voulais pas rentrer. [...]. C'est toi que je voulais revoir (2015, p. 25).

A partir de ese momento, no quiere regresar a Bollene sin su padre: “Et je serais bien restée 1a [...] a fuir mon
pressentiment, ta prophétie, a tenter de te croire encore égaré en Russie ou ailleurs” (p. 27). Frente al hotel, las
familias de los prisioneros se agrupaban y preguntaban a los y las supervivientes si habian visto a sus hijos e hijas.
Mareceline les responde con la misma frialdad que habian mostrado las deportadas cuando las registraron al entrar
en Birkenau:

A tous cenx qui dans le hall consultaient les listes, ou sur les trottoirs brandissaient des pancartes et des photos a la recherche de leurs
disparus, je répétais, “Tous le monde est mort” S'ils insistaient, me montraient des photos d'une famille, je disais calmement : ‘Gl y avait des
enfants ¢ Pas un enfant ne reviendra”, je ne prenais pas de gants, je ne les ménageais pas, j'avais 'habitude de la mort. |'étais devenne dure
comme ces anciens déportés qui nous virent arviver a Birkenan sans un mot de réconfort (2015, p. 26).

Matceline no puede quedarse en el hotel Lutetia, y tiene que volver a Bollene, a casa de su familia, a su pesar:
“On m’a mise dans un train en direction du sud avec ma carte de rapatriée. Je n’avais pas envie tu sais. Il n’y avait
de retrouvailles possibles qu’avec toi. De partage et de récit possibles qu’avec toi” (2015, p. 27). Cuando llega a la
estacion de Bolléne, su tio Charles, también deportado a Auschwitz, le dice que no cuente nada porque nadie la va
a entender “J’étais a Auschwitz. Ne leur raconte pas, ils ne comprennent rien” (p. 28). Este silencio impuesto es
fruto de la indiferencia, la incomprensién y las ganas de pasar pagina de quienes no han sufrido la deportacién.
Incluso la madre carece de empatia: “Elle ne voulait pas comprendre [...]. Il faut oublier, elle disait” (2015, p. 306).
También afiade: “Elle ne m’a pas compris ou n’a pas voulu comprendre, d’oul je revenais” (2015, p. 31). Marceline
se refugia en el silencio: “J’avais commencé a écrire, mais j’ai toujours tout déchiré. Personne ne voulait de mes
souvenirs” (2015, p. 32). Este silencio refleja la postura de la sociedad de la posguerra, que invisibiliza a los y las
supervivientes judios mientras homenajea oficialmente a las personas deportadas que habian sido resistentes
(Wierviorka, 2013, p. 111). Asimismo, Matceline sufre el sindrome de culpa del superviviente, al ser la Gnica de su
familia en regresar con vida. Esta violencia emocional es especialmente aguda, ya que siente que quien deberia
haber vuelto es su padre, no ella:

Tu anrais dii revenir. J'ai toujours pensé qu’il esit mieux: valu pour la famille que ce soit toi plutt que mot. lls avaient besoin d'un mari,
d'un pére plus que d'une seur. C'est étrange, je sais, de raisonner ainsi. Mais depuis cette prophétie que tu as faite a Drancy, j'ai toujonrs
pensé ta vie contre la mienne. Et ¢'est ce que jai lu dans les yensc de Michel sur le quai on il est venu me chercher avec loncle Charles. C'est
toi qu’il attendait (2015, p. 56).

Este sentimiento de culpa se agudiza con el tiempo, ya que sus dos hermanos, que no fueron deportados, no
sobreviven a la pérdida del padre. Su hermano pequefio, Michel, se suicida al cumplir la misma edad que tenia su
padre cuando murié en 1945, segin el acta oficial. Dos afios maés tarde, su hermana Henriette también se quita la
vida: “Elle aussi est morte des camps sans jamais y étre allée” (2015, p. 59). Ante la ausencia de su padre, Marceline
también intenta suicidarse en dos ocasiones, mientras que en los campos luchaba por sobrevivir: “Au camp
pourtant, j’ai tout fait pour étre des vivantes” (2015, p. 34). Esta paradoja refleja el amor profundo que sentia por

su padre. El dolor insoportable también se manifiesta en la falta de una sepultura para este:



87 nous avions en une tombe, un endroit oil te plenrer, les choses anraient peut-éire €1 plus simples. Si tu étais rentré, diminué, malade,
pour monrir comme tant d autres, car rentrer ne voulait pas dire survivre, nous t'anrions v partir, nous r'aurions serré tes mains jusqu’a ce
qu’elles soient sans force, nous r'aurions veillé nuit et jour, nous aurions écouté tes derniéres pensées, tes murmures, tes adienx, ils auraient
chassé a tout jamais la lettre qui me manque anjourd hui, ils anraient apaisé Michel, rassuré Henriette, ils nous aurasent fourni a tous une
senle et méme image de fin. Et nous t'anrions fermé les yenx en récitant le kaddish (2015, p. 59-60).

El dolor nunca abandona a Marceline, quien mantiene la esperanza de que su padte siga vivo desde que lo ve
por ultima vez en los campos. Incluso después de la liberacién, cuestiona la veracidad del acta oficial de su muerte
(2015, p. 42). Esta incertidumbre parece desafiar la profecia que su padre hizo en Drancy.

4.1.3.2. El regreso a Birkenau

En el afio 1991, Marceline vuelve a los campos de Auschwitz-Birkenau con motivo del festival de cine de
Varsovia para presentar su pelicula Une histoire de vent (1988). Al llegar, se da cuenta de que nunca habia entrado en
el campo de Auschwitz donde su padre estuvo preso, y desconoce la distancia entre este campo y el de Birkenau.
Asimismo, no logra encontrar el lugar exacto donde se habia visto por ultima vez con su padre. Por lo tanto, decide
concentrarse en Birkenau, donde emergen sus recuerdos:

Jen avais un sonvenir trés précis. [...] Des gens du coin passer a vélo comme on prend un racconrci. [...] C'était vide. Alors tout est
remonté trés vite, l'odenr, les cris, les chiens, Frangoise, Mala, le ciel rouge et noir a force de flammes. Puis j’ai retrouvé ma coya et je m’y suis
couchée (2015, p. 79).

Marceline no profundiza en el cambio del campo, ya que consigue recordar las sensaciones, y fue
principalmente con la intencién de conectarse espiritualmente con su padre y buscar el lugar donde lo vio por
ultima vez.

4.1.3.3. E/ testimonio

Su carrera intelectual y artistica de actriz, guionista y directora de cine le permitié transmitir su historia a través
de peliculas, documentales, entrevistas, programas televisivos y radiofénicos, asi como mediante la publicacién de
varios libros como L ’Amonr aprés (2018) (Loridan-Ivens, 2024, p. 295-298). Una de sus obras cinematograficas
destacadas fue La Petite prairie anx bonleanx (2003), que decide dirigir después de regresar a Auschwitz-Birkenau, en
1991. Marceline reflexiona sobre la complejidad de expresar lo indecible:

[ ai fait un film, dix ans plus tard, de ces moments-la, je voulais traverser le miroir, percer un passage, atteindre 'imaginaire de ceux: qui n'y
sont pas allés. Je ne suis pas siire d’y étre arrivée. Comment transmetire ce que nous avons-nous-mémes tant de mal a nous expliguer 2 (2015, p.
79).

También comenta el temor que siente hacia el antisemitismo actual: “Je sais maintenant que 'antisémitisme
est une donnée fixe, qui vient par vagues avec les tempétes du monde, les mots, les montres et les moyens de

chaque époque” (2015, p. 80-81).

4.2. Etapa 2 (resultados)

Kolinka y Loridan-Ivens se conocen en la carcel de Avifién después de ser arrestadas y comparten el mismo
camino hasta la liberacién del campo de Terezin, el 10 de mayo de 1945. Aunque sus testimonios son personales e
intimos, ambos cumplen el mismo objetivo de transmitir una experiencia personal basada en una historia comun.
Ademas, se ha identificado un patrén comun aplicado a las mujeres, basado en los cuatro tipos de violencia sufridos
a lo largo de las tres etapas (que se suman a la constante y colectiva violencia fisica y verbal): la violencia social
(separaciones forzosas de familiares), la violencia intima (relacionada con la intimidad y el cuerpo), el temor
constante a la muerte, y la violencia emocional (caracterizada por el silencio, la invisibilidad y la ausencia).

4.2.1. E/ arresto

En esta primera etapa, ambas mujeres hacen hincapié en las dolorosas separaciones forzosas de sus familiares
cuando eran adolescentes. Kolinka relata el sufrimiento causado por la separacién de sus hermanas y madre, siendo
esta la primera vez que se distanciaba de ellas. Por otro lado, Marceline tresalta la profecia de una separacién
definitiva de su padre, pronunciada en Drancy, como un presagio doloroso que deja una profunda huella en su
experiencia.



4.2.2. La deportacion

Las dos mencionan la promiscuidad en el convoy, aunque Kolinka enfatiza la agresion a su intimidad al tener
que realizar sus necesidades a la vista de todo el mundo. En contraste, Matceline se centra mas en la experiencia
de sed. No se puede afirmar que sea menos pudorosa que Kolinka, pues es probable que haya decidido omitir o
minimizar las escenas de violencia relacionadas con la intimidad en la carta que le escribe a su padre, posiblemente
por respeto o pudor.

Al llegar a la Judenrampe, ambas mujeres relatan la separacion de sus padres durante el proceso de seleccion,
describiendo cémo de repente se encuentran sin ningun familiar: el padre de Ginette y su hermano subieron a los
camiones, mientras que Matceline pierde de vista al suyo poco después de bajarse del convoy.

Durante el proceso de registro, ambas mujeres narran la humillacién, el pudor y la verglienza que
experimentan al tener que desvestirse por primera vez delante de otras personas, sensaciones influenciadas por la
educacién recibida. La violencia relacionada con la intimidad se intensifica con la etapa del afeitado y la ducha,
eclipsando el dolor del tatuaje del nimero de identificacién. Para ambas, el registro representa el preludio del
proceso de deshumanizacién que las aguarda dentro del campo. Este proceso se agudiza con el miedo constante
que sienten hacia el hambre, la sed, la enfermedad, la seleccién (mientras estan en Birkenau), y con la banalizacién
de la muerte.

Aunque los distintos traslados suponen una disminucién del horror y la violencia, el hambre impulsé a ambas
adolescentes a usar el caddver de otra presa en un convoy para hacerse con su comida.

4.2.3. La liberacin

Al regresar de los campos, se evidencian la violencia, el dolor y el trastorno causados por la ausencia de los
familiares fallecidos en la deportacion: mientras Ginette se culpa por haber alentado a su padre y hermano a subir
a los camiones, Marceline también experimenta la culpa por haber sobrevivido, reflejada en sus dos intentos de
suicidio y en los suicidios de dos de sus hermanos, quienes no logran sobrevivir a la pérdida del padre. Ambas
mujeres sufren el silencio impuesto por la sociedad de posguerra, que invisibiliza a los y las supervivientes judios.
Ademas, experimentan el silencio impuesto por la indiferencia, la falta de comprensién y el deseo de olvidar por
parte de quienes no habian sido deportados.

Por otro lado, el modo en que se anuncia el fallecimiento de los familiares, con la misma frialdad con la que
las deportadas fueron registradas al llegar a Birkenau, refleja la violencia ejercida sobre las adolescentes, quienes
terminan banalizando la muerte.

A partir de los afios 1990, regresan a Auschwitz-Birkenau. Kolinka no logra reconocer nada debido a la
transformacién del campo con el paso de los afios. En cambio, Loridan-Ivens puede recordat sensaciones y ubicar
su barracén y camastra, aunque lamentablemente no encuentra el lugar exacto donde vio a su padre por dltima vez.

Finalmente, ambas supervivientes logran transmitir su historia a través de testimonios y diversas iniciativas.
Cabe sefialar que el temor al antisemitismo no las abandona, motivandolas precisamente a compartir sus
expetriencias para evitar que se olvide lo sucedido y prevenir que vuelva a ocurrir. Wieviorka sefiala a este respecto
que probablemente nos encontremos hoy en dia en la cuarta fase de la historia del testigo, caracterizada por el
antisemitismo:

Alinsi serions-nous entrés dans un nonveau cycle, dans une quatrieme phase de I'histoire de cette mémoire caractérisée tout a la fois par son
institutionnalisation et par sa mise en cause. Ce passé dont on disait qu’il ne voulait pas passer est peut-étre en train de passer, avec la mise en canuse
de Pexcistence méme de I'Etat d’Israél et la monté d’nn nouvel antisémitisme. Car la mémoire, bien qu’elle se réfere an passé, se vit toujonrs an présent
(en Loridan-Ivens, 2015, p. 121-122).

5. CONCLUSIONES

Los resultados obtenidos demuestran que, si bien la historia de Lori-dan-Ivens, asi como la de Kolinka, siguen
el esquema colectivo de los supervivientes de la Shoah (compuesto por tres etapas), la violencia experimentada
como adolescentes las lleva a un estado de deshumanizaciéon que constituye experiencias individuales que no
pueden ser completamente asimiladas al patrén comin de todos los prisioneros. Se trata de experiencias femeninas
con manifestaciones de violencia especificas que no se encuentran en los testimonios de los prisioneros masculinos.
Estas experiencias individuales femeninas confirman la hipétesis segun la cual es posible identificar un patrén
aplicable a las mujeres, aunque existan ligeras variaciones entre las deportadas.

Por otro lado, la implementacién del método inspirado en la modalidad hibrida y flexible (HyI/ex), en el que
el alumnado ha colaborado en la construccién del ejercicio por parejas, ha demostrado ser adaptable a nuestras
actividades. Los resultados de estas experiencias han reflejado un alto grado de satisfaccién y una valoracion
positiva por parte de las y los participantes. Entre los multiples beneficios de esta modalidad, cabe destacar que
permiti6 a cada pateja de estudiantes realizar la actividad segun sus propios métodos de aprendizaje, fomentando



tanto el trabajo auténomo como el trabajo en grupo. Esto convirtié al alumnado en actores directos de su propio
aprendizaje, promoviendo una mayor implicacién y responsabilidad en el proceso educativo.

6. REFERENCIAS BIBLIOGRAFICAS

CHEVALIER, Yves (2000). WIETVIORKA (Annette), 1.ere du témoin. Archives de sciences sociales des
religions, n.° 110 (1), p. 110-111. https://doi.org/10.4000/assr.20611 [consultado el 1 de julio de 2024].

CHOKO, Isabelle (2023). La Mort en échec. Paris: Grasset.

DELBO, Chatlotte (1965). Awucun de nous ne reviendra. Paris: Editions de Minuit.

KOLINKA, Ginette (2019). Retour a Birkenan. Paris: Grasset.

LORIDAN-IVENS, Marceline (2015). Et tu n'es pas revenn. Paris: Grasset.

LORIDAN-IVENS, Marceline (2018). L amour apres. Paris: Grasset.

LORIDAN-IVENS, Marceline (2024). Oz arrive dans la nuit. Paris: Flammarion.

RABIET, Christophe (2024). Andlisis de género del testimonio literario Retour a Bikenan de

Ginette Kolinka. (En prensa). Madrid: Dykinson.

SENOT, Esther (2021). La Petite fille du passage Ronce. Paris: Grasset.

VEIL, Simone (2007). Une vée. Paris: Stock.

VEIL, Simone (2022). Seu! lespoir apaise la donlenr. Patis: ]’ai lu.

WALLACH, Julia (2023). Dieu était en vacances. Nueva York: Harper Kollins.

WIEVIORKA, Annette (2013). I’Ere du témoin. Paris: Hachette.



https://doi.org/10.4000/assr.20611

