
Claudia Pena López*1

Gabrielle Wittkop: un análisis social sadiano 
desde tierras alemanas

Abstract: An incomparable author, Gabrielle Wittkop described herself as Sade’s niece, as a 
free man, as a transgressor of all social norms and as a staunch defender of individual rights. 
French by birth, much of her life was spent in Germany with her husband, Justus Franz 
Wittkop, German essayist and historian, with whom she had a completely free intellectual 
relationship. In this chapter we analyse the life and work of the author from a Sadian social 
perspective, revealing the reflections of an author determined to normalise death and to 
break away from the taboos that surround it, as for her it is the most important event in 
life. Through the study of Chaque jour est un arbre qui tombe (2006), Le Nécrophile (1972), 
Hemlock (1988) and Le Sommeil de la raison (2003) we delve into Gabrielle Wittkop’s 
thought, her vision of her socio-historical context and reveal her parallels with one of the 
most controversial figures of the French 18th century: the Marquis de Sade.

Keywords: death, Gabrielle Wittkop, 18th century, Sade, transgression 

Resumen: Autora inimitable, Gabrielle Wittkop se describía a sí misma como sobrina 
de Sade, como un hombre libre, transgresora de toda norma social y férrea defensora de 
las libertades individuales. Francesa de nacimiento, gran parte de su vida transcurrió en 
Alemania junto a su marido, Justus Franz Wittkop, ensayista e historiador alemán, con 
quien mantenía una relación intelectual plenamente libre. En este capítulo analizamos la 
vida y obra de la autora desde una perspectiva social sadiana, poniendo de manifiesto las 
reflexiones de una autora decidida a normalizar la muerte y a desprenderse de los tabúes 
que la rodean, pues es para ella el evento más importante de la vida. A través del estudio 
de Chaque jour est un arbre qui tombe (2006), Le Nécrophile (1972), Hemlock (1988) y Le 
Sommeil de la raison (2003) nos adentramos en el pensamiento de Gabrielle Wittkop, en su 
visión de su contexto sociohistórico y mostramos sus paralelismos con una de las figuras 
más controvertidas del siglo XVIII francés: el marqués de Sade.

Palabras-clave: Gabrielle Wittkop, muerte, siglo XVIII, Sade, transgresión

*	 Universidad de Valladolid, GIR E-LECON, claudia.pena@uva.es
1	 Grupo de Investigación Reconocido de la Universidad de Valladolid E-LECON, Estudio 

de lenguas en contacto, financiado por la Universidad de Valladolid.



Claudia Pena López168

1.  Introducción
Gabrielle Ménardeau Wittkop (1920–2002) es una autora inclasificable. Sus 
novelas nos sumergen en un universo inquietante envuelto en una escritura 
refinada al más puro estilo sadiano. Natural de Nantes, vivió muchos años en 
Fráncfort, de ahí su doble nacionalidad francoalemana, y su plena consciencia 
de las dificultades para versar su obra en otra lengua (Wittkop en Pivot 2001: 
2’08’’), una obra constantemente invadida por sus dos paisajes emocionales: 
Francia y Alemania. En Alemania trabajó como periodista en las páginas cultura-
les del Frankfurter Allgemeine Zeitung. Desde Le Nécrophile (1972) hasta novelas 
póstumas como Chaque jour est un arbre qui tombe (2006), respectivamente 
publicadas en Cabaret Voltaire como El necrófilo (2022) y Cada día es un árbol 
que cae (2021) con traducción de Lydia Vázquez, la obra de Wittkop es un reflejo 
incansable de su inclinación por los temas escandalosos como una cuestión de 
libre pensamiento, dejando clara su vinculación con el siglo XVIII y con uno 
de sus mayores representantes: el marqués de Sade. Este afán libertino, eman-
cipador, de desvincularse de toda norma y realidad represora de las libertades 
individuales caracterizan toda su obra. Niña en una Francia ocupada por los 
nazis, Gabrielle Wittkop se convertiría en una incansable viajera que despreciaría 
todas las formas de nacionalismo. Cada día es un árbol que cae adopta la forma 
de un diario imaginario a dos voces, una simbiosis narrativa entre la voz de una 
mujer, Hippolyte, y la de su crítico alter ego. Hippolyte narra en primera persona 
sus experiencias pasadas con el tiempo y la muerte, mientras que la segunda 
voz se expresa en tercera persona, observa y juzga a Hippolyte con una mirada 
filosófica que bien podría ser la del propio Sade. 

2.  Escribir la muerte
Fascinada por las degradantes fatalidades de la vida, la obsesión por la muerte 
envuelve la totalidad de una obra centrada en personajes feroces apenas revestidos 
de decoro, de la que sin duda Le Nécrophile es el mejor ejemplo, censurado en un 
primer momento, al igual que las obras de Sade, con quien sin duda presenta una 
notoria hermandad intelectual. Los textos de Gabrielle Wittkop son dieciochescos, 
no solo por esta proximidad a Sade, sino también por unas dualidades que nos 
acercan inevitablemente a las obras de Marivaux o Diderot. Las dualidades de 
Wittkop se construyen esencialmente en torno a dos ejes: por una parte, su bri-
llante y particular estilo dieciochesco, regido por un sonoro humor que se pone al 
servicio de unos personajes que desafían las leyes de la ética; por otra, su magistral 
capacidad para fulminar a sus lectoras y lectores, quienes se enfrentan a un punto 
de inflexión literario fascinantemente perturbador, a una catarsis en la que quedan 



169Gabrielle Wittkop: un análisis social sadiano

atrapados. Ella misma deja constancia de esa dualidad, en parte adquirida por las 
lecturas que, desde la infancia, extraía de la biblioteca de su padre:

Née sous le signe des Gémeaux, je trouve en moi des ambivalences qui loin d’entraîner 
le chaos, forment, au contraire, un bon équilibre. Je pense que le trait dominant de ma 
personnalité est de ne m’intégrer à aucune catégorie mentale. […] Il y a des influences 
que j’accepte en faveur de ma créativité, par exemple celle des philosophes matérialistes 
du XVIIIe siècle, surtout celle de Sade qui, à travers le roman noir, puis Lautréamont, 
inspire ce que j’écris. (Cnudee 2020: 10)

Gran parte de la obra de Wittkop pereció con ella. Fue probablemente ella misma 
quien planificó esta desaparición, del mismo modo que lo hizo con la suya propia 
para evitar la degradación física y mental que le imponía un cáncer de pulmón. 
Los escritos que perviven lo hacen de manera premeditada, con el permiso de su 
autora, quien se esforzó a lo largo de toda su carrera por dejar claras sus ideas en 
numerosas entrevistas y mensajes enviados a quienes editaron su obra, como no 
hubiera podido ser de otro modo debido a su fuerte personalidad. Una manera de 
controlar un legado biográfico que pudiese satisfacer la curiosidad de su público 
y preservar el halo de misterio y la intriga que tanto la caracterizaron en vida.

3.  Una voz francesa afincada en Alemania
Gabrielle Wittkop nace en Francia en 1920 y fallece por suicidio en Alemania, 
Fráncfort, en 2002, país donde residía desde 1947, un año después de contraer, 
en la clandestinidad, un matrimonio que ella misma definiría como “intelectual” 
con un historiador alemán, desertor del régimen. Ambos homosexuales, la propia 
Wittkop consideraba que su unión no era convencional, ya que sellaba ante todo 
una alianza espiritual entre dos personas plenamente libres. Gracias a su relación, 
Wittkop viaja mucho como periodista cultural en las radio y prensa alemanas. 
También trabaja como traductora de obras alemanas para Gallimard. Se la conoce 
especialmente por su traducción de Der Hausierer (Le Colporteur, 1967) de Peter 
Handke y por la biografía de referencia que redacta sobre E.T.A. Hoffmann (1966). 

La obra de Wittkop bien podría ser un palimpsesto: cada texto sucede al ante-
rior, declinando temas que se ramifican, circulan y enriquecen en una fortaleza y 
profundidad que llegan a resultar inquietantes. Cierto es que alguna de sus novelas 
bebe de las propias experiencias de la autora. De hecho, su obra plasma sus dos 
paisajes geográficos esenciales, Francia y Alemania, sus países de nacimiento y 
adopción, respectivamente, de los que cada una de sus obras deja reminiscencias 
que reproducen el imaginario afectivo de la escritora. Sin embargo, su obra, por lo 
general, establece distancias, repeticiones, alter egos trasuntos de su persona, ana-
morfosis fácilmente reconocibles que resulta paradójicamente imposible retener 



Claudia Pena López170

como tales. Una obra construida sobre un laberinto narrativo en el que resulta 
sencillo perderse: “un efecto de repetitio, que encarna a la vez el concepto de la 
repetición y el de la copia” (Castillo Durante1994: 69).

Uno de los ejemplos de la obsesión por la muerte de Wittkop es Hemlock 
(1988), supuestamente inspirado en el fallecimiento de su esposo, también por 
suicidio, quien padecía una enfermedad degenerativa. La novela es un tríp-
tico cuyas historias se entremezclan constantemente y cuyo nexo es el relato 
del recorrido de tres célebres envenenadoras (Béatrice Cenci, la marquesa de 
Brinvilliers y Augusta Fulham), dobles y extensiones de la propia Hemlock, 
cuyo nombre en inglés significa cicuta. La protagonista de esta novela de 
Wittkop sufre la falta de libertad impuesta por un marido enfermo totalmente 
dependiente de ella. 

La propia autora se describía como firme defensora de la libertad, y odiaba 
todo aquello que privaba de ella, así explicaba, entre otras, su persistente negativa 
a ser madre, lo que le valió incontables críticas. Hemlock decide, para huir de los 
pensamientos de acabar con la vida de un marido al que ama profundamente, 
aceptar un trabajo en colaboración con anticuarios y comerciantes de arte que la 
obliga a viajar por el mundo. Lejos de escapar de sus preocupaciones, acaba con-
traponiendo su destino al de diversas heroínas de la Historia, a la par inquietantes 
y fascinantes, y se convierte en crisol de sus recuerdos.

Gabrielle Wittkop va más allá de la monografía histórica y transforma cada 
frase de su obra en un episodio digno de una tragedia griega donde todo sucede 
según lo previsto. Así pues, la historia de la marquesa de Brinvilliers es un destino 
edípico; Beatrice Cenci, a pesar de sus esfuerzos para huir de ello, no puede evitar 
el atavismo del crimen, seña de identidad de su propia familia. Cada una de esas 
tres mujeres está predestinada a envenenar a unos hombres que las aprisionan, 
pero el crimen aparece siempre como el último de los recursos para preservar 
la dignidad o virtud al mismo tiempo que precipita a una inevitable condena a 
muerte. Hemlock es una suerte de poema bárbaro que se despliega con estruendo 
y teje una engañosa tela de araña que embrolla a sus lectoras y lectores. 

Cada día es un árbol que cae es, a su vez, la narración de una mujer presa de 
la memoria indestructible, de la inoculada corrupción del recuerdo, un diario 
de la maldición de vivir. Su protagonista, Hippolyte, es el doble fantaseado de la 
autora mediante el que expresa su soledad de escritora y despierta su ternura más 
frenética. En el transcurso de las páginas y los recuerdos, la duración de los días 
desaparece. La dulzura venenosa del pasado vuelve a fluir y comienza un encanto 
retrospectivo y singular, como la alucinación que lleva al público de Bali a Niza, 
despertando las lorettes y los ranúnculos de la Belle Époque. Gabrielle-Hippolyte 
se abandona a una introspección que se mezcla con evocaciones contagiosas: 



171

el malvado berilo de la Costa Azul, sus bestias feroces, “viande sans cesse exposée 
au danger de la fécondité” (Wittkop 2006: 81), y el pintor simbolista Gustav-Adolf 
Mossa y sus beatíficas violaciones.

Niza, joya de la Belle Époque, se erige como un cadáver devorado por el vicio 
(Wittkop 2006: 89). En busca de su pureza fugitiva, Hippolyte deambula de pala-
cios a ciudadelas decadentes antes de descubrir el cuadro de Mossa, que final-
mente cauteriza sus innombrables heridas. Para la autora, evocar su universo 
artístico le procura una sensación intelectual y estética, que le permite realizar 
un melancólico recorrido por sus recuerdos. Hippolyte describe la agonía de sus 
amores con mujeres tiernas y tristes. De Bali a la plaza Saint-Sulpice, en París, 
la protagonista no escatima en decepciones sobre las mujeres, especialmente las 
madres, una matricida deliberada para quien cada nacimiento es una página de 
Octave Mirbeau revisada por Georges Courteline (Wittkop 2006: 89). Hippolyte 
narra la muerte en vida a través de unas constantes reminiscencias que le impiden 
vivir y construirse un presente y un futuro tangibles. Un aura al más puro estilo 
atormentado de Baudelaire envuelve la prosa lírica y mordaz de Wittkop, la mujer 
que, en sus propias palabras, escribía como un hombre (Wittkop en Pivot 2001: 
2’42’’) quería “vivre et mourir en homme libre” (Wittkop en Pivot 2001: 6’20’’) y 
medita sobre la vanidad humana, sobre el paso del tiempo y la alienación de las 
mujeres, que la propia autora parece reforzar y teorizar. Una sucesión de demo-
nios que obsesionan a la escritora, quien evoca ante todo lo más implacable: su 
destino. Precisamente por asimilarse a los hombres, se la tachó a menudo de 
misógina, a lo que ella misma respondía: “Mi misoginia se basa en una especie de 
experiencia, las mujeres son conformistas, están alienadas por la familia, por los 
hijos, por muchos más prejuicios que los hombres, que son biológicamente más 
libres. Odio todo lo que aliena la independencia. […] Las mujeres juzgan con sus 
entrañas” (Wittkop en Pivot 2001: 6’25’’).

La memoria de Hippolyte superpone espejos tensos que en ocasiones adquieren 
tintes nietzscheanos, “l’heure nietzschéenne, heure de pureté” (Wittkop 2006: 143),  
en la que la sublime figura del hermafrodita borra al fin el terrible detalle del 
parto, la miserable tragedia de la niña-niño que expresa sus últimos arrebatos, 
por lo que, en las horas silenciosas de la noche, Hippolyte-Gabrielle se refleja en 
un espejo de belleza incorruptible. En la obra de Wittkop el monstruo también es 
un objeto privilegiado del deseo, y en este sentido parece adherir a la definición 
que hace de este Georges Bataille (1957:157): 

Qu’il est doux de rester dans le désir d’excéder, sans aller jusqu’au bout, sans faire le pas. 
Qu’il est doux de rester longuement devant l’objet de ce désir, de nous maintenir en vie 
dans le désir, au lieu de mourir en allant jusqu’au bout, en cédant à l’excès de violence 
du désir.

Gabrielle Wittkop: un análisis social sadiano



Claudia Pena López172

4.  La Sobrina de Sade
La riqueza de retratos en el registro teratológico de Le Sommeil de la raison (1976), 
antología de relatos inspirada de El sueño de la razón produce monstruos, obra 
incluida en Los caprichos (1799) de Goya, se enfrenta a una historia humana 
volcada en la búsqueda de la belleza, atreviéndose a decir que la naturaleza no 
distingue entre lo bello y lo grotesco; sino que el cuerpo bello es aburrido porque 
siempre es el mismo; “il suffit de dire qu’un corps est parfait pour qu’il le soit: la 
laideur se décrit, la beauté se dit […]” (Barthes 1971: 26). 

El título contrapone la razón, el conocimiento, al sueño de una naturaleza 
abandonada a su suerte, aludiendo así al grabado de Goya, sumergiendo al público 
en una atmósfera oscura. Wittkop busca una serie de máscaras grotescas en las 
que cada lector o lectora puede encontrar algo de sí mismo. En el mundo de la 
representación, la belleza tiende a una imagen única, que sería la perfección, 
mientras que la fealdad constituye un mundo sin fronteras por explorar, cuyo 
interés aumenta ad infinitum mediante la yuxtaposición de nuevos elementos. En 
palabras del propio Sade, del que Gabrielle Wittkop se decía orgullosa sobrina, en 
una de sus obras más viscerales: 

Il n’y a pas à cela le plus petit doute ; d’ailleurs la beauté est la chose simple, la laideur 
est la chose extraordinaire, et toutes les imaginations ardentes préfèrent sans doute tou-
jours la chose extraordinaire en lubricité à la chose simple. La beauté, la fraîcheur ne 
frappe jamais qu’un sens simple, la laideur, la dégradation portent un coup bien plus 
ferme, la commotion est bien plus forte, l’agitation doit donc être plus vive, il ne fait donc 
point d’étonnement d’après cela que tout plein de gens préfèrent pour leur jouissance 
une femme vieille, laide et même puante à une fille fraîche et jolie, pas plus s’en étonner, 
dis-je, que nous ne le devons être d’un homme qui préfère pour ses promenades le sol 
aride et raboteux des montagnes aux sentiers monotones des pleines. (Sade 1998: 55)

En Le Sommeil de la raison, Wittkop busca representar constantemente los place-
res más corruptos y monstruosos a través de múltiples voces narrativas. Al tratarse 
de una colección de relatos poco conocidos, su riqueza y variedad requieren un 
análisis individualizado para identificar las cuestiones temáticas en juego y los 
dispositivos estéticos y narrativos propios de la autora, que buscan el colmo de 
la fealdad y la perversidad. Una búsqueda que continuará a lo largo de toda su 
obra y que la marcará con el sello de lo prohibido. Las posibles manifestaciones 
de la transgresión son una fuente inagotable para el discurso taxonómico de la 
razón, que analiza y etiqueta todas las fantasías y traza una línea arbitraria entre 
lo natural y lo prohibido. Al esbozar una jerarquía de los impulsos sexuales, los 
investigadores pretenden trasponer discursos como los de Sade y Wittkop del 
ámbito del erotismo al de la ciencia, que les resulta más accesible: 



173

La haine de l’autre et de ses pratiques sexuelles réelles ou supposées a amené certains 
chercheurs à tenter de découvrir des raisons génétiques conduisant aux perversions. On 
a présenté ce genre de travaux d’une façon acceptable, mais le fonds restait le même :  
chercher des chromosomes de l’homosexualité, du masochisme, etc., afin de pouvoir 
établir des catégories et déplacer un problème éthique sur une pseudo-réalité scienti-
fique. (Love 2000 : 347) 

Publicada por primera vez en 1976 por Henri Veyrier como Les Holocaustes, 
estamos ante una antología especial por su voluntad de exponer los tabúes, así 
como por su negativa a aceptar las nociones socialmente preconcebidas sobre la 
naturaleza del bien y del mal. Seis textos cuya brevedad no los exime de profanar 
a conciencia todas las prohibiciones imaginables e inimaginables. Las transgre-
siones se combinan y son permeables a la hora de cuestionar tabúes que escapan 
a la enunciación a través del lenguaje. Al igual que en la obra de Sade, cada acto 
es subversivo. Gabrielle Wittkop revisó y amplió la colección y le cambió el título 
para mejorar una primera edición con la que no estaba satisfecha. Los relatos 
de Le Sommeil de la raison evolucionan como una especie de autorretrato tes-
tamentario de la autora y las confidencias transgresoras se encuentran ocultas 
en el texto, por lo que resultan difícilmente accesibles en una primera lectura. 
El discurso de la autora adquiere nuevos tintes con cada relectura, e incita al 
público a querer volver a él para desentrañar el misterio enterrado bajo la oscura 
ironía del discurso “venenoso” de Wittkop (Mai 2004: 3). Una estrategia cierta-
mente subversiva que provoca el cuestionamiento mediante la reexaminación de 
unas verdades que antes se creían definitivas, cuestionando los preceptos morales 
propios y ajenos, una búsqueda del autoconocimiento muy dieciochesca. En la 
historia occidental, podemos seguir fácilmente la progresión de prohibiciones 
como fenómenos estructurantes de la sociedad analizando el sistema penal, tal y 
como hizo Foucault, para quien el lenguaje, cuya especificidad aumenta, divide 
y califica los comportamientos de forma más precisa; mientras que la sociedad, 
con mayor complejidad, reprime comportamientos para mantenerse en equilibrio 
(Foucault 1966: 22).

A su vez, la obsesión por la muerte de la autora se debe, tal y como ella misma 
declara, a que se trata de un fenómeno natural, que vive en todo ser humano, al 
que quiere acostumbrarse. Considera esencial la desdramatización de la muerte 
y prepararse para ella, pues se trata de una realidad que la había fascinado desde 
la infancia y que considera el instante más importante de la vida (Wittkop en 
Pivot 2001: 3’10’’). En este sentido, Gabrielle Wittkop pretende, como ya hemos 
señalado, romper con los tabúes y, al más puro estilo sadiano, ilustrar verbalmente 
el horror que nadie se atreve a pintar. Ese retrato de lo más perverso del alma 
humana solo se pinta desde una disociación emocional que la autora señala como 

Gabrielle Wittkop: un análisis social sadiano



Claudia Pena López174

imprescindible para el proceso de escritura (Wittkop en Pivot 2001: 12’12’’). Si 
bien esa voluntad de terminar con los tabúes, de hablar de las cosas de las que 
nadie habla (Wittkop en Pivot 2001: 13’04’’), requiere dejar de lado las emociones, 
el verdadero sentido de los textos de Gabrielle Wittkop lo marcan precisamente 
el instinto y la emoción, que permanecen encerrados entre lo real y la figuración, 
conformando lingüísticamente el aislamiento social al que, según la autora, esta-
mos condenados como sociedad, sobre todo las mujeres: “ainsi, par sa structure 
même, la langue implique une relation fatale d’aliénation” (Barthes 1978: 13). 
En este sentido, podemos acceder a una de esas dualidades dieciochescas de la 
autora: un juego de amos y lacayos digno del mismísimo Marivaux, magistral-
mente envuelto por un léxico seleccionado con intención gracias al que se muestra 
lo que otros se empeñan en ocultar: “La force d’une langue réside probablement 
dans le fait de rester près de ce que les sociétés répriment au nom de la morale 
des maîtres” (Castillo Durante 2004: 66).

En la confluencia de las fronteras del mal y de la perversión Wittkop acecha 
el mal sadiano. La intercomunicación entre ambos términos no carece de funda-
mento. Hasta que el término “perversión” entró en el campo teórico del psicoa-
nálisis, introducido por Freud, la palabra solía asociarse a la producción del mal. 
El mal sería, ante todo, según Anne Dias, un rechazo de la moral (Dias 2018: 3).

Muchos han sido, a lo largo de la historia de la literatura, los intentos de 
comprender el mal. Escribir el mal se percibe como una provocación, y puede 
que precisamente por ello Wittkop y Sade se empeñaran en dejar constancia de 
él. El cuestionamiento del mal obliga a replantearse todos los valores de la moral 
cristiana y a relativizar el curso de la historia humana occidental. El mundo bajo 
la égida del mal sería un mundo en el que se haría difícil distinguir entre realidad 
y ficción, en el que no se lograría identificar el rol natural del ser humano. Así 
es el universo libertino que reivindica Wittkop. Si el mal es una entidad moral, 
se configura como eterno e imperecedero: el mal existía antes que el mundo y, 
si es algo natural, se convierte automáticamente en realidad irrebatible. Las víc-
timas de los libertinos siguen siendo objetivos de la desgracia y meros objetos 
en manos de unos verdugos cuyos planes desafían lo natural. La inmersión de 
Wittkop en lo más profundo de la psique humana puede concebirse como una 
forma de desvelar un sistema de prácticas habitualmente asociado al mal que 
asume los preceptos de lo perverso para poner en acción un mal que propaga la 
pérfida práctica de la violencia. Las novelas de Gabrielle Wittkop aparecen pues 
como un breve bestiario que combina el molde sadiano y, en concreto, en el caso 
de sus relatos, la brevedad de los escritos literarios del siglo XVIII, para brindar 
una reflexión sobre lo que es realmente la práctica de la violencia y cómo puede 
concebirse (Dias 2018: 14).



175

Los libertinos sadianos conforman un organismo, o sociedades, en el que el 
proceso de privatización del mal alcanza su punto culminante. En Les Cent Vingt 
Journées de Sodome (1785) entramos en el castillo ocupado por un séquito de 
cuarenta y seis personas, entre ellas los cuatro protagonistas, las cuatro prostitutas 
que narran las historias, treinta y dos súbditos y algunos cocineros. En L’Histoire 
de Juliette ou Les Prospérités du vice (1797), la sociedad está formada por cuatro-
cientos miembros, con los que Juliette se entrega a todo tipo de voluptuosidades. 
Cada uno de los ciento veinte días es un retablo de los vicios y perversiones más 
criminales, que descubre con genio inimitable el lado oscuro e inconfesable del 
hombre. Se trata de una obra inevitablemente inacabada, en palabras de Michel 
Delon (2007: 14), debido a la imposibilidad de mostrar lo que supera la imagina-
ción. Una obra casi imposible de leer por la dureza de sus relatos. Juliette es, en 
cambio, una lectura fundamental para conocer al marqués de Sade, una obra que 
le valió ser detenido por orden de Napoleón y encarcelado sin juicio en el mani-
comio de Charenton durante los trece últimos años de su vida. Con Juliette, Sade 
combina narración, diálogo filosófico y escenas de gran violencia que confirman 
su talento para exponer el lado más sucio de los hombres, sin por ello dejar de 
ofrecer valiosas reflexiones sobre la sociedad. Juliette, a diferencia de su hermana 
Justine, que no recibe más que injusticias por permanecer en el supuestamente 
recto camino de la virtud, es una ninfómana sin moral cuyas aventuras le repor-
tan éxito y felicidad. Mientras que, en sus novelas anteriores, las mujeres son 
figurantes pasivas, en Juliette presenta una galería de libertinas implacables que 
se enfrentan a consagrados libertinos. El legado del marqués de Sade, sobre todo 
en la generación romántica francesa del siglo XIX y en su posterior resurgimiento 
en el movimiento surrealista en el siglo XX, se extiende hasta la actualidad bajo 
la pluma de una escritora para quien “ce que les autres appellent perversité lui est 
naturel” (Lindon 2003: 3). 

5.  Conclusiones
El retorno a los temas del sadismo nos muestra que la negatividad perma-
nece en la literatura moderna como un amplio campo de investigación, que 
no solamente quiere diseccionar la composición del mal y de lo perverso, sino 
que también pretende estudiar y comprender la plasticidad de estos conceptos, 
más allá de una ética moralizante. El análisis que hace Gabrielle Wittkop de sus 
supuestos monstruos no es en realidad más que un estudio de la humanidad. Si 
bien es cierto que son pocas las novelas que construyen un retrato tan negativo 
sobre la naturaleza humana, también lo es que escasean las que asumen el reto 
de escribirlo todo.

Gabrielle Wittkop: un análisis social sadiano



Claudia Pena López176

Bertrand Wallet, editor de Gabrielle Wittkop, la definía en una entrevista 
(Lindon 2020: 1) como a una mujer y un hombre de las Luces. Citaba a Faulkner y 
describía su pluma alegando que “écrire est une allumette dans la nuit : ça ne vous 
aide pas à voir plus clair, ça vous montre l’épaisseur de la noirceur”. Cada día es 
un árbol que cae es precisamente el relato autobiográfico disfrazado de una autora 
celosa de su vida privada. Esa sintonía con el Siglo de las Luces hizo de Wittkop 
una autora polémica, que recibió múltiples críticas a lo largo de su carrera, espe-
cialmente tras haber declarado en una famosa entrevista que odiaba a los niños, 
pero amaba los animales. Los epítetos referentes a su persona eran de lo más 
variables: hay quienes la creían “diabolique” (Garcin 2005: 9) o la veían como una 
“vieille dame indigne” (Garcin 2003: 4); otros llegaban a tacharla de un “monstre” 
en el que se manifestaba una figura extrema, romántica y perversa, capaz de ser 
encantadora y adorable cuando le placía (Dubois 2001: 57). Una visión negativa 
de la autora que se le atribuye, precisamente, por atreverse a decir lo que no se 
esperaba ni espera de una escritora. Mientras que Sade, escritor hombre, ha visto 
su obra elevarse a lo más alto del canon literario universal.

También hay quien estima que la obra de Wittkop puede percibirse como 
molesta más allá de la moral, como “une cicatrice béante sur le rayon” (Mai 
2004: 2). Los comentarios que se han hecho sobre los escritos de Gabrielle Wittkop 
insisten en sus aparentes provocaciones, en su teatralidad, pues, tal y como señala 
Delescluse (2001: 11), pareciera inconcebible que alguien expresase sus pensa-
mientos de forma sencilla y directa, sobre todo si esos pensamientos contravienen 
radicalmente la normalización de virtuosas civilizaciones. A ojos de los censores, 
Gabrielle Wittkop tenía que fingir para que no la oyeran, para que simplemente 
la tolerasen. Precisamente por ello, Wittkop encontró en la forma epistolar un 
medio para librarse de esa censura de lo políticamente correcto, a la que Dubois 
(2011: 60) nos recuerda que tuvo que enfrentarse con demasiada frecuencia a lo 
largo de toda su carrera.

Referencias bibliográficas
Barthes, R., 1978. Leçon. Paris: Seuil. 
Barthes, R., 1971. Sade, Fourier, Loyola. Paris: Seuil.
Bataille, G., 1957. L’Érotisme. Paris: Éditions de Minuit. 
Castillo Durante, D., 1994. Du stéréotype à la littérature. Montréal: XYZ 

Éditeur.
Castillo Durante, D., 2004. Les Dépouilles de l’altérité. Montréal: XYZ Éditeur.
Cnudde, K., 2020. Gabrielle en ses labyrinthes. In: G. Wittkop, ed. 2020. Hemlock. 

Meudon: Quidam éditeur, pp. 9–15.



177

Delescluse, N., 2001. Entretien avec Gabrielle Wittkop. Paludes. Radio Campus, 
Lille. 

Dias, A.L., 2018. Perversão, uma experiência do mal? O sadismo em La 
Marchande d’enfants de Gabrielle Wittkop. Assis. 23, pp. 215–235.

Delon, M., 2007. Sade en son temps. Paris: Éditions Textuel.
Dubois, F., 2001. Gabrielle Wittkop. Ou la petite fille de Donatien. Lunes. 15, 

pp. 55–64. 
Foucault, M., 1966. Les Mots et les choses, une archéologie des Sciences Humaines. 

Paris: Gallimard.
Garcin, J., 2003. C’était Gabrielle Wittkop. Nouvelles d’outre-tombe. Le Nouvel 

Observateur. 20 février 2003.
Garcin, J., 2005. Tendances. Le Nouvel Observateur. 25 août 2005.
Lindon, M., 2003. Wittkop, les enfants d’abord. Liberation. 28 août 2003
Lindon, M., 2020. C’était une femme et un homme des Lumières. Liberation. 

2 octobre 2020
Love, B., 2000. Dictionnaire des phantasmes, perversions et autres pratiques de 

Vamour. Translated from English by P. Olivier & F. Spengler. Paris: Éditions 
Blanche.

Mai, F. 2004., Gabrielle Wittkop la divine vénéneuse. E Torpedo. Le webzine sans 
barbeles. Nouvel Observateur. 5 décembre 2004.

Pivot, B., 2001. Entretien avec Gabrielle Wittkop. [online] Available at: <https://
www.ina.fr/ina-eclaire-actu/video/i17289918/entretien-avec-gabrielle-wit-
tkop> [Última consulta 26/01/2024].

Sade, D.A.F., 1797 ed. 2020. L’Histoire de Juliette ou Les Prospérités du vice. Paris: 
La Musardine. 

Sade, D.A.F., 1904 ed. 1998. Les Cent Vingt Journées de Sodome. Paris: 10/18.
Wittkop, G., 1966. E.T.A. Hoffmann in Selbstzeugnissen und Bilddokumenten. 

Hamburg: Rowohlt TaschenbuchVerlag.
Wittkop, G., 1972. Le Nécrophile. Paris: Gallimard.
Wittkop, G., 1988. Hemlock. Paris: Gallimard.
Wittkop, G., 2003. Le Sommeil de la raison. Paris: Gallimard.
Wittkop, G., 2006. Chaque jour est un arbre qui tombe. Paris: Gallimard.
Wittkop, G., 2021. Cada día es un árbol que cae. Traducción del francés de 

L. Vázquez. Madrid: Cabaret Voltaire. 
Wittkop, G., 2022. El necrófilo. Traducción del francés de L. Vázquez. Madrid: 

Cabaret Voltaire.

Gabrielle Wittkop: un análisis social sadiano






